
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1992)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : conseillers et conseils de Paroisse : l'interpellation
des sociologues

Autor: Bridel, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 124 (1992) P. 157-166

ETUDES CRITIQUES

CONSEILLERS ET CONSEILS DE PAROISSE

L'interpellation des sociologues*

Claude Bridel

Résumé

Des sociologues de la religion suisses et français publient le résultat
d'une enquête, première de ce type, portant sur la fonction de 'conseiller
paroissial dans le protestantisme français et suisse romand d'aujourd'hui.
Cette étude, qui prend en compte les réponses cle 2748 hommes et femmes

appartenant aux Eglises réformées et luthériennes, ainsi qu 'aux Communautés

évangéliques, donne à penser à l'ecclésiologie, conforte certaines de

ses affirmations et révèle certaines dérives d'une pratique quatre fois centenaire.

La sociologie de la religion de langue française et d'enracinement

protestant connaît depuis quelques années un vigoureux développement et
de fructueuses collaborations. En témoigne la parution en 1990 de ce

volume, conclusion d'une longue enquête menée des deux côtés de la frontière

par le Centre de sociologie du protestantisme de l'Université des

Sciences humaines de Strasbourg et le Bureau romand de l'Institut
d'éthique sociale de la FEPS que dirige le professeur Roland J. Campiche
de l'Université de Uausanne. L'entreprise a été financée par le Fonds
National Suisse de la Recherche scientifique, le Centre National de la

Recherche scientifique français et la Fondation Veillon, elle a été soutenue
et sera poursuivie tant à Strasbourg qu'à Lausanne (Institut romand de

pastorale), elle a pu s'étendre au milieu des Assemblées évangéliques de

Suisse romande; enfin, pour donner un peu de vivacité au propos parfois

* Roland J. Campiche. François Baatard. Gilbert Vincent. Jean-Paul
Willaime, L'exercice du pouvoir dans le protestantisme. Les conseillers de paroisse de

France et de Suisse romande (Histoire et Société N° 19). Genève, Labor et Fides.
1990,204 p.



158 CLAUDE BRIDEL

austère des sociologues, la théologienne dessinatrice Florence Clerc a

finement scandé l'exposé de ses croquis.

Ce grand travail de recherche concerne donc une institution typiquement

protestante et qui n'a jamais été analysée dans sa composition ct son
fonctionnement depuis qu'elle a été dotée d'une autorité «démocratique»
effective au cours du XIXe siècle. Ce que sont aujourd'hui les Conseils de

paroisse, les Conseils presbytéraux et les Conseils d'anciens porte assurément

la marque des réformes du XVIe siècle (notamment luthérienne et

calvinienne, voire zwinglienne), mais il faut compter tout autant avec
l'influence conjuguée ou contrastée de deux phénomènes surgis au siècle

passé: l'idéal libéral et démocratique, et le mouvement du Réveil. Avant de

risquer une synthèse, les auteurs ont pris la précaution de mener une série
de recherches régionales qui ont donné lieu, entre 1984 et 1989, à la
publication de 7 monographies; le corpus est important, on regrettera peut-être

qu'il ne comporte pas d'étude sur le protestantisme du Nord de la France,

longtemps réputé plus «missionnaire» que le reste de l'Eglise Réformée de

France, et qu'il ne s'étende pas à la Belgique francophone.

Cela étant, il y avait déjà fort à faire pour examiner les caractéristiques
d'une population de quelque 15000 personnes, puisque tel est le total

approximatif des conseillers paroissiaux dans les régions considérées. Un
échantillon de 2748 enquêtes a été finalement retenu, qui pondère avec soin

trois grandes catégories ou familles: les réformés, les luthériens, les évangéliques.

Nous retrouverons tout au long de l'ouvrage, singulièrement dans les

tableaux «croisés», ce souci de la diversité des courants originels qui ne va

pas toutefois sans la conscience de leur circulation au travers de la totalité
de l'échantillonnage. Cette seule remarque révèle l'une des difficultés
majeures de l'enquête et de sa conclusion; nous pensons que, dans

l'ensemble, cet exercice tout de nuance et de prudence a atteint son but.

Le profane n'étant pas à même de porter un jugement technique sur le

travail des sociologues, nous nous bornerons, dans un premier temps, à

rendre compte des observations les plus marquantes qui apparaissent au fil
des cinq chapitres et de la conclusion du livre, en tentant de souligner au

passage ce que ce regard a de spécifique. Dans une deuxième partie, en

revanche, nous esquisserons quelques remarques proprement théologiques
suggérant la possible reprise en ecclésiologie réformée (nous laisserons
délibérément de côté ce que diraient mieux que nous des lecteurs luthériens
ou «évangéliques») des résultats de l'enquête. Nous aimerions, en ce

faisant, laisser apercevoir ce qu'a de stimulant le dialogue entre nos deux

disciplines quand elles scrutent un même objet avec leur regard propre.



CONSEILLERS ET CONSEILS DE PAROISSE 159

La parole aux sociologues

Qui sont les conseillers paroissaux? L'interrogatoire d'identité qui ouvre
lc volume réserve peu de surprises au connaisseur même superficiel des

Eglises de la Réforme aujourd'hui: leurs cadres se situent dans la moyenne
de la société, aussi bien par l'âge que par le respect des valeurs de stabilité
familiale et professionnelle, ils se marient dans leur milieu et ne font pas de

carrières foudroyantes, les ouvriers sont rares parmi eux, le Jura mis à part.
Deux faits notables cependant: la proportion de femmes est en progression
dans les conseils, et le niveau de formation atteint est généralement supérieur

à celui de l'entourage. Ces premières observations autorisent les

auteurs à établir, au plan socio-démographique et socio-économique,
l'hypothèse d'une réelle unité de la francophonie protestante, permettant
l'amalgame d'enquêtes apparemment aussi différents que des Parisiens et

des Fribourgeois. des Alsaciens du Bas-Rhin ct des évangéliques du Midi;
les données, historiques et actuelles, semblent démontrer assez clairement

une parenté qu'il faut bien attribuer aux solidarités d'autrefois et à la perdu-
rance d'une inspiration commune.

Dans un second temps, l'enquête va porter sur le profil religieux des

conseillers. En d'autres termes, quels sont à cet égard leurs atouts
socioculturels, qu'en est-il de leur dévotion privée ct publique, quelle participation

accordent-ils aux activités paroissiales, comment sont-ils intégrés au

sein de la paroisse et dans le cadre supra-paroissial? Les réponses recueillies

révèlent quelques tendances que l'observateur ordinaire ne pouvait que
subodorer. C'est ainsi par exemple que, pour une majorité de «favorisés»

ayant acquis des bases culturelles solides dans leur famille et dans les

mouvements de jeunesse, bon nombre de conseillers privés de ces

ressources ont recouru ou recourent aux atouts offerts de plus en plus par
les formations mises sur pied par les Eglises. C'est ainsi, dans le domaine
de la dévotion, qu'à côté d'une forte proportion de membres pieux et

pratiquants s'affirme une minorité (parmi les plus jeunes) dont la vie spirituelle
tend à un relatif décentrement par rapport à la pratique cultuelle, au profit
d'un engagement social mieux marqué. C'est ainsi enfin que, si la participation

à l'existence paroissiale demeure le fait du plus grand nombre (la
répartition de ces engagements selon les activités proposées et, corrélativement,

l'Eglise d'appartenance, est très suggestive), l'intégration dans le

cadre de l'Eglise, sur le plan synodal en particulier, suppose l'existence
d'un bagage socio-culturel supérieur à côté d'une autorité personnelle
reconnue. Et voilà vérifiées par l'enquête des supputations dont on ne

pouvait jusqu'ici faire état; ce ne sont là que des exemples, mais qui
donnent à penser.

De tout l'ouvrage, c'est probablement le chapitre consacré aux «Orientations

théologiques et choix politiques» des conseillers qui s'attaque aux



160 CLAUDE BRIDEL

questions les plus subtiles en cherchant à connaître la position des enquêtes
face aux théologies et aux idéologies politiques. Considérant le nombre des

abstentionnistes, on se rend compte d'emblée qu'un sondage de ce type met
dans l'embarras ceux qui n'ont qu'un accès relatif au savoir religieux et

ceux qui, pour des raisons de principe ou de goût personnel, se tiennent à

l'écart d'un engagement politique défini. Quant aux autres, ils s'efforcent
de se situer dans un éventail de tendances théologiques, d'exprimer leurs

préférences parmi une douzaine de thèmes de prédication, et de mentionner
leur journal chrétien préféré; ils font connaître ensuite leurs choix politiques

selon deux questions concernant leur militance passée ou actuelle, puis
en présence d'une sélection d'options et de problèmes. La dispersion des

avis est manifeste, mais cette partie de l'enquête garde tout son sens

lorsque la recherche s'emploie à déterminer l'impact du facteur religieux en

matière de décision politique. On s'aperçoit alors du caractère relatif des

catégories et clivages courants: il y a une indéniable relation entre le

religieux et le politique dans le «système d'orientation» des conseillers, mais
leurs positions réelles «apparaissent à propos de problèmes particuliers.
Elles correspondent à des logiques qui résistent aux simplifications
abusives».

Notables, militants ou paroissiens ordinaires? Il y a de tout cela dans

les conseils paroissiaux observés, où les responsabilités sont inégalement
réparties. La question se pose alors des facteurs explicatifs de ce que le

livre se refuse à évaluer en degrés d'une hiérarchie, préférant à ce terme

piégé la notion de «constellation d'atouts». Par la combinaison de données

déjà considérées (âge, situation familiale, atouts socio-économiques, atouts

religieux, engagements sociaux et ecclésiaux), on va voir apparaître une

singulière coïncidence entre le social et le religieux. Sans préjudice d'une
minorité avant tout représentative des communautés évangéliques, ces
«élites» cumulent les atouts d'un côté comme de l'autre; il s'agit à bien des

égards de notables, mais plus encore de militants, qualifiés moins par ce

qu'ils possèdent que par ce qu'ils peuvent, détenteurs en somme d'un
capital symbolique fait de langage et de maîtrise des relations humaines.
Notons encore au fil de ce chapitre IV la suggestive distinction entre un

protestantisme contestataire (France réformée) et un protestantisme attesta-
taire (Suisse et Alsace-Moselle), qui joue son rôle dans l'émergence des

élites.

Voici maintenant les conseillers réunis. La fin du questionane nous
introduit dans la réalité collective du conseil et de son fonctionnement; les

thèmes abordés seront successivement: les modalités d'accès au poste de

conseiller, la tâche prioritaire du conseil, les sujets mis en discussion, la

relation entre clercs et laïcs à l'intérieur du conseil. Ici plus qu'ailleurs, la

synthèse des réponses reçues a tenu compte des diversités entre les institutions

représentées, notamment de la variété des codes qui les régissent et



CONSEILLERS ET CONSEILS DE PAROISSE 161

des tendances qui les marquent. C'est dire qu'une lecture attentive des

tableaux et de leur commentaire nous apprend quantité de détails sur la
manière dont les conseillers ont été, en fait, sollicités (large prédominance
de la démarche pastorale), appelés (pratique courante de la cooptation), élus

(processus relativement peu démocratique de la «liste complète»); sur la

généralité de l'image du «conseil d'administration» que beaucoup se font
de leur conseil et, partant, sur la place excessive qu'y tient la gestion
paroissiale; sur le mode de décision en séance, où le vote majoritaire et la
recherche d'un consensus sont pratiqués en des proportions presque égales;
sur la tendance, plus nette en France qu'en Suisse, à contester la suprématie
pastorale pour aller vers une affirmation plus claire du conseil en tant que
tel, voire vers un certain égalitarisme.

Au terme d'une moisson dont nous n'avons retenu que quelques
glanures, mais significatives, les sociologues portent un regard global plutôt
positif sur leur champ d'enquête. Ils croient pouvoir affirmer que le
protestantisme en tant qu'organisation est plus solide qu'on ne le suppose, s'étant
bien adapté aux exigences du monde moderne dans ses cadres et dans ses

structures, ayant de plus bien assuré les conditions de sa reproduction. Il a

épuré à son usage le modèle démocratique, il fait place à un nouveau type
de notable-militant et admet progressivement le «vocabulaire contemporain
de la convivialité». Bref, le système paroissial qu'on donnait pour
condamné a encore un avenir devant lui. Reste bien entendu à tenir bon
face à «l'affaiblissement de l'identité confessionnelle au profit d'une
identification religieuse diffuse». L'importance de la réflexion-formation des

conseillers est ici déterminante; on aimerait pouvoir compter d'autre part
sur le dynamisme de jeunes conseillers soucieux d'un témoignage chrétien

plus net dans les problèmes de l'heure, et sur une évolution affirmée de la

féminisation des cadres; mais ce dernier phénomène ne se laisse pas
aisément interpréter.

La reprise en ecclésiologie réformée

Le rapide parcours que nous avons effectué à travers cette ample étude

aura, nous l'espérons, laissé entrevoir les caractères spécifiques d'une
approche sociologique. Le vocabulaire («clerc», «dévotion», «excellence

religieuse», etc.) est typique de la discipline, on sait que son transfert en

théologie est lourd d'ambiguïtés; le choix des questions, d'autre part, ainsi

que la progression de la démarche nous obligent à un énergique dépaysement

(c'est en particuler le cas de l'enquête sur les opinions théologiques et

politiques des conseillers); enfin, le relatif optimisme des conclusions a de

quoi surprendre celui qui jette un regard quotidien sur les petites et les

grandes misères de nos appareils ecclésiastiques. Les sociologues répon-



162 CLAUDE BRIDEL

dront avec raison que leur point d'accrochage n'est pas le nôtre, et que leur
contribution est consciemment partielle. Il demeure que notre lecture
débouche sur un certain nombre de remarques et d'interrogations dont

plusieurs attestent que nous avons été interpellés à des points sensibles de

notre discours ecclésiologique. Tantôt en effet nous serions portés à nous
exclamer que nous ne retrouvons guère dans le portrait qu'on nous tend

l'Eglise que nous vivons effectivement; mais, plus souvent, nous recevons
dans ces divers «indicateurs» une sorte d'appel à mieux nous expliquer,
autrement dit à adapter notre langage à la réalité qui nous est décrite.

1. Nous commencerons volontiers par où l'enquête s'achève, en privilégiant

sur le plan de l'ecclésiologie ce que la sociologie ne considère qu'en
dernier lieu, à savoir le conseil paroissial en tant que structure constitutive
de l'Eglise. On pourrait dire qu'un des enjeux de la Réforme calvinienne a

consisté dans le remplacement du pouvoir personnel du curé par une autorité

collégiale tenue comme telle pour ministère. Que ce groupe soit

composé d'individus croyants, cela s'impose, mais il agira au plan local et

supra-local dans sa réalité de groupe. On en veut pour preuve qu'à de très

rares exceptions près, les anciens n'ont jamais reçu parmi nous une
consécration personnelle, et que leur ministère est inauguré par une installation
collective. L'intérêt de l'ecclésiologue se portera dès lors en aval plutôt
qu'en amont de cette entrée en matière: à côté du fonctionnement interne
du conseil, il s'agira d'examiner la manière dont sont reçues dans la

paroisse les impulsions dudit collège ministériel, car c'est là que réside
l'essentiel du «jeu» ecclésial. C'est dire qu'à notre goût l'enquête menée au

chapitre V devrait être complétée par un questionnaire adressé à une sélection

de fidèles «ordinaires» qu'il ne suffit pas de qualifier par leur rôle plus
ou moins démocratique d'électeurs. Leur responsabilité comme source de

«pouvoir» — en tant que porteurs de la Parole — s'étend tout au long du

mandat qu'ils ont confié à l'autorité collégiale; c'est une chose de veiller
fraternellement sur les personnes qui composent le conseil, c'en est une
autre de maintenir vivant le dialogue entre la paroisse et son conseil. Les

compétences particulières des membres de nos conseils sont certes utiles,
mais elles doivent se doubler de l'aptitude à travailler en étroite solidarité
avec leurs collègues. Des informations sur la conscience collégiale des

personnes interrogées nous seraient donc nécessaires pour parachever leur
portrait.

2. A deux reprises au moins, dans l'introduction et dans la conclusion,
le livre fait allusion à ce qu'il nomme «l'idée forte d'un sacerdoce
universel». Il déplore «le caractère relativement vague et souple» de ce

concept, mais semble avoir choisi d'y voir l'amorce au moins de l'égalita-
risme et de la démocratie dans l'Eglise. Cette interprétation courante ne
saurait être massivement reçue en ecclésiologie réformée. Nous lui préférons

l'approche nuancée que nous proposait naguère Jean-Paul Willaime,



CONSEILLERS ET CONSEILS DE PAROISSE 163

coauteur de l'ouvrage1. En effet, cette notion vétérotestamentaire reprise
par I Pierre 2, puis par Luther et tout le protestantisme à sa suite, est plus
sotériologique et polémique qu'ecclésiologique et sociologique; elle décrit
en tout premier lieu la mission commune du peuple de Dieu, issue de sa

libre grâce sans recours à une quelconque médiation hormis celle de Jésus-

Christ, et c'est très indirectement qu'elle inspire la théologie des ministères
qui, elle, concerne la structure et le fonctionnement de l'Eglise en vue de sa

mission dans le monde. Autrement dit, c'est du peuple sacerdotal constitué

par Dieu et marqué par le baptême que le Seigneur tire par vocation intime
ceux que l'Eglise aura à reconnaître comme ses ministres; ce sont des

baptisés engagés dans la mission commune à la suite de Jésus-Christ, mais
à une place qui leur est propre. Les pasteurs, les conseils et les diacres, là
où leur ministère spécifique a été restauré, sont des croyants comme les

autres (en ce sens, on peut parier d'égalité), mais ils ont été «mis à part»
pour une tâche particulière au service de la Parole (et cela n'a rien à voir
avec l'égalitarisme et la démocratie au sens courant des termes). Il semble

qu'il faille non seulement rappeler ces vérités premières, mais les
développer à nouveau de nos jours.

On pourrait en dire autant à partir de la définition du pastorat sous-
jacente à l'enquête lorsqu'elle aborde la question des relations «clercs-
laïcs» au sein du conseil. L'image dominante est celle, dirait encore
J.-P. Willaime en termes weberiens, du «prêtre-prophète», ou encore du

gestionnaire du sacré-interprète autorisé. A des degrés divers, ces concepts
ne sont guère opératoires en ecclésiologie, car ils s'attardent trop à décrire
un personnage «en soi» et pas assez à le situer dans sa relation à Dieu et à

ses frères. S'agissant des rapports dans le cadre du conseil, nous mettrions
plus volontiers l'accent sur la dialectique entre l'individu et le groupe,
l'étranger et le local: habituellement seul de son espèce dans le conseil, le

pasteur y est accueilli (sans avoir passé par l'élection correspondante)
comme un membre de plein droit, au nom du ministère qu'il a revêtu;
originaire la plupart du temps d'une autre paroisse et préparé à sa tâche à

un niveau inter- ou supra-paroissial, il vient d'ailleurs pour œuvrer pendant
un temps avec des frères et sœurs dont la caractéristique première est de

signifier l'enracinement local de l'Eglise. Cette situation, qui peut être à la
source de malentendus voire de conflits, apparaît comme typique de notre

ecclésiologie; elle fait du pasteur dans sa singularité et son «étrangeté» un

signe de l'unicité de la Parole et un témoin de l'universalité de l'Eglise qui
ne se borne pas aux frontières paroissiales. Nous n'avons que de rares

esquisses de telles considérations à la base de l'enquête sociologique.

3. A la visée missionaire du sacerdoce universel peut et doit
correspondre ce qu'il faut tenter de dire maintenant du multitudinisme. Si nous

1

Cf. Profession: Pasteur, Genève, Labor et Fides, 1986, p. 56-61.



164 CLAUDE BRIDEL

voyons bien, nos sociologues travaillent sur une définition assez statique et

parfois négative de ce régime ecclésiastique propre à la plupart des
protestantismes qu'ils ont étudiés. Héritière des temps de «chrétienté» mais
sérieusement abâtardie au cours des siècles, nous aurions là une image de

l'Eglise aux contours irrémédiablement flous, vouée à une existence plutôt
administrative et portée au cléricalisme, congénitalement opposée à une
confession de foi arrêtée, et favorable au pluralisme doctrinal le plus
étendu. Il est possible et même probable que ce tableau corresponde à la

réalité vécue dans nos régions: les traits qui le composent sont, il est vrai,
d'origine et d'importance variées, mais on les rencontre pour tout ou partie
dans l'imaginaire du protestant moyen. Il ne faudrait pourtant pas que les

légitimes constatations de la sociologie contribuent à fixer nos Eglises, qui
se disent réformées, dans une situation aussi terne et confuse; nous voulons
bien plutôt entendre ici comme un appel à reprendre ou poursuivre le

dépoussiérage d'une notion qui conserve à nos yeux tout son pouvoir de

programme mobilisateur.

Le mot de multitudinisme dans le sens actif et dynamique que nous
aimerions lui retrouver n'a surgi, on le sait, qu'au XIXe siècle et pour la

première fois sous la plume de Vinet. Loin de le prendre péjorativement, le

penseur vaudois en faisait presque le synonyme de «généreux» et

d'«accueillant», en d'autres termes tout le contraire de l'esprit de chapelle
aux relents sectaires, mais pas non plus l'équivalent du scepticisme
ecclésiologique. On est en droit d'avancer que l'Eglise selon son cœur aurait été

à la fois libre (par rapport à la tutelle doctrinale de l'Etat) et multitudiniste
(dans son mouvement vers l'ensemble de la population); à ce compte, si la

rupture qu'on sait n'était pas intervenue, on aurait peut-être assisté au

recentrement sur la mission de toute la structure ecclésiale, dans la ligne la

plus authentique du sacerdoce commun. L'histoire nous a montré les
difficultés de l'entreprise, mais elle reste fondamentalement valable. Il serait

aujourd'hui pensable de la reprendre à frais nouveaux dans le contexte qui
est le nôtre. Quand on découvre avec nos enquêteurs l'intérêt grandissant
de jeunes conseillers pour la participation de l'Eglise aux grands débats et

aux grands combats socio-humanitaires, on se dit que le temps est venu de

travailler nos Eglises et leurs conseils pour que leurs activités et leurs
organisations se réorientent sur les besoins et les attentes de leur entourage. Des
séances de conseil de paroisse donnant plus de place à la mission qu'à la

gestion paroissiale, des conseillers élus en raison de leur engagement dans

la réalité sociale la plus proche: voilà de petits signes pour un nouveau
multitudinisme qui, dans l'action, devra bien forger une confession de foi et
rire de son ancien cléricalisme.

4. Les anciennes Disciplines réformées, avec l'appui de l'Etat, ont fait
bien souvent des conseils d'anciens un tribunal de la foi et surtout des

mœurs du peuple de l'Eglise. Nul ne songe à rétablir de telles institutions;



CONSEILLERS ET CONSEILS DE PAROISSE 165

elles avaient néanmoins pour elles de manifester le souci des autorités pour
la vie quotidienne des croyants, et ce souci est légitime aujourd'hui comme
hier. On peut y songer en découvrant dans notre enquête une certaine
tendance chez de jeunes conseillers (les mêmes que ci-dessus?) à s'élever
contre la centralité du culte dans la vie ecclésiale, et cela en faveur d'un
service plus engagé dans la société. La place des conseillers au sortir de

leurs séances est-elle dans le quotidien des fidèles ou dans un redoublement
de participation liturgique?

L'alternative est certainement fallacieuse, mais le thème est suggestif.
On a dit jadis que les conseillers n'avaient pas un rôle, mais une place dans
le culte, entendant par là qu'il leur était demandé avant tout d'être présents
en fidèles auditeurs dans les premiers bancs du temple, et non de revendiquer

une situation d'acteurs liturgiques. Cette opinion est assurément discutable

parce qu'elle a l'air de priver les membres du conseil d'un droit
reconnu normalement à tous les autres fidèles. Elle représente toutefois la

solution fâcheuse d'un vrai problème, qui est celui du centre de l'existence
ecclésiale; dès lors que chacun s'accorde pour affirmer que Jésus-Christ
dans sa Parole de vie est ce centre irremplaçable, on peut se demander si la
traduction concrète d'un tel acte de foi doit se borner à décréter que le

culte est le pivot de la vie d'Eglise et, par conséquent, que la signification
de tous les ministres se résume dans l'action liturgique. Ce n'est pas déprécier

la célébration que de lui contester son exclusivité au profit d'un
partage avec les lieux d'engagement séculiers où la seigneurie du Christ
peut être reconnue avec une même intensité, encore que différemment. Or,
ici comme là, l'Eglise a besoin de ministres et c'est peut-être au conseil de

paroisse de se manifester comme le plus actif dans l'existence de tous les

jours. Question à suivre, comme on dit...

5. On aurait pu s'attendre à ce qu'une enquête, qui fait à bon droit une

place importante aux relations des conseillers avec leur environnement

socio-politique, s'informe avec une égale insistance des opinions et pratiques

des cadres protestants dans le domaine des rapports interconfessionnels,

et cela d'autant plus que la plupart des enquêtes appartiennent à une

Eglise française ou des cantons suisses majoritairement catholiques. En fait,
la question «œcuménique» n'est posée que très indirectement, à propos de

la fiche d'identité du conseiller (lieu de l'éducation religieuse, religion du

conjoint); elle ne figure ni parmi les possibles options théologiques
(l'œcuménisme est apparu comme «peu discriminant, car n'étant pas
exclusif») ni dans le choix de thèmes de prédication, ni dans la liste de

problèmes sur lesquels les Eglises pourraient prendre position, ni au

nombre des sujets abordés en séance du conseil de paroisse. C'est à notre
avis une carence qui pourrait contribuer à fausser le tableau général.

Chacun sait que parmi nous les avis divergent, parfois sérieusement, à

propos du bien-fondé, des principes et des méthodes du dialogue œcumé-



166 CLAUDE BRIDEL

nique. Mais il est difficile de passer sous silence le poids dont cette réalité
pèse sur la vie de toutes les Eglises, même les plus réservées à son égard.
Le protestantisme d'aujourd'hui ne reproduit pas purement et simplement
dans son rapport au catholicisme les attitudes du XVIe siècle, et la manière
tantôt prudente, tantôt docile dont il fait son miel de la production catholique

contemporaine (pour ne citer que cet aspect d'une indéniable circulation)

mérite qu'on s'y attarde comme à une composante de nos conduites
confessionnelles, y compris parmi les conseillers paroissiaux. Nous n'insisterions

pas sur ce point si le livre n'annonçait pas dès le début qu'il
choisissait d'examiner sous la loupe une institution typiquement protestante, se

démarquant clairement de la culture catholique; n'aurait-il pas fallu aider
aussi nettement le lecteur à discerner comment ladite institution sui generis
se situe face à l'évolution des autres confessions, et ce qu'elle peut
éventuellement en recevoir? Le choix fait par les sociologues peut donc intriguer

sans même qu'on les soupçonne d'une peu scientifique partialité.
Le matériel considérable accumulé et organisé dans l'ouvrage de

MM. Campiche, Baatard, Vincent et Willaime n'a pas son pareil parmi
nous. Il comble donc un vide dans la documentation courante des Eglises et

devient un outil indispensable pour la recherche ecclésiologique. Déjà, du

reste, l'un de ses auteurs en a prolongé les lignes en théologie2; à notre
tour, nous avons indiqué quelques pistes à suivre, il en est certainement
bien d'autres. Disons pour conclure qu'un débat plus général pourrait s'ouvrir

par une réflexion inter-disciplinaire sur le titre même de ce livre:
comment en définitive les théologiens comprennent-ils le terme de

«pouvoir» que les sociologues manient si calmement?

François Baatard, Le système presbytéro-synodal: démocratie dans l'Eglise?,
mémoire de spécialisation, Institut Romand de Pastorale, Université de Lausanne,
1990.


	Études critiques : conseillers et conseils de Paroisse : l'interpellation des sociologues

