Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1992)

Heft: 2

Artikel: Entre effusions, épicléses et codes culturels : le Saint-Esprit dans le
culte

Autor: Reymond, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381476

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 124 (1992), P. 139-156

ENTRE EFFUSIONS, EPICLESES ET
CODES CULTURELS:
LE SAINT-ESPRIT DANS LE CULTE!

BERNARD REYMOND

Résumé

L’action du Saint-Esprit est constitutive du culte chrétien, qui lui-méme
est destiné a étre vécu avant d’étre un objet de réflexion. Mais comment
concevoir cette action de [’Esprit? Typologiquement, on peut distinguer
entre une conception pentecdtiste, une conception sacramentelle wune
conception protestante et une conception charismatique. Les deux dernieres
correspondent a deux maniéres différentes d’affronter cultuellement les
exigences de notre modernité. Mais sont-elles exclusives 'une de ['autre?
On peut se demander si leur opposition n'est pas susceptible d’étre
dépassée au gré d’'une réflexion théologique approfondie.

C’est un théme 2 se briiler les doigts! J/en veux pour indice le fait que
les responsables de 1’ordre ecclésial ont toujours cherché & domestiquer ce
que I'invocation ou les éventuelles interventions de 1’Esprit pourraient avoir
d’imprévisible, d’incontrdlable, voire de carrément sauvage. Considéré sous
cet angle, le culte, comme la racine de ce mot I'indique, se veut le plus
souvent culturel, policé, civilisé?. Il compte sur I’Esprit, sinon que serait-
i1? Mais il semble redouter de sa part des interventions qui pourraient étre
intempestives. Dieu est un Dieu de l'ordre, certes. Mais son ordre est
toujours eschatologique. Et quand son Esprit intervient, c’est précisément et

! Exposé présenté lors d’une journée théologique publique organisée par la
Faculté de théologie de 1I'Université de Lausanne, le 23 avril 1991. Sur le sens des
mots effusion, épiclése et code culturel, voir infra, dernier alinéa de «Tensions:
premiere approche».

2 C’est par exemple le cas avec les formes qu’il prend dans les communautés
baptistes noires américaines (voir par exemple les descriptions et réflexions de
H. Mottu, «Le culte d’une Eglise baptiste noire aux Etats-Unis», Perspectives
missionnaires, Geneéve, 1991/21, pp. 55-67). Ces formes nous semblent exaltées,
voire extatiques. Elles sont en réalité trés ritualisées et contrélées, comme le montre
la gestion des prieres apparemment les plus enflammées.



140 BERNARD REYMOND

encore dans une perspective eschatologique. Il n’y a pas la de quoi nous
laisser en repos. Aborder le théme du Saint-Esprit dans le culte, c’est tout a
la fois revenir au fondement méme du culte et le contester fondamentale-
ment dans ce qui fait de lui un culte, et non une effusion de I'Esprit. A
considérer sérieusement le culte en fonction de I’Esprit, on n’en ressort pas
indemne.

Eglises et illuminisme

Les effusions de I’Esprit ne doivent pas étre confondues avec les explo-
sions d’illuminisme qui ont jalonné toute I’histoire du christianisme. Mais
ce sont elles qui ont en général posé le probleme du Saint-Esprit dans le
culte de la maniére la plus vive et la plus propre a susciter des contro-
verses. Les responsables ecclésiastiques des II¢ et ITI° siecles n’auraient pas
réagi contre le montanisme aussi vigoureusement qu’ils 'ont fait s’ils
n’avaient été conscients de ’attrait que les transes extatiques des prophé-
tesses et la fulgurance de leurs prédications millénaristes exercaient sur
nombre de fideles particulierement sensibles a ce que ces prétendues effu-
sions de I’Esprit pouvaient avoir d’incontrdlable et de bouleversant. Méme
remarque a propos de I'attitude des réformateurs classiques envers 1'aile
illuministe de la Réforme, — ces fameux Schwdrmer qui non seulement
prétendaient s’en remettre a des visitations immédiates de 1'Esprit, mais
cultivaient de surcroit (c’est le sens du nom qu’on leur donne) un enthou-
siasme cultuel particulicrement propre a toucher les sensibilités avides
d’émotions fortes. Tout pres de nous, les méfiances que I’apparition des
mouvements charismatiques a suscitées dans les rangs des Eglises établies
sont apparemment du méme ordre: crainte de se voir débordé par des exal-
tations incontrdlées et susceptibles de causer finalement plus de trouble que
de réelle édification. Il est vrai que I'exemple en la matiere vient de loin:
I’apOtre Paul préférait déja le laconisme d’un discours intelligible et
controlé aux débordements affectifs de la glossolalie (1Co 14)!

Le respect de I'ordre institutionnel et liturgique auquel semblent tenir
ordinairement les Eglises historiques condamnerait-il alors le Saint-Esprit a
se plier a 'ordre établi, quitte & ne le laisser se manifester réellement que
de maniere sauvage et marginale? Le fait est que, souvent, le souci de
contrer les séductions de 1’illuminisme ou du charismatisme est allé de pair
avec des fléchissements, voire de curieux silences au chapitre de la pneu-
matologie. On le constate en particulier dans les liturgies de la tradition
occidentale: sacramentelles ou non, elles sont volontiers christocentriques,
beaucoup plus rarement épiclétiques. C’est bien connu a propos du rituel
romain, héritier sur ce point du rituel ambrosien: attaché a souligner le
caractere opératoire des paroles institutionnelles prononcées par le prétre, il



ENTRE EFFUSIONS, EPICLESES ET CODES CULTURELS 141

avait laissé tomber toute épiclese eucharistique jusqu’a ce que Vatican II
décide de faire droit sur ce point aux exigences orthodoxes et orientales en
la matiere.

Sur un autre registre plus mineur, mais non moins significatif, cette
remarque vaut aussi pour les liturgies protestantes: elles sont le plus
souvent fort pauvres en épicleéses, ou du moins 1’étaient jusqu’a I’apparition
des liturgies les plus récentes. Nous parlerons plus loin des épicleses que
sont les prieres dites «de collecte» ou «d’illumination»; mais il est assez
caractéristique que le XIX® siecle les ait souvent laissées tomber au béné-
fice de prieres de louange, situées sans raison entre les lectures bibliques et
la prédication, sinon précisément dans le but de remplacer une épiclése.
Mé€me remarque a propos des liturgies de communion: malgré 1'influence
que la théologie pneumatologique de Zwingli aurait pu avoir sur ce point,
elles étaient presque exclusivement christocentriques, omettant quasi systé-
matiquement de s’en remettre & I'Esprit. La destinée de la déclaration® qui
ouvrait jadis le culte des réformés francophones conduit & une remarque
identique. Celle qui était en usage depuis le temps de Farel et de Calvin
était strictement théocentrique: «Notre aide soit en Dieu, qui a créé le ciel
et la terre». A la fin du siecle dernier, sous I'influence probable du Réveil,
on a jugé nécessaire de la compléter en ajoutant: «et en Jésus-Christ, son
Fils, notre Sauveur». Mais on n’a pas pensé du tout & mentionner le Saint-
Esprit!, qui est pourtant par excellence I’assistance de Dieu auprés des
croyants, et pendant des décennies personne ne s’en est rendu compte!

Pas de culte sans Saint-Esprit

Ces impasses voulues ou plus probablement irréfléchies que la plupart
des liturgies occidentales ont faites sur le Saint-Esprit seraient-elles une
conséquence maligne du Filioque? Les théologiens de la tradition orientale
en sont généralement persuadés et, n’était le manque de documents nous

 Quand les recueils liturgiques se sont mis & comporter des sous-titres pour
désigner les diverses rubriques du culte, cette déclaration a été qualifiée
d’«invocation». C’est une impropriété de langage: la fonction de cette déclaration
n’était pas d’invoquer la présence de Dieu (toujours présent indépendamment de la
demande qu’on peut lui en faire, selon la doctrine réformée classique), mais bien de
situer I'assemblée devant Dieu. Elle était I’équivalent en francais de la déclaration
€cossaise «Let us worship God.

4 De la part de gens influencés par le Réveil, cet oubli n’a rien d’étonnant. Le
Réveil a été trds «Jésus-centrique», au point de parvenir & acclimater dans la piété
protestante francophone des prieres adressées & Jésus, et non a Dieu le Pere
seulement, comme le voulaient la doctrine et la tradition réformées. Malgré son goiit
pour une religion du sentiment, le Réveil n’a toutefois pas développé ce qui a trait
au Saint-Esprit. C’est le pentecdtisme, issu de lui, qui s’en est chargé.



142 BERNARD REYMOND

permettant de nous prononcer en toute certitude historique sur ce point, je
serais volontiers porté a leur donner raison. Toutefois, Filiogue ou non, et
méme en 1’absence de toute épiclese explicite dans une liturgie, le culte ne
saurait avoir de légitimité sans référence directe au Saint-Esprit. Tres fidele
en cela aux options occidentales en la matiere, donc filioquistes, Jean-
Jacques von Allmen a faussé compagnie, dans son dernier ouvrage sur le
culte, a la perspective résolument pneumatologique de sa lecon inaugurale
de 1958 sur le méme sujet® et a voulu donner un fondement résolument et
quasi uniquement christologique a la célébration du culte chrétien, ce qui
I’a conduit a conférer une fonction instituante et extensive a la déclaration
de Jésus que rapporte la tradition lucano-paulinienne: «Faites ceci en
mémoire de moi»®. Mais c’est préter a cette parole un pouvoir fondateur
qu’elle n’a vraisemblablement pas, sauf a se situer dans une perspective
fondamentaliste qui n’est précisément pas celle de von Allmen. Je crois
plus nécessaire a une juste compréhension du culte chrétien de nous référer
a des textes plus résolument pneumatologiques, par exemple la parole
paulinienne selon laquelle c’est I’Esprit d’adoption qui nous fait crier
«Abba, Pere» et rend témoignage & notre esprit que nous sommes enfants
de Dieu (Rm 8:15); ou bien la déclaration trop souvent citée a tort et a
travers sur le culte (plus exactement 1’adoration) «en Esprit et en vérité»
(Jn 4:23).

Mais le probléme n’est pas ici d’avoir plus ou moins de citations bibli-
ques en faveur d’une thése ou d’une autre. Il y va plus décisivement d’une
option théologique de base: I’action du Saint-Esprit est constitutive du
culte. Ce théologéme n’appartient pas & une Eglise plutdt qu’a une autre.
Qu’il me suffise de rappeler son importance dans la conception protestante
de la prédication, congue en I’occurrence comme un moment essentiel du
culte: la lecture des Ecritures ne saurait avoir d’efficace si le Saint-Esprit
ne les rend €loquentes et compréhensibles pour le lecteur; le prédicateur ne
saurait communiquer ’essentiel de la Parole si I’Esprit n’est a I’ceuvre dans
sa compréhension du texte et s’il n’inspire le message dont il est le témoin;
quant aux fideles, ils ne recevront pas la Parole si I’Esprit n’en prépare en
eux la réception, et ils ne lui donneront pas de suite s’il n’est encore a
I’ceuvre pour les y inciter. Or ce que la conception protestante classique dit

3 «le Saint-Esprit et le culte», Revue de théologie et de philosophie, Lausanne,
1959, pp. 12-27. Bien que trés soucieuse de faire sa part a I'Esprit, cette
contribution n’en dénotait pas moins un souci de I’ordre liturgique a propos duquel
on peut se demander, une fois de plus, si la crainte des débordements illuministes ne
I’emportait pas dans cet essai sur la confiance a faire a I’Esprit.

6 Cf. J.-J. VON ALLMEN, Célébrer le salut. Doctrine et pratique du culte chrétien,
Paris-Geneve, 1984, pp. 12ss. A noter toutefois que, dans le méme ouvrage
(pp. 190-192), cet auteur combat résolument la tendance a confondre le Pere et le
Fils dans les prieres qu’on adresse a Dieu.



ENTRE EFFUSIONS, EPICLESES ET CODES CULTURELS 143

a cet égard de la lecture des Ecritures et de la prédication vaut par analogie
pour I’ensemble du culte: il n’y a pas de priere, de repentance ou d’adora-
tion qui ne soient en derniere analyse le résultat du travail que le Saint-
Esprit opére dans I’intimité ou le secret de chacun.

Cette perspective théologique fondamentale présente deux avantages:

a) Elle évite que le culte ne puisse €tre congu comme une ceuvre salutaire
de I'homme: puisque tout, en derniere analyse, est di au travail secret
de I’Esprit, le culte lui-méme est don de Dieu, expression de sa gréce.
Et quand I’homme serait porté a se féliciter de la beauté ou de la
profondeur des expressions que le culte confeére a sa piété, il devrait
encore y reconnaitre un don de Dieu — ou s’humilier de ne pas laisser
Dieu faire lui-méme toute son ceuvre en 1’homme.

b) Elle relativise de beaucoup l'importance des formes cultuelles: la
justesse et le bien-fondé du culte ne tiennent pas a la correction des
formes dans lesquelles il s’exprime, encore qu’elles doivent correspondre
toujours et au mieux a sa visée fondamentale, mais en derniere analyse a
I’action méme de Dieu qui, par son Esprit, fait du culte ce qu’il doit étre
et n’hésite pas a utiliser a cette fin les formes cultuelles méme les plus
déficientes. Comme disait Calvin & propos de la vie humaine en général,
Dieu écrit droit avec des lettres courbes.

Tensions: premiere approche

Un culte n’est toutefois pas quelque chose qui se pense, mais quelque
chose qui se vit. Autrement dit, les principes pneumatologiques dont je
viens de rappeler 1’essentiel restent nuls et non avenus s’ils ne se traduisent
en formes cultuelles, ou s’ils ne correspondent pas au culte que vit effecti-
vement une communauté. Or, si je vois bien, c’est a cet égard-la que le
Saint-Esprit fait aujourd’hui probleme parmi nous, comme il faisait d’ail-
leurs déja probleme dans la communauté apostolique de Corinthe ou dans
celle de Jérusalem au lendemain de la Pentecote. Nos liturgies actuelles, ai-
Jje signalé au passage, ont réintroduit ces dernieres années toute une série
d’épicleses dans le déroulement du culte. Nous y reviendrons encore tout a
I’heure. Mais en premiére approche le probléme ne se présente pas telle-
ment sous cet aspect-la: épicléses explicites ou non, les fideles, souvent, ne
reperent méme pas leur absence ou leur présence dans le déroulement du
culte. Ils semblent en revanche trés sensibles au conflit latent qui ne cesse
d’opposer les tenants d’une certaine objectivité liturgique, soucieuse d’ordre
et de tradition, et les partisans de formes cultuelles plus propres a faire
¢prouver de maniére vécue les effusions de 1’Esprit.

Faut-il dire que les uns misent sur les idées et la doctrine, tandis que
les autres voudraient davantage d’émotion et de sentiment? Ou encore que



144 BERNARD REYMOND

les uns privilégient la partie gauche du cerveau, et les autres sa partie
droite? C’est a mon sens résoudre trop vite le probleme et ¢’est le psycho-
logiser a I'exceés. C'est surtout répartir trop sommairement les fideles en
deux catégories de tempéraments. Que les sensibilités personnelles jouent
un role important dans ces options contradictoires, chacun en convient.
Mais a y regarder de plus pres, c’est-a-dire a chercher a comprendre mieux
les raisons et les réactions des uns et des autres, je crois nécessaire de
souligner qu’on rencontre de part et d’autre autant d’affectivité que de
raison. C’est aussi par doctrine que les uns veulent un culte ou le vécu de
I’Esprit soit plus perceptible, et par sentiment que d’autres tiennent au
respect de formes traditionnelles. Ne les répartissons pas non plus en parti-
sans et adversaires de 1’Esprit: I’Esprit souffle ol il veut et, comme disait
Karl Barth, il peut actualiser la Parole méme dans un aboiement de chien;
il peut donc se manifester aussi bien dans le respect infrangible de formes
convenues que dans le happening d’un culte volontairement non préparé.
Le probleme est plutét de se demander a quoi peuvent bien correspondre
culturellement et symboliquement ces maniéres différentes de concevoir et
de vivre la louange de Dieu. C’est ce que je propose de faire en examinant
comment effusions de 1’Esprit, épicleses liturgiques et codes culturels entre-
tiennent des relations de réciprocité auxquelles nous ne sommes ordinaire-
ment pas assez attentifs.

Quelques précisions de vocabulaire ne seront pas inutiles pour cette
suite de mon propos:

— Je qualifie d’effusions les manifestations cultuelles pentecdtistes ou
charismatiques au gré desquelles les participants (ou une partie d’entre
eux) se sentent et se disent au bénéfice d’une visitation immédiate et
sensible de I’Esprit; j’emploie donc ici ce terme dans un sens phénomé-
nologique qui n’a rien a voir avec le sens que lui donnent d’ordinaire les
traités spéculatifs de pneumatologie.

— Par épicleses, je désigne les prieres (ou parties de prieres) qui constituent
des invocations directes et explicites du Saint-Esprit; c’est le sens clas-
sique de ce terme en liturgique.

— Jentends enfin par codes culturels les constantes qui, au sein d’une
culture ou d’une civilisation donnée, lui permettent d’étre un contexte
utilisable de communication; ainsi les codes culturels des civilisations
agricoles ne sont pas les mémes que ceux des civilisation industrielles,
ni les codes culturels des civilisations orales les mémes que ceux de
I’age télévisuel. Un intellectuel citadin ne peut par exemple comprendre
que tres insuffisamment et trés partiellement certaines réactions de la
population paysanne, quand bien méme il la cotoie parfois pendant ses
vacances. En sens inverse, un aborigéne de la forét amazonienne qui n’a
jamais vu ni cinéma ni télévision ne peut déchiffrer les effets de flashing



ENTRE EFFUSIONS, EPICLESES ET CODES CULTURELS 145

ou de zooming qui commencent a coloniser jusqu’a notre langage le plus
quotidien.

Deuxiéme approche. une typologie a quatre termes

Dans une premicre approche, j’ai cherché a prendre acte des tensions
qui se manifestent actuellement entre tenants de 1’ordre et partisans d’un
vécu cultuel plus perceptible affectivement. Ma deuxiéme approche consiste
a prendre du recul par rapport a cette lecture premiére de la situation et se
situe dans une perspective plus historique. Mais entendons-nous bien: ce
que je vais proposer est moins un survol historique que la construction de
quatre attitudes liturgiques caractérisées a partir de situations historiques
particulierement typées. En d’autres termes, c’est une typologie, avec tous
les avantages et les inconvénients de cette méthode d’exposition.

Je crois pouvoir distinguer quatre types qui, situés originellement dans
I'histoire, se perpétuent néanmoins jusqu’a nous. Je les qualifie sommaire-
ment de pentecétiste, de sacramentel, de protestant et de charismatique.
Leur coexistence plus ou moins prononcée au sein de nos Eglises peut
permettre de comprendre les tensions décelées en premiere approche et leur
prise en considération devrait nous permettre de mieux envisager nos
problémes liturgiques actuels. Pour simplifier, je m’en tiens aux traditions
culturelles du christianisme occidental”.

I. Le type que je qualifie de pentecétiste n’est pas lié a une époque
donnée, mais est étroitement tributaire des codes culturels propres a des
civilisations orales. Il se rencontre aussi bien dans le christianisme primitif
que dans les communautés pentecdtistes actuellement en voie d’expansion
rapide en Amérique du Sud ou en Europe latine, ou encore dans certains
sous-prolétariats occidentaux, donc parmi des populations encore trés peu
alphabétisées, ou en tout cas complétement illettrées, dans le sens ot ’on
désigne comme illettrées les personnes qui sont éventuellement capables de
déchiffrer quelques mots, mais non de lire des textes suivis. Le code
culturel dominant étant celui de la parole non pas lue, mais dite et
entendue, la communication s’accompagne de gestes, d’attitudes corpo-
relles, de rythmes, de sons, clle mobilise autrement dit tous les modes
communicationnels de la personne: toucher, rire, larmes, cris, silences,
chant. De plus, la communication par les voies de la seule oralité entraine
que ’on vit ou expérimente quelque chose en commun au moment méme
de I’échange. Si I’on y parle donc d’une invocation de I’Esprit, le code
culturel suppose que 'effusion en soit immédiatement perceptible, ou du

7 Le christianisme oriental pose a cet égard des problemes d’interprétation trop
complexes pour étre abordés dans le cadre d’une contribution comme celle-ci.



146 BERNARD REYMOND

moins qu’elle s’exprime dans des formes susceptibles d’en rendre compte,
par exemple dans les débordements expressifs que le langage biblique
qualifie de parler en langues, dans des danses ou encore dans des actes de
guérison. Fort de ses codes culturels a lui, I'Occidental avancé peut étre
porté a voir dans ces exaltations pneumatiques des formes d’irrationalité,
donc a considérer que le type pentecoOtiste situe la relation a Dieu dans le
domaine de I’irrationnel. Mais c’est mal comprendre qu’il a affaire a un
code culturel différent du sien et que ce qu’il tient pour irrationnel relcve
en réalité d’une autre forme de rationalité, généralement inaccessible a ceux
qui ne baignent plus dans une civilisation de la pure oralité. Les Occiden-
taux ne pourraient en tout cas prétendre retrouver les constantes de ce type-
la de référence cultuelle au Saint-Esprit sans tomber dans I'artifice, sans
confondre la foi avec des bizarreries teintées d’exotisme.

2. Initialement, le type sacramentel correspond également aux codes
culturels de I'oralité. Pendant les quinze premiers siecles de son existence
au moins, ne 1’oublions pas, le christianisme s’est développé en pleine civi-
lisation orale, a cette nuance pres qu’une civilisation de ce type n’entraine
pas inéluctablement des formes cultuelles pentecotistes. Elle favorise tout
autant, voire davantage, le développement de ritualités strictement contro-
lIées, mais en accordant une tres large place au gestuel et au signifiant, le
discours lui-méme n’ayant pas nécessairement besoin de rester intégrale-
ment intelligible. Faut-il dire alors que le type sacramentel correspond a la
méfiance des prétres envers les débordements du type pentecdtiste? Son
aboutissement le plus évident est certainement d’avoir réussi a canaliser
symboliquement les manifestations de I’Esprit dans des rituels convenus et,
dans le cas particulicrement significatif du sacrement eucharistique, a lier
I’effusion d’Esprit que suppose sa célébration au geste consécratoire et a la
parole performative du prétre. Obsédée par le probleme des especes et par
ses querelles sur la transsubstantiation, la tradition occidentale a méme fini
par laisser tomber toute €piclése explicite a ce moment-la de la liturgie.
Fait significatif, quand Vatican Il a eu pour conséquence sur ce point la
réintroduction dans I’ordinaire de la messe d’une épiclese eucharistique, on
I’a concue de telle sorte qu’elle ne constitue absolument pas une invocation
de I'Esprit sur I’assemblée des fideles qui vont communier®, mais vise
essentiellement a renforcer le caractere consécratoire de la parole proférée
sacerdotalement”. Le commentaire récent d’un liturgologue qui fait autorité

¥ Le nouvel ordinaire de la messe prévoit bien une seconde épiclese, dite «de
communion», mais qui suit la communion des fideles et ne porte pas sur la
célébration proprement dite du sacrement.

? La mise au point de la Communauté de travail des commissions romandes de
liturgie, Liturgie du dimanche pour temps ordinaire, notes explicatives, Pully, 1986,
p. 31, est parfaitement convaincante a cet égard. Cette mise au point est



ENTRE EFFUSIONS, EPICLESES ET CODES CULTURELS 147

dans le monde catholique, Adolf Adam, ne laisse aucun doute a cet égard:
I"épiclese eucharistique réintroduite par Vatican II est «un appel a I’Esprit-
Saint pour qu’il descende et transforme le pain et le vin en corps et sang de
Jésus»'?. Probleme de doctrine seulement? Mais la doctrine semble
importer assez peu a ceux qui participent a de telles célébrations. Je main-
tiens que dans ce cas aussi, voire dans ce cas surtout, les codes culturels
ont toute leur importance, a cette nuance pres que, apres tant de siécles,
ceux sur lesquels joue cette sacramentalité sont moins affaire de civilisation
que de sensibilité confessionnelle, ou alors d’une sensibilité confessionnelle

qui fonctionne comme un sous-ensemble culturel ',

3. Comparé aux deux premiers types qui coexistent depuis les premiers
temps du christianisme, le type protestant est un «novum» dans [ histoire
des liturgies. Apparu en un contexte culturel encore tout en proie aux
modes communicationnels de 1’oralité, il n’en est pas moins tres caractéris-
tique de «lI’¢re Gutenberg», comme 1’a appelé Marshall McLuhan. Profitant
du nouveau mode de diffusion des Ecritures que permettait le recours a
I'imprimerie, la Réforme doit énormément a 1’événement spirituel qu’a été
une attention nouvelle prétée a la prédication, donc a la parole intelligible
au sein méme du culte. Subitement cette parole, en ’occurrence la Parole
de Dieu, redevenait ¢loquente par elle-m&me. Dans une remarquable étude
sur les diverses formes cultuelles du protestantisme, James F. White a
justement relevé qu’«on ne peut surestimer I’extase et la joie qu’ont éprou-
vées les chrétiens du XVI¢ siécle en entendant lire les Ecritures et précher
la Parole de Dieu en langue vernaculaire. C’était une forme nouvelle et
inusitée de communion avec Dieu. Cette communion était si personnelle et
si intime que la parole visible du sacrement en devenait redondante et loin-
taine» 2. Or si I'on a souvent signalé, en la déplorant, la disparition des
épicleses dans la tradition liturgique du christianisme occidental, on n’avait
pas assez remarqué leur réapparition en force dans les liturgies réformées
du XVI¢ siécle, trés précisément a propos de la lecture des Ecritures et

surtout de la prédication. Un théologien catholique, Jakob Baumgartner”.

vraisemblablement due a la plume de JEAN-LOUIS BONJOUR.

' La liturgie aujourd hui. Précis de liturgie catholique, Brepols, 1989, p. 158.

"' Le fait de considérer le catholicisme comme un sous-ensemble culturel n’a
rien d’arbitraire. On peut y voir une retombée du repli culturel du catholicisme sur
lui-méme au XIX¢ siecle, — repli allant par exemple en France jusqu'a constituer
une sorte de civilisation catholique au sein méme de la culture laique. Voir a ce
propos les travaux d’E. PouLaT, en particulier L’Eglise c¢’est un monde,
'ecclésiosphére, Paris, 1986.

'2 Protestant Worship, Traditions in Transition, Louisville/Kentucky, 1989,
p. 14,

13 «Locus ubi Spiritus Sanctus floret. Eine Geist-Epiklese im Wortgottesdients?»,
Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie, 22/1976, pp. 112-145, plus



148 BERNARD REYMOND

est heureusement venu pallier cette lacune, mais sans mesurer peut-&tre
toute la portée de sa découverte sur ce point. Il a repéré toute une série de
priéres €piclétiques particulierement €loquentes du point de vue qui nous
intéresse ici. En voici une que Baumgartner ne cite pas, mais qui est exem-
plaire a cet égard; c’est celle de la liturgie vaudoise d’ancien régime: «O
Dieu! qui nous instruis par tes saintes €critures, puisque nous devons
aujourd’hui les lire, les écouter et les méditer; éclaire nos esprits et purifie
nos cceurs, afin que nous puissions comprendre et recevoir, comme nous le
devons, les choses qui nous y sont révélées, assiste les Ministres, en sorte
qu’ils annoncent ta parole avec pureté, avec clarté, avec simplicité¢ & avec
zele; rends leur prédication efficace par la vertu du Saint-Esprit, afin que
cette sainte semence soit recue dans nos cceurs, comme dans une terre bien
préparée; qu’'elle y produise des fruits avec abondance; que nous n’écou-
tions pas seulement ta parole, mais que nous la gardions, vivans d’une
manieére conforme a tes divines instructions, & que nous parvenions enfin
au salut éternel par Jésus-Christ...» . Le code culturel sur lequel joue une
telle spiritualité épiclétique n’est pas encore ni a proprement parler celui
d’une civilisation de 'imprimé'®, méme s’il est susceptible de lui convenir
a merveille, comme le montrent les développements ultérieurs de la sensibi-
lité¢ protestante, encore que le protestantisme du XIX® siecle en soit venu a
laisser tomber les épicléses, tant il faisait confiance au pouvoir du discours
intelligible. Mais cette dérive récente mise a part, comment ne pas remar-
quer I’application avec laquelle une priere comme celle que je viens de
citer déplace le lieu ou I'effusion de I’Esprit doit se manifester le plus
sensément — du sacrement a la parole préchée «avec pureté, avec clarté,
avec simplicité et avec zeéle»? L’épiclese, notons-le bien, ne porte en 1’oc-
currence pas sur la Bible elle-méme, ce qui reviendrait a idolatrer le texte
écrit, mais sur sa lecture et surtout sur la prédication. Car, comme aime le
rappeler a juste titre André Gounelle, c’est bien la prédication, et non la
seule lecture de la Bible, qui est au cceur du culte protestant'®. Le code

spécialement pp. 137-142. A noter que les textes cités par Baumgartner sont tous
d’origine réformée; les luthériens, eux, misent davantage sur les vertus de la Parole
(entendue au sens de Logos divin) que sur celles de I'Esprit.

4 Texte cité d’aprés I'édition de 1778, p. 5. en respectant ’orthographe de
I’époque. Il s’agit de I'une des prieres (fort peu nombreuses!) prévues pour le culte
habituel du dimanche matin.

15 Sur le role de I'imprimé dans la constitution de la sensibilité protestante, voir
le début de mon article «La prédication et le culte protestants entre les anciens et
les nouveaux médias», Etudes théologiques et religieuses, Montpellier, 1990, 4,
pp. 535-560.

16 Cf. «Le culte selon la tradition réformée», Information-évangélisation, Paris,
1988/1, pp. 12-13; «Protestantisme et prédication», Lumiére et vie, Lyon, 199/1990,
pp. 35-43.



ENTRE EFFUSIONS, EPICLESES ET CODES CULTURELS 149

culturel dont il s’agit ici privilégie donc le discours clair, compréhensible,
responsable, controlé. A la limite, il peut se passer de toute événementialité
cultuelle autre que celle du discours; I'effusion qui lui importe n’est pas
tellement celle d’un vécu commun immédiat, sur le mode de I’exaltation,
que celle dont chacun peut prendre conscience progressivement par le biais
de la réflexion personnelle sur ce qui a été dit et entendu, et a laquelle il
peut ou doit donner suite dans sa vie quotidienne. On ne saurait étre plus
sagement ni plus efficacement occidental!

4. Je qualifie enfin de charismatique un type cultuel qui, trés soucieux
lui aussi de voir les effusions de I’Esprit se traduire dans des vécus
communautaires et subjectivement perceptibles, ne s’en distingue pas moins
nettement du type pentecOtiste par le fait qu’il est étroitement lié¢ aux codes
culturels de la post-modernité. La piété charismatique se situe de toute
¢vidence dans la mouvance de ce que Frangoise Champion et Danielle
Hervieu-Léger désignent fort opportunément comme des religions du senti-
ment!’, c’est-a-dire comme des formes religieuses correspondant a une
certaine revanche de 1affectivité sur une civilisation trop asservie aux
exigences desséchantes et aliénantes de la rationalité technocratique. 11 est
en tout cas trés caractéristique que le charismatisme prenne généralement
pied, non pas dans des couches sociales affectées de sous-développement
culturel, mais dans les mémes milieux que fascine le new age: ceux qui
bénéficient d’une formation professionnelle, technique ou universitaire
répondant aux criteres d’une société a la fois technocratique et hypermédia-
tisée!®. Le charismatisme ne reléve plus de 1'ere Gutenberg, mais de la
«nébuleuse ¢lectronique». C’est probablement ce qui le rend déconcertant
pour les sensibilités qui restent marquées par la civilisation de la parole et
de D'imprimé: il n’est ni une manifestation de régression dans quelque
exotisme liturgico-culturel, ni a proprement parler une fuite dans 1’irra-
tionnel, mais une tentative de retrouver le vécu émotif et mobilisateur que
devraient supposer les effusions de I’Esprit, par-dela toutes nos velléités
d’en rationaliser la compréhension. Le charismatisme, du moins quand il est
€quilibré, ne vise pas tant & mettre hors circuit I'intelligence de la foi, qu’a
revendiquer une intellection plus large et diversifiée que ne peut 1’étre celle
de la seule intelligence discursive. Le charismatisme entend faire toute sa
place a I’expression corporelle et a I’émotion, parce que, sans elles, I'intel-
ligence de la foi ne saurait étre suffisante ni suffisamment mobilisatrice.
Cela ne signifie pas qu’il ne puisse étre affecté de dérives perverses; les

'7" De 1"émotion en religion, Paris, 1990.

18 Cette remarque vaut surtout pour le charismatisme qui s’est développé au sein
du catholicisme francais. Je le crois assez significatif pour en faire ma clef de
lecture du charismatisme dans son ensemble.



150 BERNARD REYMOND

autres types que nous avons évoqués l'ont été ou le sont aussi, nous le
savons pertinemment a propos du type catholique comme du type protes-
tant: mievreries eucharistiques d’un coté, dessechement intellectualiste de
I’autre. Mais on ne gagne rien a juger d'une tendance en se ruant sur les
défauts ou les faiblesses qui I’affectent. Retenons-en plutdt que le charisma-
tisme correspond a 1’avénement de codes culturels nouveaux dont nous ne
savons encore a quoi ils aboutiront en matiere de liturgie. Il est au seuil de
la post-modernité un équivalent de ce que fut dans les premiers siccles de
I"histoire chrétienne le go(it pour les manifestations extatiques de I’Esprit.

Parole et sacrement: vers un déplacement du probleme

Si on le tient pour fondé, ce survol typologique a pour premiere consé-
quence de mettre en évidence le fait que le probleme des épicleses dans le
culte n’est pas théologique seulement, mais dépend beaucoup du contexte
culturel dans lequel on I’aborde. Les liturgologues occidentaux le posent
généralement en fonction d’une distinction si constante dans 1’histoire du
christianisme et dans celle de la Réforme en particulier qu’elle semble aller
de soi: celle de la parole et du sacrement. Mais si je vois bien, les manieres
récentes de concevoir la structuration du culte aboutissent a postuler entre
ces deux notions une différence, voire une polarité qu’on retrouverait diffi-
cilement dans les siécles antérieurs. On en parle comme s’il y avait la
parole d’un c6té, le sacrement de l'autre. Cette bipartition, il est vrai,
prétend se réclamer de I’antique distinction entre liturgie des catéchumenes
(ou synaxe) et liturgie des fideles (ou fraction du pain)!'®. Mais on ne peut
transposer en plein XX°¢ siecle un tel usage liturgique issu des premiers
siecles du christianisme sans qu’il change de signification. Le vocabulaire
apparemment trés traditionnel dans lequel on cherche a rendre compte de
cette bipartition ne doit pas faire illusion. En réalité, pour reprendre les
termes de notre typologie et compte tenu de 1’horizon cecuménique dans
lequel se situe aujourd’hui I’ensemble du probleme, on divise le culte et
I’espace liturgique entre la partie qui correspond au type protestant, et celle
qui correspond au type sacramentel.

' On peut s’étonner que cette distinction reste si marquée dans les liturgies
protestantes, avec un souhait de paix marquant un recommencement au début de la
partie spécifiquement communielle du culte, alors qu’a disparu presque partout
'usage de la premiere sortie. Cette disparition devrait entrainer une conception du
culte qui soit beaucoup plus expressément d’un seul jet, I'ensemble du culte étant a
proprement parler eucharistique (il y a toujours abus a restreindre la portée de
Veucharistein en utilisant ce terme pour désigner le seul moment communiel du
culte).



ENTRE EFFUSIONS, EPICLESES ET CODES CULTURELS 151

Ne nous étonnons pas, alors, qu'on en vienne si souvent aujourd’hui a
poser le probleme liturgique des épicléses de manicre trés formelle, cela a
deux niveaux:

1° celut du seul sacrement, ce qui conduit a se demander si I’Esprit doit
étre invoqué sur les especes sacramentelles, comme dans la tradition catho-
liquezo, ou sur l'assemblée communiante, comme dans la tradition zwin-
gliennem, ou encore sur les deux a la fois, comme le préconisent cer-
tains liturgologues en signe d’cecuménisme, mais trop souvent sans autre
réflexion théologique approfondie®?;

2° celui du culte dans son ensemble ce qui ameéne les protestants a
postuler que, s’il y a €piclese a propos du sacrement, on doit aussi en
prévoir une a propos de la parole?.

Mais pourquoi le probleme des épicleéses se poserait-il a propos de la
parole ou du sacrement seulement, alors qu’une épiclese a propos des
prieres serait tout aussi nécessaire, voire davantage, des lors que, selon la
parole paulinienne déja évoquée plus haut, seul I’Esprit peut donner la
force, I"audace et la capacité de dire a Dieu «Pére»? Méme remarque a
propos de la confession de foi qui, pour étre d’aplomb, doit elle aussi étre
agie par I'Esprit.

Il n’est évidemment jamais de trop d’invoquer I’effusion de I'Esprit soit
a propos de la prédication, exercice prophétique entre tous, soit a propos de

20 Cf. supra.

2l Ce qui permet d’affirmer que, dans la perspective zwinglienne, la
transsubstantiation n’est plus celle des espéces, mais celle de la communauté qui
devient ainsi corps du Christ. Cf. la partie spécifiquement épiclétique de la liturgie
zurichoise de 1525, encore en usage aujourd’hui: «Du hast uns durch deinen Geist in
der Einheit des Glaubens zu einem Leib gemacht».

2 Voir par exemple le commentaire de CH. ODIER 2 la liturgie préparée pour
I’Assemblée de I’ Alliance réformée mondiale a Séoul, Vie et liturgie, Geneve, sept.
1989, p. 7: son argument est de pure politique ecclésiastique. Ce reproche ne saurait
s’adresser en revanche a B. BURKI qui, lui, argumente théologiquement en faveur de
I’épiclese sur les especes et sur les communiants: «On peut certes considérer comme
suffisante I’'invocation de I’Esprit sur I’Eglise, mais ne pas vouloir 'invoquer sur le
pain et le vin nous semble relever d’un faux docétisme. Les éléments de la céne ont
leur place et leur fonction dans I’histoire du salut, tout comme la création entiere
participe a 'attente de la gloire a venir» (L'assemblée dominicale. Introduction a la
liturgie des Eglises protestantes d’Afrigue, Immensee, 1976, p. 154). A quoi on peut
objecter que le Saint-Esprit atteint toujours des personnes (et non des objets) ou
qu’il est créateur de relations personnelles (et non de communication via des objets).

23 (Cest la these que soutient J.-J. voN ALLMEN: «L’épiclese a sa place dans
chacune des deux ‘mi-temps’ du culte: avant que soit lue et préchée la Parole de
Dieu pour qu’elle soit vraiment sa Parole et avant la communion pour qu’elle soit
vraiment communion au corps et au sang du Christ» (Célébrer le salut, p. 201).
L’emploi de ['expression «mi-temps» est ici particulierement révélatrice de la
bipartition du culte dont je conteste le bien-fondé.



152 BERNARD REYMOND

la céne, moment ol la communauté chrétienne prend plus que jamais
conscience de sa convocation eschatologique. Mais pourquoi s’€chiner a
trouver une sorte d’équilibre stratégique entre deux types liturgico-culturels
difficilement conciliables, en cherchant a répartir les épicleses dans le culte
selon des criteres répondant davantage au souci de ménager les susceptibi-
lités confessionnelles qu’a des raisons proprement théologiques? Considéré
sous I'angle de la cohérence liturgique, le véritable probleme est moins de
bien répartir plusieurs épicleses entre différents moments du culte, que de
réaliser combien le culte dans son ensemble a besoin d’une épiclese, ou
mieux encore qu’il est une épiclese déployée dans I’ensemble des moments
qui le constituent. Avec cette conséquence importante que, mieux articulée
a la doctrine et a la réalité du Saint-Esprit, une telle conception du culte
suppose un rééquilibrage général de nos liturgies protestantes, en particulier
dans leurs parties spécifiquement communielles: alors que la tradition
réformée classique situait la cene dans une perspective résolument post-
pascale et méme post-ascensionnelle, donc pentecotique®*, 1'influence
conjuguée du Réveil® et d’un rapprochement avec la conception catholique
occidentale a fortement accentué¢ son caractére de communion avec le
Crucifié plutdt qu’avec le Ressuscité. D’ou la prédominance fréquente d’un
vocabulaire liturgique a connotations sacrificielles, 1a ou il pourrait ou
devrait étre d’abord résurrectionnel et pneumatique.

Entre type protestant et type charismatique

Derriere le probleme que nous venons d’évoquer se profile en perma-
nence un conflit de modeles culturels. Pour éviter 1’éclatement des commu-
nautés dont ils ont la charge, les responsables ecclésiastiques sont donc
bien obligés de composer avec la diversité des options liturgiques en
présence, donc de ménager stratégiquement des espaces liturgiques corres-
pondant soit aux constantes de la parole, soit a celles du sacrement. Mais le
probleme actuel du culte se situe-t-il encore a I’articulation entre le type
sacramentel et le type protestant? La typologie proposée plus haut incite a
en douter sérieusement. Le clivage actuel le plus important ne se situe en
effet plus 1a ot nos habitudes de langage nous avaient appris a le localiser,
mais a Darticulation entre les deux types liturgico-culturels les mieux
adaptés aux exigences de notre modernité: le protestant et le charismatique.

Or avec eux, il n’est plus possible de répartir le culte en deux mi-
temps, I'une convenant mieux a I’un, la seconde a 'autre. Les deux sensi-

24 Dans la plupart des Eglises réformées francophones, jusqu’au siecle dernier
on célébrait la céne a Paques et a la Pentecdte, mais non 4 Vendredi-Saint.

25 Yoir note 4.



ENTRE EFFUSIONS, EPICLESES ET CODES CULTURELS 153

bilités différentes correspondant au type protestant et au type charismatique
ont I'une et 'autre des exigences qui portent sur I’ensemble du culte, et
non sur certaines de ses parties seulement. Théologiquement, charismati-
ques et protestants sont d’accord pour considérer que 1’assistance et ’action
de I'Esprit sont nécessaires a la prédication de la parole comme a la célé-
bration du sacrement. Ils n’éprouvent d’hésitations ou de réticences a 1’in-
voquer ni sur I'une ni sur I'autre, au contraire. Mais leurs sensibilités diver-
gent profondément quant a la maniére de concevoir ces épicléses, de les
vivre et de leur donner suite. Sommairement dit, les uns persistent a voir le
Saint-Esprit a I'ceuvre surtout dans 1'effet que peut produire a long terme
sur ceux qui le recoivent dans une attitude de méditation un discours clair
et bien articulé, propre a convaincre I’intelligence aussi bien qu’a toucher le
ceeur; d’ou leur attachement a un rituel fait d’abord de silence attentif et
d’immobilité. Les autres veulent au contraire que le culte soit 1’occasion
d’une expérience spirituelle extériorisable, ils entendent associer leurs
gestes, leur respiration et ’ensemble de leur corps a un accueil de 1'Esprit
¢t de ses manifestations qui, pour eux, constituent le cceur méme du culte.
Les uns sont attentifs au premier chef au fait que I'Esprit ne dit pas n’im-
porte quoi, mais se discerne a la qualité pastorale, théologique et spirituelle
du message qu’il inspire. Les autres partent du principe que I'Esprit nous
ouvre a une vérité si indicible que seuls peuvent finalement en rendre
compte les «soupirs» d’espérance (Rm 8:23!) auxquels ses effusions
donnent lieu. Résultat: les premiers soupconnent volontiers les seconds de
confondre la foi avec je ne sais quelle fuite dans I’irrationnel; les seconds
reprochent aux premiers de rester prisonniers d’une foi trop intellectualiste
et rationnelle.

Devons-nous nous contenter de constater cette inadéquation de deux
sensibilités cultuelles, ou leur opposition se résoudra-t-elle a la longue en
une synthese également profitable a ’'une et a ["autre? 11 est trop tot pour le
dire, nous ne pouvons que le souhaiter. Ce divorce entre deux types de
piété serait sans espoir si le charismatisme devait effectivement aboutir a
n’étre qu'une fuite devant les exigences de la rationalité contemporaine
pour mieux se réfugier spirituellement dans le domaine de I’irrationnel;
mais rien ne dit qu’il doive nécessairement dériver dans ce sens: comme ce
fut le cas au siécle dernier avec le Réveil, certains milieux charismatiques,
surtout du cdté du catholicisme frangais, manifestent une étonnante capacité
d’innovation sociale et culturelle. A 'inverse, ¢’est faire un mauvais proces
a la sensibilité du type protestant que de lui reprocher sa sécheresse et son
impénitente discursivité; non qu’elle en soit toujours indemne, hélas; mais
ce travers ne constitue lui aussi qu’une dérive largement compensée par la
fécondité d’une spiritualité d’autant plus efficace qu’elle entend faire face
avec sagesse, audace et lucidité aux exigences du temps présent. Ne tenons
donc pas pour éternelles des différences de sensibilité dont I’exacerbation



154 BERNARD REYMOND

tient peut-&tre surtout au fait que nous sommes a un tournant de civilisa-
tion, a la charnieére entre deux codes culturels qui ont de la peine a s arti-
culer 'un a 'autre. Monter ces différences en épingle, accorder trop d’im-
portance a nos modes de sensibilité liturgiques et culturels reviendrait en
"occurrence & absolutiser le transitoire, a idolatrer ce qui ne doit pas I’étre.
Que le culte soit toujours susceptible de se transformer en dernier repaire
de I’incrédulité, en «caverne de voleurs», est une éventualité que nous ne
devons jamais perdre de vue. C’est ce qui se passe quand on en vient a
confondre I’Esprit avec les usages, les rituels ou les attitudes en lesquels
sont censées se manifester les effusions de ce méme Esprit. L’Esprit,
heureusement, «souffle ot il veut», et ni nos liturgies ni nos théologies ne
sont jamais si parfaites ou si completes que nous ayons assez de volets
pour fermer toutes nos embrasures de fenétres®®. Considéré sous cet angle,
le culte est une boite a courants d’air. Il faut qu’il le soit, il doit le rester,
faute de quoi il ne serait plus un culte «selon I'Esprit».

Mais cette considération est encore trop formelle, trop liée a la seule
confrontation de deux types liturgico-culturels. Le dépassement d’une oppo-
sition comme celle que nous venons d’évoquer ne peut se faire que dans
une attention soutenue a la signification profonde de toute épiclese: elle est
invocation de tout ce qui, dans I’Esprit, conserve pour nous un caractére
d’imprévisibilité et nous fait participer a la «nouveauté de vie» qui est en
Christ. Vaut a cet égard pour I’ensemble du culte ce que John Cobb et
d’autres théologiens du Process®’ écrivaient récemment de la seule prédica-
tion; je crois d’autant plus utile de les citer ici que ces théologiens d’un
discours intelligible et clair vivent en Californie, donc dans un horizon
culturel qui les met constamment en présence de la sensibilité new age, qui
est aussi celle du charismatisme: «La prédication au service de I’Esprit de
vérité est une prédication qui donne 1’occasion d’élargir les horizons en
fonction desquels on comprend la vie». Et quelques lignes plus loin: «La
prédication au service de I'Esprit doit viser a éveiller les affinités que
souhaite 1’Esprit». Ou encore: «La prédication doit créer un environnement
permettant 2 chacun d’accéder a une vision plus large de la réalité et d’en
tenir compte»>®. L’invocation de I’Esprit, en d’autres termes, vise A nous

26 Comme I'a si bien exprimé WiLLiaM HAMILTON: «Theology is always like
having six storm windows to cover eight windows. One is quite free to choose
which six windows to keep the cold air from entering, and you can live pretty well
for a while in the protected rooms. But the uncovered windows will let the cold air
in sooner or later, and the whole house will feel it» (The new essence of
Christianity, New York, 1966, pp. 43-44).

27 Voir ANDRE GOUNELLE, Le dynamisme créateur de Dieu. Essai sur la théologie
du Process, Montpellier, 1980,

28 W. BEARDSLEE, J. CoBB, D. LULL, R. PREGEANT, T. WEEDEN, B. WOODBRIDGE.
Biblical preaching on the death of Jesus, Nashville/Tennessee, 1989, pp. 60, 61, 72.



ENTRE EFFUSIONS, EPICLESES ET CODES CULTURELS 155

libérer des conditionnements affectifs ou culturels dont nous sommes
prisonniers pour nous mettre en mesure de situer plus délibérement notre
vie et celle du monde qui nous entoure dans la perspective du Royaume.
Tous les registres de notre sensibilité sont convoqués a cette libération et a
ce renouvellement. La vieille opposition entre besoins de !'intelligence et
besoins de I’affectivité s’en trouve dépassée, donc aussi certaines maniéres
trop sommaires de tenir pour inconciliables le type charismatique et le type
protestant. La référence a I’Esprit ouvre des possibles, elle sollicite I'imagi-
nation réconciliatrice, elle devient créatrice de vie 1a ou nos blocages
humains aboutissent si souvent a tout paralyser.

Qu’est-ce a dire concrétement?

1o que nos épicleses doivent étre a la fois assez souples et assez
ouvertes pour respecter I’Esprit dans toute la diversité de ses dons, donc
aussi des sensibilités auxquelles il s’adresse et qu’il mobilise pour rendre
gloire a Dieu;

2° que nos liturgies doivent s’inscrire dans le mouvement méme de
I’Esprit en préparant tout un chacun a vivre au quotidien la liberté du
Christ dans ses différentes dimensions affectives, intellectuelles, culturelles,
politiques ou sociales;

3° que nous devons prendre au sérieux le fait que I’invocation de I’Es-
prit implique de notre part que nous assumions pleinement le caractere
interprétatif de la foi; nous ne pouvons échapper aux risques de cette inter-
prétation, nous devons par conséquent respecter les divergences d’interpré-
tation auxquelles la foi donne lieu des lors qu’elle devient réalité de vie; le
culte «en Esprit» est a cet égard un culte ol peuvent étre ensemble ceux
que le Christ unit, méme et surtout quand ils ne sont pas d’accord ;

4° que le culte ouvert a I'action de I’Esprit est toujours un culte ouvert
sur autre chose, sur un accomplissement qui nous échappe, parce qu’il est
eschatologique; a ce titre, il n’est jamais une complétude, mais un manque,
une carence et une attente de ce que Dieu seul peut donner, du Royaume
que lui seul peut faire advenir. Epiclétique par nature, le culte chrétien ne
peut jamais étre une fin en soi.

Envoi

Théme a se briler les doigts, ai-je dit en abordant cette réflexion. Ce
n’a guere ¢été le cas. Comme la plupart des liturgologues qui en ont traité
avant moi, je n’ai pu éviter de prendre mes précautions. Ce pourrait bien
étre une fois de plus affaire de codes culturels. Nous ne pouvons nous
défaire de ceux dont nous sommes solidaires. Une démarche comme celle
que je viens de proposer en est étroitement tributaire, par nécessité et par
choix. Par nécessité, parce qu’on ne peut envisager une démarche de cette



156 BERNARD REYMOND

nature sans souscrire aux canons d’une sagesse pour laquelle le Saint-
Esprit, s’il agit, est censé le faire d’abord par le biais du travail intellectuel
et réflexif auquel s’adonne celui qui se penche sur un tel probleme. Par
choix, parce que je désirais expressément me soustraire aux séductions de
'immédiateté illuministe pour mieux prendre du recul et me donner les
moyens, fussent-ils modestes, d’ajouter au moins une deuxieme approche a
celle qui, en un premier temps, vient presque spontanément a 1’esprit. Or
un tel choix est toujours un choix de culture: il aboutit inévitablement a
domestiquer, a civiliser, a assagir la sauvagerie de ce qu’on entend
examiner de plus pres. Comment le théologien n’en viendrait-il pas alors,
par une sorte de penchant naturel, a tenter de domestiquer aussi, flit-ce un
peu, ce qui dans les manifestations de 1'Esprit est précis€ment indomesti-
cable et refuse peut-étre d’€tre assagi? La théologie, en d’autres termes, ne
peut éviter de se montrer incrédule a son tour, ou plutdt systématiquement
interrogatrice: parce qu’elle en a ‘structurellement les moyens et le devoir,
elle doit rendre a la foi, donc aussi a la liturgie, le service spécifique de
chercher a regarder les choses un peu autrement que n’est portée a le faire
la naiveté croyante. Non pour couper les ailes a I’Esprit (ce ne serait plus
une domestication, mais une mise en parc zoologique!), mais pour éviter
qu’on ne préte a ’Esprit des exigences ou des fantaisies — celles de la
sagesse ou celles de I'illuminisme — dont ['origine est souvent plus
humaine que les pratiques liturgiques ne le donnent ordinairement & penser.
Mais le service de la théologie s’arréte Ia. Si le theme qu’elle aborde est a
se briler les doigts, qu’elle se garde de chercher a I'attiédir ou a 1’éteindre!
Son incandescence doit rester intacte, avec la possibilité de s’y briiler. Pour
le reste que faire, sinon renvoyer directement a cet «Esprit de vérité» dont
le Christ johannique dit que, quand il sera venu, il nous conduira «dans
toute la vérité» (Jn 16:13).



	Entre effusions, épiclèses et codes culturels : le Saint-Esprit dans le culte

