
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1992)

Heft: 2

Artikel: Pragmatisme et théologie pratique

Autor: Viau, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 124 (1992), P. 1 15-138

PRAGMATISME ET THÉOLOGIE PRATIQUE

Marcel Viau

Résumé

La théologie pratique revendique depuis longtemps un rapport privilégié

avec Vexpérience et plus précisément avec l'expérience des croyants.
Or, le pragmatisme américain a développé le sens expérimental du mot
expérience qui se rapporte dès lors ci la progression des événements naturels,

dont les sujets et leur état de conscience ne sont que des parties.
L'expérience serait ainsi une occurrence dans le cosmos, une manifestation

à l'intérieur du cosmos. A la lumière du pragmatisme, la théologie
pratique deviendrait donc une discipline dont la fonction principale est de

fabriquer des discours qui véhiculent la croyance chrétienne, elle-même

incorporée à l'expérience humaine.

La théologie pratique est une spécialité de la théologie. Plus qu'une
simple théologie appliquée, elle cherche depuis quelque temps déjà à

saisir la nature de ce qui la fonde. Il semble que la théologie pratique ait
bien délimité son objet matériel: c'est la pratique des croyants à l'intérieur

d'un univers de traditions particulières. Son objectif est de laisser
des traces sous forme de discours qui soient aptes à rendre compte autant

qu'à régulariser cette pratique.
Dès lors, parler de théologie pratique, c'est évoquer la place de

l'expérience dans le discours théologique. La théologie pratique revendique
depuis longtemps un rapport privilégié avec l'expérience et plus précisément

avec l'expérience des croyants. Or, on sait les problèmes que cela

peut poser: en bref, la théologie pratique est aux prises avec des

problèmes tributaires de la tension entre le concept et l'expérience'. Ces

problèmes ne sont évidemment pas nouveaux, même dans un domaine
aussi spéculatif que la théologie. De tout temps, les théologiens se sont

1

Nous avons déjà eu l'occasion de signaler un certain nombre de ces
problèmes dans un autre article: «Bilan d'un programme de recherche en études
pastorales» dans : Marcel Viau (dir.), Les défis du dialogue. Questions de théologie
pratique, Québec, Université Laval (Faculté de théologie), 1990, p. 121-132 (coll.
«Théologies pratiques», n° 2).



116 MARCEL VIAU

posé la question du rapport entre leur discours et sa pertinence. Cette

question est peut-être plus urgente en théologie pratique qu'ailleurs puisqu'il

en va de son existence comme discipline, de façonner les outils qui
lui permettent de construire des discours issus de l'expérience. C'est pourquoi

il s'est avéré nécessaire d'entreprendre une étude de type
fondamental sur ce sujet et le présent article est une des contributions à cette
recherche.

Nous allons nous inspirer ici d'une approche philosophique peu ou

mal connue dans l'univers francophone: le pragmatisme américain. Pat-

conséquent, il sera nécessaire d'effectuer quelques clarifications au début
de l'exposé afin d'en faire mieux comprendre la portée. Loin de nous
l'idée de tenter une quelconque réhabilitation du pragmatisme. Une telle

prétention serait non seulement inopportune mais sans doute inutile,
compte tenu de la résurgence de certaines thèses pragmatistes dans le

champ philosophique francophone contemporain, telle celle de Peirce par
exemple. Notre intention est plus modeste, il s'agit plutôt de montrer
comment la théologie pratique est en mesure de bénéficier des innovations

qui ont résulté du formidable bouillon de culture que fut, et qu'est encore

aujourd'hui, le pragmatisme américain. C'est dans la deuxième partie du

texte que ces développements théologiques seront abordés.

I. Quelques clarifications

A) La théologie pratique

Il n'est pas courant d'entendre parler de «recherche fondamentale»

concernant la théologie pratique2. Cette dernière est bien plus souvent
associée à la pastorale qui, elle, est considérée comme le complément
pratique de la théologie. C'est pourquoi les recherches dans ce domaine
sont confinées à des aspects spécialisés ou très localisés. En conséquence,
le panorama de la recherche en théologie pratique est incomplet: certains

secteurs sont très fouillés, d'autres complètement ignorés. La recherche en

théologie pratique est inextricablement liée aux pratiques pastorales

Pour le lecteur qui ne serait pas familier avec les problématiques de la
recherche fondamentale en théologie pratique, il suffit de rappeler que plusieurs
équipes de théologiens francophones en Amérique et en Europe travaillent
simultanément sur des questions semblables depuis plusieurs années. Voir à ce

propos les actes d'un colloque international tenu à Ottawa (Canada) en 1988: Adrian
M. Visscher, Les études pastorales à l'université. Pastoral Studies in the University
Setting, Ottawa, Presses de l'Université d'Ottawa, 1990. Voir également la deuxième
partie de notre ouvrage Introduction aux études pastorales, Montréal/Paris, Editions
Paulines/Médiaspaul, 1987.



PRAGMATISME ET THÉOLOGIE PRATIQUE 117

concrètes sur lesquelles s'appuie la réflexion théorique. Il est certain que
la majorité de la recherche doit continuer de porter sur ce type d'études.

Cependant, nous croyons qu'un espace doit être réservé à la recherche de

type fondamental, celle qui vise à discuter des principes théoriques et

méthodologiques en jeu dans la théologie pratique.

Il est possible de décrire cette recherche fondamentale comme une
étude critique des conditions de production des connaissances qu'on
retrouve dans la théologie pratique. Il est évident que celle-ci produit un
certain type de connaissance dont il serait possible de rendre compte. Par

ailleurs, comme elle constitue une discipline sinon nouvelle du moins

profondément renouvelée, elle n'en est pas encore à faire un travail
épistémologique important. Elle produit beaucoup par rapport à un objet
complexe et polyvalent, mais les discours qui sont produits sont la plupart
du temps éclatés et fractionnés. Une des raisons de cet état de fait est que
la théologie pratique ne s'est pas encore donné de règles de conduite
claires quant aux moyens à utiliser pour comprendre ses propres
conditionnements.

L'objectif ultime d'une recherche fondamentale consiste donc à donner
à la théologie pratique ses règles de conduite en dessinant une architecture
élémentaire qui l'instituera en discipline autonome. Pour ce faire, il a

d'abord fallu en délimiter l'objet matériel constitué par les pratiques
religieuses des croyants. Cependant, l'étude fondamentale comme telle porte
non pas sur cet objet matériel, mais sur le fonctionnement de la théologie
pratique en ce qu'elle tente de saisir et de rendre compte de cet objet,
c'est-à-dire en ce qu'elle tente de produire un discours.

C'est en réponse à cette requête que l'orientation de la recherche vise

l'approfondissement de l'un des aspects particuliers qui a souvent fait
l'objet de multiples discussions, soit l'appareil logique des divers discours
de théologie pratique. Cet appareil est-il consistant et cohérent? Permet-il
la création d'un discours théologique rigoureux et pertinent? De quelles
orientations philosophiques et scientifiques est-il tributaire? Peut-il saisir

adéquatement l'objet matériel propre à la théologie pratique?
En fait, tout discours de théologie pratique est le produit d'un langage,

c'est-à-dire d'un système de signes délimité par un objet déterminé, en

l'ocurrence, l'ensemble partiel ou total des pratiques chrétiennes. La
production d'un discours théologique suppose l'existence de postulats, de

propositions et de données d'observation disposés d'une façon plus ou
moins systématique qui est son appareil logique. La validité de ce
discours dépend de la rigueur avec laquelle les différents éléments de cet

appareil sont agencés ainsi que de la manière dont ils agissent les uns par
rapport aux autres et en relation avec leur objet. De la solidité de l'appareil

logique dépend l'aptitude de la théologie pratique à bien saisir son



118 MARCEL VIAU

objet, à produire un discours rigoureux en relation avec ce dernier et à

rendre pertinent ce discours.

Mais en effectuant cette tâche, on fait souvent le constat de la

pauvreté de l'appareil logique et de la faiblesse des principes qui instaurent

la théologie pratique. C'est la raison pour laquelle il est nécessaire de

reprendre à nouveaux frais le travail de reconstruction d'un appareil

logique mieux adapté à l'objet propre de cette discipline. La présente
étude sur le pragmatisme s'inscrit précisément dans le cadre de cette
recherche. Elle n'en épuise pas pour autant les multiples ramifications,
loin de là. En fait, elle n'en est qu'une des étapes.

B) Le pragmatisme

On regroupe parfois sous le label de pragmatisme, en plus de certains

auteurs américains, des philosophes britanniques, français ou italiens. Afin
d'éviter toute confusion, nous tenons à souligner que ce qui est appelé

pragmatisme dans cet article se limite au pragmatisme américain des

pionniers, soit Charles Sanders Peirce, William James et John Dewey. De ces

trois auteurs, il faut rapprocher George Herbert Mead, le fondateur de la

psychologie sociale américaine. Mead fut un collaborateur étroit de Dewey
et il est parfois difficile de distinguer entre ce qui appartient à l'un ou à

l'autre dans certains de leurs développements théoriques.
Le pragmatisme a marqué la philosophie nord-américaine contemporaine

autant sinon plus que ne l'a fait pour la philosophie française le

structuralisme ou l'existentialisme3. William James est sans doute le plus
connu des pragmatistes et il en fut sans contredit le plus important défenseur.

James était déjà connu comme psychologue à la suite de la publication

de deux ouvrages qui avaient eu beaucoup de retentissement en

Amérique autant qu'en Europe: Principles of Psychology et Varieties of
Religious Experience4. C'est cependant une série de conférences publiées

3 L'immense influence du pragmatisme chez les penseurs américains laisse sa

trace jusqu'à aujourd'hui. Des philosophes aussi importants que Charles Morris.
Wilfrid Sellars, Clarence Irving Lewis, Willard Van Orman Quine ont tous une dette
plus ou moins grande envers le pragmatisme de Peirce, James ou Dewey. Et plus
récemment encore, on voit des philosophes reprendre certaines thèses du
pragmatisme, tout en refusant parfois d'en utiliser explicitement le nom: Nelson
Goodman, Hilary Putnam, Richard Bernstein. Nicholas Rescher, Donald Davidson
et, en particulier. Richard Rorty dont la traduction récente de quelques-unes de ses

œuvres le rend dorénavant accessible à un public francophone.
4 II faut signaler que nous avons mis de côté ici le James-psychologue pour

nous attacher surtout au James-philosophe. Nous croyons, en effet, que l'image plus
ou moins biaisée du pragmatisme de James dans l'univers francophone vient en
partie d'une lecture trop exclusive de ses ouvrages de psychologie. C'est pourtant
dans ses œuvres de philosophie que l'on retrouve ses réflexions les plus profondes et



PRAGMATISME ET THÉOLOGIE PRATIQUE 119

en 1907 dans un livre resté célèbre intitulé Pragmatism qui diffusera
officiellement le mouvement. Il reconnaît dans ce livre la vague d'enthousiasme

que soulève déjà cette «nouvelle philosophie» et parle des

«nouveaux adhérents» qu'elle suscite un peu partout dans le monde: F. C.

Schiller en Angleterre, Papini en Italie et Bergson en France.

C'est à Charles Sanders Peirce que James attribue la paternité du

pragmatisme, même si Peirce prendra la peine de se dissocier de ce qui
était devenu pour lui davantage une mode qu'une véritable philosophie6.
On peut cependant affirmer que, bien plus que James, c'est l'autre figure
dominante, John Dewey, qui est le fils spirituel de Peirce et le véritable
systématicien du pragmatisme. Dewey, même s'il a éventuellement
renoncé à l'appellation de pragmatisme pour désigner son approche
philosophique, n'a jamais caché que la pensée de James l'avait inspiré à ses

débuts. C'est en se référant à James qu'il entend définir le pragmatisme
comme une méthode qui se situe à la charnière de trois grands courants
philosophiques: l'empirisme, le nominalisme et l'utilitarisme. Par ailleurs,
l'instrumentalisme de Dewey se rapproche davantage du pragmaticisme de

Peirce par le fait que tous deux sont des théories logiques, tandis que
l'empirisme radical de James est une théorie psychologique. C'est un
constat de ce genre qui a autorisé un des meilleurs exégètes fancophones
de la philsophie américaine, Gérard Deledalle, à diviser le courant
pragmatiste selon que ses «adhérents» se réclament de la vision psychologique
de James ou de la vision logique de Dewey7.

Pour être réaliste, nous nous devons de préciser que le pragmatisme a

gardé généralement une réputation peu enviable dans le monde francophone.

Les origines de cette méconnaissance remonte jusqu'à la naissance
du mouvement. Il y eut, dès les origines, des philosophes respectés pour
relever les lignes de force du mouvement avec un esprit d'ouverture
remarquable. Bergson, que James avait trop vite classé comme un adhé-

les plus averties sur les grandes questions philosophiques.
5 La traduction française a été publiée sous le titre: William James, Le

pragmatisme, Paris, Flammarion, 1968 (© 1907), 247 p. («Science. Science de
l'homme»).

Voir, entre autres, C. S. Peirce, «Issues of Pragmaticism», The Monist,
vol. 15, n°4 (1905), p. 481-499.

7 Gérard Deledalle, «Les pragmatistes et la nature du pragmatisme», Revue

philosophique de Louvain, vol. 77 (1979), p. 473. Deledalle, suivant l'expression de

Papini, utilise le mot «magique» pour désigner la philosophie de James. Nous lui
préférons le mot «psychologique» qui a une connotation moins péjorative, nous
semble-t-il. Voir également de cet auteur Théorie et pratique du signe: introduction
à la sémiotique de Charles S. Peirce, Paris, Payot, 1979, 215 p.; Lire Peirce
aujourd'hui, Bruxelles, DeBoeck-Wesmael, 1990, 217 p.; L'idée d'expérience dans
la philosophie de J. Dewey, Paris, Presses Universitaires de France, 1967, 571 p.



120 MARCEL VIAU

rent de la «nouvelle philosophie», n'en est pas moins un observateur

sympathique. Il a préfacé la version française du Pragmatisme de James

et a entretenu des relations épistolaires étroites avec ce dernier. Comme

on le sait, Bergson était un philosophe trop personnel pour se laisser

enfermer dans quelque étiquette que ce soit, fût-elle pragmatiste. Il n'en a

pas renié pour autant sa position à l'égard du pragmatisme puisqu'il a

reproduit quelques décennies plus tard le texte inchangé de cette préface
dans un de ses plus célèbres ouvrages

Lalande fut également un observateur averti du pragmatisme. On peut
considérer qu'il en fut même un de ses défenseurs dans la mesure où ses

articles ne se terminent jamais sur des critiques, mais plutôt sur des

«remarques» («je dis remarques et non pas objections», tient-il à préciser).
Il ira même jusqu'à prendre parti pour les pragmatistes en clarifiant des

questions qui faussaient la perspective de certains de ses contemporains
francophones. Il fut suffisamment lucide pour se rendre compte de la

puissance avec laquelle les pragmatistes réussissaient à faire vaciller les

«pièces de la vieille charpente intellectuelle»

En général cependant, la plupart des auteurs français plus ou moins

près du pragmatisme ont toujours tenté de se dissocier du pragmatisme
anglo-saxon. On peut expliquer cette attitude par le fait qu'il existe
effectivement des différences appréciables dans la façon d'aborder les mêmes

questions philosophiques selon qu'on appartienne à la culture américaine

ou à la culture européenne10. En ce qui a trait aux conceptions pragmatistes,

une des différences fondamentales réside dans le fait que les

Américains n'ont jamais voulu faire de leur réflexion une théorie de la

vérité. Ce sont les Européens (surtout le Britannique F. C. Schiller) qui se

sont servis d'une simple méthode «destinée à rendre les idées claires»

pour la transformer en une prétendue conception «révolutionnaire» de la
vérité.

En France, Blondel ou Le Roy, par exemple, ont contribué à donner

une définition réductrice du pragmatisme qui a fait un tort considérable à

ce courant philosophique auprès du public français". Blondel a explicite-

Henri Bergson, La pensée et le mouvant, Paris, Presses Universitaires de

France, 1934.

André Lalande, «Pragmatisme et pragmaticisme», Revue philosophique,
vol. 31, n° 4 (avril 1906), p. 142. Voir également «Pragmatisme, humanisme et
vérité» Revue philosophique, vol. 33, n° 1 (janvier 1908), p. 1-26; «L'idée de vérité
d'après William James et ses adversaires», Revue philosophique, vol. 36, n° 1

(janvier 1911), p. 1-26.

Deledalle a bien exposé ces différences dans son livre La philosophie
américaine, Lausanne, L'Age d'Homme, 1983, p. 247-257.

1 ' On retrouve par exemple dans le Dictionnaire de la langue philosophique de



PRAGMATISME ET THÉOLOGIE PRATIQUE 121

ment répudié le terme de pragmatisme qu'il avait lui-même employé à ses

débuts. Il faut voir à cet égard sa note à Lalande dans le Vocabulaire

technique et critique de la philosophie. Dans le même Vocabulaire, Le

Roy, le philosophe français considéré comme le plus proche du courant

pragmatiste, se défend d'adhérer à la notion anglo-américaine de la vérité
dans laquelle interviendraient, dit-il, «des considérations étrangères au

souci de la vérité», comme son utilité pratique et même son affairisme12.

II. Le pragmatisme: une philosophie de l'expérience

On peut faire remonter aussi loin qu'à Protagoras les origines du
pragmatisme. C'est à lui qu'est imputée la doctrine selon laquelle la vérité est

affaire d'appréciation et qu'elle doit être distinguée de l'erreur de la

même façon que le bon l'est du mauvais. L'aphorisme qu'on lui attribue

(«l'homme est la mesure de toutes choses») aurait pu effectivement
devenir l'exergue de plus d'un ouvrage de philosophie pragmatiste.
Cependant, on reconnaît généralement que les véritables précurseurs du

pragmatisme sont Francis Bacon, John Stuart Mill et le darwinisme, dont

on dit qu'il en est le corollaire philosophique. Selon le philosophe américain

Charles Morris13, la présence du darwinisme serait d'ailleurs une des

quatre composantes qui aident à comprendre le pragmatisme, les trois
autres étant le prestige de la science à la fin du XIXe siècle, la force de

l'empirisme relié au courant scientiste et l'intégration des idéaux de la
démocratie américaine. Ces éléments se retrouvent en filigrane dans la

description sommaire que nous allons faire maintenant du pragmatisme.
Dans cette section, on s'intéresse d'abord au fait que le pragmatisme est

une méthode plutôt qu'une théorie complète et, ensuite, au fait que son
mode d'acquisition de la connaissance a la particularité de s'appuyer sur
l'action.

Foulquié, sous la rubrique «Pragmatisme», une définition qui désigne celui-ci
comme une théorie d'après laquelle «l'idée vraie est celle qui réussit». Nous verrons
dans le cours de cet article comment une telle définition est éloignée des véritables
préoccupations des pragmatistes.

12 Pourtant, Le Roy nous semble très près du sens que James donne à la vérité
lorsqu'il énonce que «l'idée vraie, c'est donc bien l'idée qui 'paie', qui 'rend', qui
'travaille' efficacement, fructueusement, mais à condition d'entendre tout cela dans
le domaine du savoir, non de l'industrie, ni même du sentiment ou du réconfort
moral; c'est l'idée conçue comme projet, comme un plan de campagne, et qui tient
ce qu'elle avait promis, qui triomphe dans l'action même qu'elle dictait». La Pensée
intuitive, Volume II: Invention et vérification, Paris, Boivin et C"-', 1929, p. 221.

13 Charles W. Morris, The Pragmatic Movement in American Philosophy, New
York, George Braziller, 1970, p. 5.



122 MARCEL VIAU

a) La méthode pragmatiste

La croyance

C'est sur les concepts de doute et de croyance que Peirce fait reposer
les principes de la méthode pragmatique. Tout être humain agit en fonction
de deux états que sont le doute et la croyance. Le doute est un état de

malaise et de mécontentement qui nous pousse à une action en vue de

détruire ce doute; la croyance nous procure l'état de calme et de stabilité
nécessaire à la survie. Les efforts que nous faisons pour sortir de l'irritation
du doute s'appelle «recherche» (inquiry). Il s'ensuit donc que le but de la

recherche est d'établir une opinion, de fixer une croyance. La croyance
comme le doute produisent sensiblement le même effet sur l'être humain:
ils le mettent en action. La croyance le fait par l'intermédiaire de propositions

qui guident l'action, le doute excite immédiatement à agir afin d'en
sortir. Nos croyances guident nos désirs et règlent nos actions: ce sont des

principes directeurs qui orientent nos actes de façon à satisfaire nos désirs.

La croyance a trois propriétés: «D'abord elle est quelque chose dont

nous avons connaissance; puis elle apaise l'irritation causée par le doute;
enfin elle implique l'établissement dans notre esprit d'une règle de

conduite, ou, pour parler plus brièvement, d'une habitude» 14. Donc, une

croyance découle d'une habitude qui détermine nos actions et la pensée a

pour but de produire ces habitudes: «toute la fonction de la pensée est de

créer des habitudes d'action et tout ce qui se rattache à la pensée sans

concourir à son but est un accessoire, mais n'en fait pas partie»15.

Peirce n'emploie jamais les mots doute ou croyance dans un sens

psychologique ou subjectif. Le sens qu'il en donne est logique: ce sont
des notions qui désignent «la position de toute question grande ou petite et

sa solution». Le doute naît d'une indécision dans nos actions et pousse à

une décision quant aux actions à entreprendre pour résoudre la question
provoquée par le doute: tel est l'état de croyance. La croyance est ce qui

Charles S. Peirce, «Comment rendre nos idées claires», Revue
philosophique, vol. 4 (janvier 1879), p. 45. L'essentiel de la pensée de Peirce sur la

croyance se retrouve dans cet article ainsi que dans «Comment se fixe la croyance»,
Revue philosophique, vol. 3 (décembre 1878), p. 553-569.

15 Peirce, «Comment rendre nos idées claires», p. 46.
16 Dans son article «Pragmatisme et pragmaticisme», Lalande préfère traduire le

mot belief tel qu'utilisé par Peirce et les pragmatistes en général par «conviction» au
lieu de «croyance». Il s'appuie là-dessus sur certains passages où Peirce dit que le

mot belief doit être entendu comme l'inverse de doute et ce, sans considération pour
le degré de certitude qu'il peut contenir. Nous préférons continuer d'utiliser le mot
croyance en spécifiant bien cependant le sens pragmatique du mot et en lui enlevant
la connotation fidéiste que l'on retrouve parfois chez un pragmatiste comme James.
Le mot croyance dénote alors quelque chose qui s'apparente davantage au belief
humien qu'à la «créance» cartésienne.



PRAGMATISME ET THÉOLOGIE PRATIQUE 123

termine la pensée, c'est un «moment d'arrêt» de la pensée. Comme la

croyance apaise l'irritation du doute, elle fait en sorte de détendre l'esprit
qui se repose pour un moment lorsqu'il l'a atteinte. Une habitude d'action

procure le critère à l'aide duquel il est possible de distinguer différentes

croyances: les croyances diffèrent ou non si les règles d'action diffèrent ou

non; le sens d'une croyance est déterminé par la règle d'action qu'elle
prescrit («c'est à leur fruit que nous les reconnaîtrons», disait Peirce en

paraphrasant l'Evangile).

Chaque croyance est toujours «infectée» d'erreurs et de non-sens. La
méthode pragmatiste consiste à faire une élimination progressive de ces

erreurs à l'aide d'une procédure publique dans laquelle la communauté et
les croyances communes sont mises à contribution. Le passage du sens

commun à la connaissance scientifique n'est qu'une partie de ce processus.
La croyance devient alors faillible, et c'est précisément ce qui permet de se

remettre en marche (en inquiry) à chaque fois qu'une croyance a été

atteinte: ces croyances contiendraient en effet encore des erreurs qui nous
remettraient dans un état de doute, état qui nous pousserait de nouveau à

l'action. La croyance n'exclut pas le doute, elle serait plutôt la fixation
d'une conduite autour d'une idée. La croyance acquiert sa valeur de

connaissance avec le temps, grâce aux confirmations que lui apporte l'expérience.

L'expérience

Ici, il ne faut pas comprendre l'expérience dans un sens subjectif. Les

pragmatistes ont plutôt développé le sens expérimental du terme et le mot
expérience se rapporte alors à la progression des événements naturels, dont
les sujets et leur état de conscience ne sont que des parties. En réalité, le

concept d'expérience chez les pragmatistes est au carrefour de la tradition
empiriste britannique et de la doctrine, plus récente, de l'évolutionnisme
biologique. La tradition empiriste relie l'expérience au domaine des

contenus mentaux privés: il existe, d'une part, des sensations qui produisent,

d'autre part, des impressions ou des images dans la conscience
individuelle. La doctrine évolutionniste, quant à elle, invoque les relations entre
un organisme et une portion plus large de la nature (le cosmos). L'expérience

devient alors une occurrence dans le cosmos et elle désigne le type
d'interaction qui s'établit ainsi. Pour le pragmatiste, l'expérience n'est ni
une réalité mentale différente du reste du cosmos, ni quelque chose
d'exclusivement privée. L'expérience est une partie du cosmos, une manifes-



124 MARCEL VIAU

tation à l'intérieur du cosmos, et le cosmos ainsi expérience17 fonde les

théories et les catégories qui permettront de le connaître.

C'est ainsi que pour James18, l'expérience ne s'identifie plus seulement

aux contenus mentaux, mais, plus largement, à tout ce qui est impliqué
dans ces contenus, que ce soient les sensations qui les provoquent ou les

idées qui sont formées à la suite de l'état de conscience produit par les

sensations. Les faits sont de la même étoffe que les pensées, elles ne sont
rien de plus que les expériences soit réelles, soit possibles de tous les

esprits. Il n'y a pas d'essence des choses, quelque qualité unique qui serait

l'équivalent intégral d'une chose. Il n'y a que la qualité que l'esprit détermine

en relation avec une certaine visée qu'il a sur la chose. L'esprit est

donc partial puisqu'il fonctionne de façon téléologique, sous l'impulsion de

fins esthétiques et pratiques. L'expérience n'est pas un matériel initial de

sensations et de réflexions, pas plus que des mouvements de matières dont
l'intellection dériverait. L'expérience désigne les conditions «qui doivent
être satisfaites» par la pensée. Et ces conditions incluent le besoin d'établir
et de maintenir les équilibres d'un organisme avec un environnement ainsi

que la poursuite de différents genres de visées et d'intérêts.

James se décrit lui-même comme un empiriste radical, car il exige que
l'expérience soit toujours requise et postule la pluralité des choses que
l'intelligence tente, sans y réussir, de ramener à une unité. Mais à y regarder
de près, il serait davantage rationaliste, pour autant que l'on donne à ce

terme une définition différente de celle de Hegel par exemple. Rationaliste,
il n'est pas idéaliste puisqu'il croit à la valeur de l'expérience. Cependant,
il n'admet pas, avec le positivisme, que notre esprit ne soit qu'un
observateur passif d'un réel qui serait donné. L'esprit a pour fonction d'organiser
une expérience chaotique en soi; il choisit et synthétise les sensations et

construit un système coordonné d'idées. En définitive, James tend à unifier
rationalisme et empirisme en en dépassant les limites: la raison est un
intermédiaire entre la sensation et l'action. Alors que le pragmatisme a été

souvent perçu comme un simple moyen de mettre en connexion la science

et les valeurs, James en a fait plutôt une théorie de l'action intelligente à

l'intérieur de laquelle les faits scientifiques et les valeurs morales étaient

17 Nous pouvons parfois utiliser le substantif et l'adjectif «expérientiel» ainsi

que le verbe «expériencer» dans ce texte, conformément à la recommandation du
Vocabulaire technique et pratique cle la philosophie de Lalande. La connotation
particulière du mot anglais experience ainsi que celle du verbe to experience les
rendent pratiquement intraduisibles en français sans la création d'un néologisme.

18 L'essentiel de la pensée de James sur l'expérience se retrouve dans The
Meaning of Truth (New York, Greenwood Press, 1968 (© 1909), 298 p.) et dans
son ouvrage posthume Some Problems in Philosophy (traduction française:
Introduction à la philosophie, Paris, Marcel Rivière, 1926 (© 1911), 301 p.).



PRAGMATISME ET THÉOLOGIE PRATIQUE 125

interprétés comme des instruments destinés à contrôler le contenu de

l'expérience et à en enrichir la qualité.

Un nouveau «discours cle la méthode»

A la suite de ce qui vient d'être dit de la croyance et de l'expérience, il
est possible maintenant d'affirmer que le pragmatisme est une théorie de la

méthode, ou plus précisément une méthode d'explication des significations,
et non une théorie de la vérité. Peirce le premier a développé la règle
logique (la «maxime» pragmatique) qui permet de déterminer la valeur de

nos concepts en regard de l'expérience et de la croyance: «Considérer quels
sont les effets pratiques que nous pensons pouvoir être produits par l'objet
de notre conception. La conception de tous ces effets est la conception
complète de l'objet»19. Le noyau dur de cette maxime un peu obscure pourrait

se traduire par l'énoncé suivant: le sens d'un concept intellectuel

implique une connexion intrinsèque entre action et expérience, de telle
manière que si tels genres d'action devaient être effectués, alors tels genres
de résultats expérientiels seraient nécessairement obtenus.

James a repris cette maxime pour en faire une méthode de connaissance

qui implique une conception de la vérité et donc de la réalité. Il écarte tout

concept a priori pour ne retenir que les connaissances utiles (ou intéressées).

Le monde est plural, tant à l'égard des individus-sujets que des

objets. C'est ainsi que ce monde reste toujours incomplet ou à compléter
par l'action. La liberté n'intervient pas seulement pour écarter le doute,
mais surtout pour diriger une action et déterminer une conduite. Elle agit
dans le monde en vue d'une transformation du mal en bien. James récuse le

fait que pour valider la croyance, il faille s'appuyer sur des postulats
stables. C'est plutôt en examinant les conséquences de la croyance que
celle-ci peut être rendue vraie. Le pragmatisme est donc un méliorisme sur
le plan moral.

Dewey20 poussera encore plus loin le rapport du concept à l'expérience.
Les choses ne sont pas des objets extérieurs à l'expérience, pas plus que de

simples objets de connaissance. Cette façon de voir refléterait davantage
l'attitude des philosophies qui donnent une importance exagérée à l'aspect
cognitif au détriment de l'aspect expérientiel. Les choses s'organisent plutôt
dans un contexte non cognitif dans lequel il existe un vaste complexe de

qualités qui ne sont pas nécessairement de l'ordre de la connaissance. Ce

complexe s'appelle expérience.

L'expérience est «eue», et non «connue», lorsqu'elle est en continuité
avec celui qui 1'«expérience». Il arrive que celle-ci se brise et devienne

19 Peirce, «Comment rendre nos idées claires», p. 48.
20 Voir surtout son Essays in experimental Logic, New York, Dover Publication,

1916.444 p.



126 MARCEL VIAU

conflictuelle; le sujet cherche alors à la reconstruire dans son intégrité. Lc

propre de l'expérience est d'être continue et le sujet est partie de cette

expérience, il ne la connaît pas. L'acte de connaissance (la pensée) sert

plutôt à sa reconstruction. La pensée ajoute à l'expérience, mais elle n'est

pas le seul mode d'expérience possible: «La signification de l'expérience
n'était plus dans le fait que le soleil et la lune, le bâton et la pierre sont des

créatures des sens. En définitive, les hommes ne voulaient plus guère
mettre leur confiance dans des choses dont il est dit de façon autoritaire

qu'elles existent, à moins que ces choses soient capables d'entrer dans des

connexions précises avec un organisme et l'organisme avec elles»

En somme, la méthode pragmatique a introduit en philosophie une
procédure permettant de décider et de réglementer le sens des croyances,
des idées et des utilisations du langage. Cette méthode consiste à formuler
les conséquences empiriques distinctes qui résultent de l'utilisation d'une
idée donnée dans une circonstance donnée. Ces conséquences sont dès lors

interprétées comme une indication du sens de l'idée considérée. L'énoncé
de ces conséquences est compris comme une représentation du sens de

l'idée. C'est une conclusion comme celle-ci qui a fait dire à un des

commentateurs les plus avertis du pragmatisme que «si l'histoire du
pragmatisme débuta par une tentative de construire une 'maxime' du sens, en
réalité, la visée ultime de la maxime - ou du pragmatisme - était morale :

elle cherchait à rendre compte du contenu substantiel, du vrai 'sens' des

croyances métaphysiques et éthiques ainsi que des décisions relatives aux
conduites dans des termes capables d'analyse et de vérification à l'aide des

règles établies du jugement scientifique»22.

b) La connaissance par l'action

Conceiit et perception

Alors que pour les réalistes, tout est relation externe (il y des sujets, des

objets et des relations qui sont trois sortes de réalités distinctes), les

pragmatistes, eux, donnent au concept la faculté d'unir dans un jugement ces
réalités séparées. Il appartient dès lors à l'idée de ne plus être seulement

une image, mais encore d'avoir une fonction active de signification permettant

d'assumer une réaction par rapport à l'objet. «Certes dans la théorie
aristotélicienne le réel est saisi à travers le concept, mais le concept est un

transparent. Descartes, lui, confondait concept et chose, l'intuition atteignait
le concept-chose. Les théoriciens américains redonnent au concept son
statut d'intermédiaire et l'étudient en lui-même, en dehors de sa relation

21 Ibid., p. 62 (trad, de l'auteur)
22 H. S. Thayer, Meaning and

York, Bobbs-Merril Co., 1973, p. 216 (trad, de l'auteur)

¦ H. S. Thayer, Meaning and Action. A Study of American Pragmatism, New



PRAGMATISME ET THÉOLOGIE PRATIQUE 127

avec une chose déterminée substantielle. Le réel fait un signe à l'esprit,
l'esprit interprète ce signe, il lui donne une signification»2:l

Cette insistance sur le signe qui donne toute son importance au concept
provient de la réflexion de Peirce. Le pragmatisme de Peirce dérive en

premier lieu de l'étude du langage de l'être humain et dépend par conséquent

d'une étude des signes et de leurs relations. Un signe est toute chose

qui se tient pour quelque chose d'autre. C'est un outil de communication.
Une chose (un signe) nous réfère (nous, la communauté) à quelque chose
d'autre (l'effet signifiant du signe, qui est lui-même un signe). Dans cette

perspective, l'interprétation de la maxime pragmatique pourrait être ceci:
on peut expliquer des concepts par d'autres concepts, et non par des images
ou des actions. La maxime sert «à traduire et à expliquer un signe en
fournissant un énoncé conditionnel d'une situation expérimentale dans laquelle
une opération définie produira un résultat défini»24.

Pour James, la connaissance des choses est fournie par les sens ou la

sensation. Il appelle la sensation une perception (percept) et la pensée un

concept. La différence essentielle entre perception et concept est que la

première est continue et le second est discontinu. La perception est un
chaos, un flux, un pêle-mêle que le concept sépare et sélectionne. Un

concept n'est qu'un signe de la perception alors que cette dernière n'est que
ce qu'elle est de façon immédiate.

Par ailleurs, la vie intellectuelle de l'homme est ainsi faite que les

concepts issus des perceptions finissent par retourner à ces dernières, c'est-
à-dire aux cas particuliers de l'expérience sensible. «Perceptions et concepts
se pénètrent, s'accouplant et se fécondant les uns les autres; aucun d'eux,
pris isolément, ne nous fait connaître complètement la réalité. Nous avons
besoin d'eux, ensemble, de même que nous avons besoin de nos deux

jambes pour marcher» Le concept ne se suffit pas à lui-même; il ne

prend sa pleine valeur (il a une «force accrue») qu'au moment où il est

combiné à la sensation: voilà ce qui forme l'accord (agreement) avec la
réalité.

Cet accord avec la réalité ne signifie pas seulement une affirmation qui
établit une simple correspondance avec un objet extérieur. C'est surtout un
«accord de travail» relatif aux conduites des personnes qui répondent à

l'affirmation dans cette réalité. En d'autres mots, l'accord est une réponse
socialement organisée où des personnes réagissent ensemble à une même

question portant sur une réalité reconnue comme commune. Un tel accord
de travail est précisément ce en quoi consiste le processus de connaissance.

23 Deledalle, La philosophie américaine, p. 250.
24 Thayer, op. cit., p. 33 (trad, de l'auteur).

James, Introduction à la philosophie, p. 67.



128 MARCEL VIAU

Poursuivant la réflexion de James, Dewey voit le processus de connaissance

comme l'événement qui permet de porter un jugement assurant des

significations dans un contexte global. Mais quel est ce contexte? Pour

Dewey, il n'existe pas un sujet humain seul dans un contexte social, ou

encore une structure sociale dont les êtres humains ne seraient que des

instances parmi d'autres. Il n'y a pas de sujet séparé des objets, ni de

rapport d'extériorité entre l'homme et la culture. Il y a des organismes
vivants, pris au sens biologique autant que psychologique, et des environnements

naturels, pris au sens physique autant que culturel. Et c'est dans les

interactions (ou transactions) entre ces composantes que se situent les

conduites de l'être humain. Les actes de connaissance sont un des aspects
de ces conduites. La liaison entre sensations et concepts se fait par l'action.
Il s'agit de subordonner la théorie à la pratique et de concilier l'empirique
et le rationnel dans un empirisme élargi. La connaissance est incluse dans

l'action dont elle n'est qu'une modalité. Il ne s'agit pas pour celle-là de

reproduire ce qui existe déjà, mais de constituer un objet futur.

On comprend donc que, pour Dewey, il faut renoncer à parler de la

connaissance (knowledge) comme d'une entité abstraite. Ce terme est vague
et imprécis. Quand il y a connaissance, c'est qu'il y a toujours quelque
chose de connu et une opération qui vise à connaître: un objet de connaissance

(known) est un acte de connaissance (knowing). «Le postulat central
de notre procédé est que les actes de connaissance sont des faits observables

au même titre que les objets qui sont connus». Le champ de la

connaissance doit donc être étudié non seulement en termes de choses à

connaître, mais aussi en termes d'acte de connaissance. L'acte de connaissance

et l'objet de connaissance sont un même événement naturel et

continu. L'acte de connaissance est produit par l'homme-en-action (ou un

organisme dans un environnement) qui devient alors un sujet connaissant

(knower).

L'idée comme guide

Dans la théorie traditionnelle, la connaissance est interprétée comme
une copie, une représentation picturale, une correspondance entre un sujet
et un objet. Pour le pragmatisme, la relation fondamentale qui caractérise la
connaissance est temporelle et comportementale. La connaissance est une

interprétation de situations données comme moyens d'évaluer des

conséquences futures sous certaines conditions hypothétiques ou anticipées. C'est
l'acte de la conduite avec ses conséquences projetées qui est pris ici comme
l'unité fondamentale, et non pas l'idée, l'image ou la proposition. La
théorie n'est pas une copie (ou une représentation) exacte de la chose, mais

26 John Dewey et Arthur F. Bentley, Knowing and the Known, Boston,
Beacon Press, 1960 (© 1949), p. 50 (trad, de l'auteur).



PRAGMATISME ET THÉOLOGIE PRATIQUE 129

bien un guide qui nous conduit à cette chose. Cette théorie est vraie, non

pas en soi, mais à partir du moment où elle nous met en action pour
s'approcher de la vérité. Cette vérité est à faire et non pas à donner.

Le pragmatisme est une théorie evaluative de la connaissance27;

l'importance première de la connaissance réside dans le fait que l'idée est un
guide pour l'action. L'action intentionnelle, guidée par la réflexion, est le
résultat d'une évaluation. Dès lors, agir intentionnellement, c'est viser à

réaliser certains événements perçus comme possibles. Les actions intentionnelles

anticipent des conséquences possibles et cherchent à les produire
effectivement. Ici, des moyens comme les prédictions et les jugements de

fait sont utilisés non pas de façon aléatoire, mais ils sont plutôt planifiés en

vue d'assurer les fins désirées. Une réalisation active des fins et des

conséquences possibles est la substance de la conduite intelligente, ou à tout le
moins son expression manifeste. Dans ces conduites, le choix, l'intérêt et la
valeur sont des ingrédients opératoires. La planification de l'expérience
future repose sur l'assignation de valeurs à quelque chose de futur. Une
telle assignation consiste à prévoir qu'un objet donné sera satisfaisant pour
une situation donnée et qu'un effort donné apportera effectivement cette
satisfaction. Une action relative à une prédiction de la sorte vise à

sélectionner des résultats possibles parmi d'autres. En ce sens précis, l'action
intelligente est une évaluation du futur.

«On dit souvent du pragmatisme qu'il fait de l'action le but de la vie. On dit
aussi du pragmatisme qu'il subordonne la pensée et l'activité rationnelle à des
fins particulières d'intérêt et de profit. Il est vrai que la théorie de la conception
de Peirce implique essentiellement un certain rapport à l'action, à la conduite
humaine. Mais le rôle de l'action est celui d'un intermédiaire. Pour qu'on puisse
attribuer une signification à des concepts, il faut qu'on puisse les appliquer à

l'existence. Or c'est par le moyen de l'action que cette application devient
possible. Et la modification de l'existence qui résulte de cette application
constitue la véritable signification des concepts ».

On peut parfois penser que le sens d'un concept pragmatique est donné

par sa vérification expérimentale, par ses effets testables dans le monde
sensible. En réalité, ce sens est donné par une description (ou un énoncé

conditionnel) de ses conséquences concevables. «Le sens pragmatique n'est
pas dans la vérification et le sens des signes ne s'identifie pas aux opérations

et aux conditions auxquelles ces signes réfèrent. Le sens des signes
s'identifie plutôt à d'autres signes, c'est-à-dire à des énoncés conditionnels»29.

Ce qui est distinctif dans la relation que les pragmatiques établissent

27 Thayer, op. cit., p. 219.
28 John Dewey, «Le développement du pragmatisme américain», Revue de

Métaphysique et de Morale, vol. 29, n" 4 (1922), p. 413.
29 Thayer, op. cit., p. 42 (trad, de l'auteur).



130 MARCEL VIAU

entre sens et action, c'est que la nature d'un sens ne peut être clarifiée

qu'en référence à l'action. Ce n'est pas l'action pratique en soi qui
intéresse le pragmatisme, c'est l'homme pensant, ou plus précisément l'homme
agissant de façon intelligente en ayant une conduite intelligente finalitaire.

Le pragmatisme met l'accent sur le caractère pratique de la raison. La
raison est au service de la vie et, à ce titre, elle est une fonction naturelle,

comme l'est la respiration et la digestion. Mais elle ne se limite pas seulement

à assumer ces fonctions, elle vise aussi à produire des connaissances

qui permettent d'effectuer des transitions entre les événements de la vie et

d'en être les guides. C'est ainsi qu'il existe dans le pragmatisme trois

caractéristiques de la raison pratique: 1) la connaissance n'est pas quelque
chose de permanent, elle reste toujours en progrès dans un univers

constamment malléable, «plastique»; 2) la connaissance fait appel à une

interprétation behavioriste de l'esprit qui se résume bien dans la phrase
suivante: le monde aurait été différent de ce qu'il est maintenant si l'esprit
n'était pas intervenu. En ce qui concerne la connaissance, le pragmatisme
rejette donc explicitement la séparation cartésienne entre corps et esprit;
3) la connaissance est irrémédiablement téléologique; il existe une
connexion inséparable entre la connaissance rationnelle et la finalité.

Vérité et vérités

Une des innovations du pragmatisme réside dans le fait que la vérité
n'est pas située dans la croyance (ou l'idée, ce qui est synonyme ici) prise
en elle-même. C'est plutôt la façon dont la croyance fonctionne dans une
situation donnée qui la rend vraie ou fausse. La méthode consiste alors à se

demander quelle différence pratique cela fait qu'il y ait une croyance
donnée dans une situation donnée. C'est en ce sens que l'on peut dire de la
vérité d'une croyance qu'elle est relative.

Au regard de la vérité des croyances ou des assertions, les trois philosophes

pragmatiques qui nous intéressent ont des visions analogues, quoique
différentes sous plusieurs angles. Pour Peirce, le principe du pragmatisme
fait que le philosophe se met à l'école de l'homme de science dans ce qu'il
a de plus humble. La signification d'un mot, la validité d'une idée et même
d'un système philosophique doivent être jugées à l'aune de l'usage que l'on
va en faire. Pour être féconde, une philosophie doit produire des

conséquences qui ne laissent que peu de doute et qui sont compatibles avec
l'observation des faits. Les théories doivent être mises à l'épreuve. La
recherche (inquiry) engendrée par cette mise à l'épreuve fait que toute
assertion doit être assortie de l'estimation de son erreur probable.

James diffère de Peirce sur ce point. La véracité d'une croyance ne se

constate pas uniquement dans le sens restreint d'une vérification expérimentale.

Elle se vérifie dans un sens plus large: dans la mesure où la conduite
issue d'une croyance nous apporte quelques conséquences satisfaisantes,



PRAGMATISME ET THÉOLOGIE PRATIQUE 131

elle consolide la véracité de cette croyance. Ce serait cependant une erreur
d'interpréter l'expression «conséquences satisfaisantes des idées» comme
quelque chose qui serait de l'ordre du subjectif ou du privé. En réalité, les

conséquences des idées sont satisfaisantes si et seulement si elles sont en
relation avec des conditions d'une situation particulière dans laquelle le
doute est inscrit. «Satisfaire» n'est pas pris ici dans le sens de «satisfaire
des besoins», mais plutôt dans celui de «satisfaire à des conditions». Dewey
a d'ailleurs développé davantage cet aspect: pour que les conséquences
d'une idée assurent la vérité, il ne suffit pas que cette idée soit bonne, il
faut encore qu'elle réalise l'intention primitive qui y présidait. Si on peut
vérifier l'idée par ses conséquences pratiques, c'est que cette idée elle-
même était pratique au départ. Ainsi, le rapport à établir n'est pas entre
vérité et utilité en général, mais entre vérité et succès.

En conclusion, le pragmatisme apparaît comme une philosophie centrée
essentiellement sur une méthode de connaissance dont le principe est l'action.

Les vérités ainsi produites sont relatives, parcellaires et transitives. Le
monde concret est au fondement du réalisme et du pluralisme de cette

philosophie, dont la tâche est le perfectionnement de ce monde considéré
sous l'angle d'une finalité éthique.

III. L'architecture de la théologie pratique

On a vu dans la première section que l'étude entreprise ici se situait
dans le cadre d'une recherche fondamentale plus large menée dans le

champ de la théologie pratique. La dernière section de ce texte permettra
non seulement de poser les limites de cette recherche, mais aussi de

montrer en quoi le pragmatisme peut aider à l'enrichir.

A) Une croyance chrétienne incorporée à l'expérience

Dans le cadre de cette étude, il faut d'abord se demander en quoi la

théologie pratique peut être en lien avec l'expérience et de quelle
expérience il est question. Evidemment, le pragmatisme fournira des indices
précieux. On se souviendra que, pour le pragmatiste féru de doctrine
évolutionniste, l'expérience est une occurrence qui se manifeste sous la forme
d'une interaction entre un organisme et un environnement; elle n'est donc

plus exclusivement une réalité mentale privée expérimentée par un sujet. Le
sujet fait partie de cet environnement au même titre que les objets qu'il
cherche à connaître; on ne peut donc séparer a priori le sujet de l'objet au

regard de l'expérience.
Comme James le signale, les faits sont de même nature que les idées et

on devrait plutôt les désigner comme des expériences réelles et des expé-



132 MARCEL VIAU

riences possibles. L'expérience fait référence non plus à un substratum de

sensations que l'esprit recevrait passivement, mais plutôt à des conditions

qui doivent être «satisfaites» par les idées, mettant ainsi en route l'esprit en

en faisant un acteur qui dirige sa conduite vers des fins. L'idée et le fait
sont «désontologisés»: pas plus l'une que l'autre ne prédomine dans le

champ du savoir et de l'expérience. L'idée est un guide incertain dans un
monde de faits chaotiques. L'expérience est «eue» avant d'être «connue»,
comme le dit Dewey. Les choses s'organisent avant tout dans un contexte

non cognitif en un réseau de situations et d'événements formant l'expérience.

Une théologie qui s'appuierait sur une telle conception de l'expérience
pourrait voir des horizons nouveaux s'ouvrir devant elle. Les croyants,
avant d'être des organismes qui adhèrent par la raison à une foi, sont

d'abord des êtres humains qui «expériencent» cette foi. Cela, toute théologie

le reconnaît d'emblée. Mais ce sont aussi des êtres humains dont les

idées sur le plan religieux ne sont pas dissociables des autres interactions

qu'ils «expériencent». Pour être plus précis, l'expérience dans laquelle une
idée ou une croyance de type religieux existe n'est pas différente de l'expérience

dans laquelle existent d'autres types de croyance, y compris celles

du sens commun ou de la science. Nous sommes tous plongés dans un
univers d'interactions complexes comportants des faits et des idées, des

objets d'utilisation et des objets de connaissance et nous cherchons tous à

mieux comprendre cet univers afin de mieux y vivre.

Le croyant est un organisme biologique qui transige avec d'autres
organismes biologiques par le moyen d'un environnement. Cet organisme porte
en lui des idées ou des croyances religieuses, certes, mais aussi des

croyances d'autres types: du sens commun, scientifique, idéologique. Il est

aussi engagé activement dans des institutions sociales qui ont toutes une
histoire et qui opèrent toutes d'une façon ou d'une autre sur le plan
culturel. Le fait religieux comme l'idée religieuse sont des moyens parmi
d'autres, articulés en fonction d'une fin qui est celle du rétablissement de

l'équilibre entre un organisme et un environnement.
Dès lors, la nature de Dieu, qui est l'objet de foi du croyant, ne peut se

comprendre qu'à l'aide de l'expérience, qui devient ainsi la seule véritable
voie d'accès tant à la compréhension de Dieu qu'à sa manifestation aux
humains. Axer la théologie pratique sur la saisie de l'expérience permet
donc de comprendre quelque chose de la nature divine et surtout de son
action sur le monde. Cependant, pour en arriver là, la théologie pratique
doit encore clarifier quelques concepts, celui de la croyance étant peut-être
le plus important.

Nous savons que le propre de l'expérience est d'être continue et que
tout ce qui la brise provoque chez l'être humain un effort pour rétablir
l'équilibre. Cette recherche, cette quête, cette enquête qui met en marche



PRAGMATISME ET THÉOLOGIE PRATIQUE 133

l'esprit est provoquée par le doute et le mot 'croyance' est ce concept
utilisé par les pragmatistes pour désigner l'instant où l'esprit se débarrasse
du doute, du moins l'évacué suffisamment pour continuer à vivre dans

l'expérience.

Ce qu'il importe de retenir d'abord, c'est que la foi s'inscrit dans la

mouvance plus large de la croyance qui découle avant tout d'une «habitude
d'action». En d'autres mots, la foi que nous «expériençons» est un type de

croyance particulier que nous appelons croyance chrétienne. Le point focal
n'est pas mis d'abord sur la capacité de la croyance d'être ou non une
vérité prise comme un principe de départ, mais plutôt sur le fait qu'elle
nous permet de survivre en considérant une fin ou une conséquence qui
n'est pas établie d'avance. La croyance nous pousse à l'action avant de

nous faire connaître le réel; et c'est d'ailleurs en agissant sur le réel qu'on
parvient à le connaître. Ce que l'on peut conserver du pragmatisme, c'est sa

capacité de placer la croyance au cœur du processus de connaissance et, en
définitive, du processus de survie.

On peut donc conclure qu'au fondement du processus qui fait agir les

chrétiens se tient la croyance. Non pas simplement une croyance particulière

que l'on peut se permettre de comparer à d'autres et sur laquelle on se

donne le droit de poser un jugement de valeur. En effet, comme le pragmatisme

le démontre, il n'y a pas de vérité absolue sur laquelle on peut tabler

pour instituer un tel jugement. Ua vérité est le terme d'un processus de

connaissance qui commence avec le doute et qui finit par la croyance. Et
c'est seulement en ce sens qu'il faut entendre le mot vérité.

Bien sûr, nous l'avons vu, la croyance n'est pas purement objective.
Mais elle n'est pas non plus seulement subjective. Dès lors, il n'y a pas de

croyance qui serait «plus vraie que d'autres»: la croyance dans le contexte
de la physique, par exemple, ne dit pas «quelque chose de plus vrai» que la

croyance de type théologique. Aucun critérium externe, aucune référence
immuable nous permet de poser une telle affirmation. Pour le pragmatiste,
en effet, le réel est un ensemble complexe qui n'est pas uniquement
composé de faits empiriques ou de sensations. C'est aussi un univers de

concepts et de croyances qui nous permet de connaître ces faits et surtout
de «risquer notre personne», selon un très beau mot de James. L'expérience
est pluraliste et la connaissance est dynamique.

En conséquence, ceux que l'on appelle les croyants expérimentent cette
sorte de croyance qui les fait vivre et les fait accomplir des pratiques à

l'intérieur d'une expérience humaine. Ils ont fait un choix et le choix ainsi fait
rend réel ce qui n'était que potentiel. C'est à ce moment précis que la théologie

pratique entre en action. Il est possible en effet de considérer la théologie

pratique comme une discipline qui s'intéresse à la croyance, et en
particulier à la croyance religieuse chrétienne. On doit noter cependant
qu'elle ne s'y intéresse pas de l'extérieur, comme si ces croyances n'étaient



134 MARCEL VIAU

que des objets de connaissance. Cela irait à l'encontre d'une juste
compréhension de la perspective pragmatiste. Il n'y a pas d'objet de

connaissance externe au processus mis en branle pour le connaître. L'opération

de connaître et l'objet connu sont deux parties inséparables d'un même

processus de connaissance. La croyance religieuse chrétienne est incorporée
à l'expérience humaine globale.

B) Un discours «intentionné»

En définitive, la fonction de la théologie pratique est de dire quelque
chose de cette croyance chrétienne incorporée à l'expérience. On ne peut
rendre compte de l'objet de la croyance chrétienne directement. Ce qui est

possible cependant, c'est d'indiquer cet objet à travers une chaîne d'expériences

qui favorisent l'atteinte des différentes conséquences de façon
satisfaisante. Ces conséquences produisent dès lors autant de représentations
dans notre esprit que le processus le permet. C'est pourquoi le langage, qui
est le véhicule de ces représentations, joue un rôle essentiel en théologie
pratique, particulièrement sous la forme du discours. En d'autres mots, la

croyance chrétienne est examinée par la théologie pratique avec son fardeau
de traditions culturelles afin que des discours appropriés puissent être portés
à son égard. Et ces discours sont dès lors situés sur le même horizon que
tous les autres discours qui font vivre, qu'ils soient scientifiques, moraux
ou esthétiques.

Donc, un des objectifs de la théologie pratique est de mettre en discours
la croyance chrétienne incorporée à l'expérience. Pour ce faire, il faut

commencer par se poser la question du langage qui sera utilisé. Quelle est

la nature de ce langage et quel en est le fonctionnement?

Nous avons vu avec les pragmatistes comment le langage était étroitement

lié à l'expérience. James fait du rapport entre le concept et la perception

quelque chose de tellement inextricable qu'il devient difficile de penser
l'un sans l'autre. Les concepts utilisés par l'être humain offrent des moyens
pour s'approcher des perceptions, tous deux (concepts et perceptions) étant

incorporés dans une même texture, une même expérience. Ces concepts
sont des instruments qui permettent de connaître non pas en reflétant
l'essence d'un objet stable, mais plutôt en indiquant un même objet aux différents

états de conscience et en montrant la direction à suivre pour que ces
états de conscience atteignent la satisfaction.

Dewey voit le langage comme la fonction principale de la matrice
culturelle qui forme, avec la matrice biologique, la structure de l'expérience
humaine. Les concepts et les théories produits par le langage sont des

instruments grâce auxquels nous nous adaptons à la réalité et grâce
auxquels nous la modifions. Le développement du langage est la clé de

cette transformation puisqu'il représente l'environnement culturel qui



PRAGMATISME ET THÉOLOGIE PRATIQUE 135

permet de passer du particulier au général, du subjectif à l'objectif. Le
langage, tout en étant lui-même institution culturelle, est agent de transmission

des autres institutions et des habitudes. C'est un outil codifié de la

communication, mais surtout un outil de formalisation.

Peirce, enfin, fait du langage le moyen privilégié qui permet aux
humains de vivre en société. Le concept est une règle qui indique les

opérations qui conduiront à des résultats observables donnés dans l'expérience.

Le signe est ce qu'il fait et ce qu'il fait est sa signification. La
théorie des signes est le moyen trouvé par Peirce pour débarrasser le signe
de ses associations mentales. L'acquisition de la connaissance n'est ni

immédiate, ni instantanée. C'est un événement qui s'effectue par un

processus expérientiel continu toujours médiatisé par des signes.

Un des problèmes que la théologie rencontre par rapport au langage a

souvent résidé dans le fait qu'elle est encore imprégnée de philosophie
scolastique. Dans cette philosophie, les mots ont une puissance trop grande:
le mot désigne l'essence des choses, toute la réalité extérieure. Par conséquent,

un mot comme celui-là devient intouchable puisque critiquer le mot,
c'est critiquer la réalité qu'il dénote. Le pragmatiste, par contre, ne croit

pas à la puissance des mots seuls pour résoudre les problèmes de l'humanité.

Chaque mot a sa valeur sonnante et trébuchante, une valeur en

référence à des faits particuliers observables. Les mots deviennent alors des

instruments et des réponses. Il faut cesser de regarder du côté des principes
premiers ou des catégories a priori et se tourner plutôt vers les effets et les

conséquences. Ce que le langage énonce est toujours fluide, temporaire,
fini, arbitraire, choisi, incomplet et sujet à l'erreur. En somme, le langage
est à la mesure de l'homme.

L'appareil logique

Les discours produits par la théologie pratique font appel à un langage

conséquent. Mais pour que ce langage devienne un moyen efficace de

transformation, il doit posséder un appareil logique rigoureux. Cet appareil
logique s'intéresse aux éléments qui instituent le langage, aux règles de

raisonnement qui font du langage un instrument de connaissance et au

mode d'organisation des éléments du langage en fonction des fins ou des

intentions poursuivies.

1) Les éléments du langage: suivant en cela Dewey30, nous pouvons
affirmer que le langage est constitué de termes qui sont autant de signes et

30 L'ouvrage le plus important de Dewey au regard de la logique est sans
contredit Logic: the Theory of Inquiry dont la traduction française a été assurée par
G. Deledalle: John Dewey, Logique: la théorie de l'enquête, Paris, Presses

Universitaires de France, 1967 (© 1938), 696 p. («Publications de l'Université de

Tunis»).



136 MARCEL VIAU

de symboles. Le signe désigne un objet physique et le symbole se

comprend à l'intérieur d'un système de représentation. Les symboles ne

peuvent être isolés dans la culture, car sans l'intervention d'une opération
existentielle, les symboles ne peuvent indiquer les objets auxquels ils réfèrent.

Tout langage n'existe qu'en vertu de sa force opérationnelle.
Les termes forment des propositions générales qui sont de deux sortes:

génériques (ou existentielles) et universelles. Les propositions génériques
sont de l'ordre de l'inférence existentielle (les objets immédiats ou les faits)
et décrivent des genres, tandis que les propositions universelles portent sur

l'implication formelle (les idées) et décrivent les catégories. Les propositions

utilisées dans les discours de théologie pratique sont opérationnelles
ou instrumentales et non essentielles ou substantielles. Les propositions ont

pour fonction de rendre compte logiquement d'une expérience dans laquelle
subsiste une croyance, sans préjuger de sa valeur intrinsèque. Lorsqu'elles
sont génériques, les propositions dénotent des objets existentiels, c'est-
à-dire des activités, des données d'observation, des attitudes liées aux
conduites religieuses. Lorsqu'elles sont universelles, elles connotent des

«suggestions», des guides d'utilisation, des plans de campagne qui permettent

d'établir l'efficacité ou l'inadéquation des conduites.

2) Les règles de raisonnement: le but du raisonnement est le jugement.
Tout raisonnement, qu'il fasse appel à la décision ou à l'induction, doit
adopter un certain cheminement logique. En s'inspirant encore une fois de

Dewey, il est possible de penser à un raisonnement analogue à celui de son
«scheme de l'enquête»:

a) on fait d'abord la mise au point d'une question consécutive à une
situation indéterminée (ou «situation problématique»), c'est-à-dire
douteuse, ambiguë ou instable. Cette situation est provoquée par un

déséquilibre dans la relation entre l'organisme et l'environnement;

b) on institue ensuite un problème qui, pour être authentique, doit être

posé par des situations problématiques existentielles ;

c) puis on détermine la solution d'un problème en commençant par un
repérage des éléments stables de la situation. Cela se fait par une
observation qui suggère des idées possibles de solutions (des «suggestions»).
Les suggestions peuvent aboutir à des significations ;

d) on fait le raisonnement proprement dit (ou «discours rationnel»), qui
consiste en une mise en relation des significations incorporées dans des

symboles, ce qui constitue des propositions. «L'idée ou la signification,
quand elle est développée dans le discours, dirige les activités qui, une
fois menées à terme, fournissent la matière de la preuve dont on avait
besoin»;

e) enfin on établit des relations entre les faits observés et les idées, qui
ont tous deux un caractère opérationnel. Les idées sont opérationnelles



PRAGMATISME ET THÉOLOGIE PRATIQUE 137

parce qu'elles dirigent les opérations de l'enquête, les faits parce qu'ils
sont choisis et arrangés en fonction de la solution d'un problème.

3) Les intentions poursuivies: le discours en théologie pratique est

organisé en fonction de certaines fins et comporte un certain nombre
d'intentions. Le premier type d'intention a trait à la dimension esthétique du
discours. Dire que la théologie a une dimension esthétique, c'est dire que le
discours théologique produit une émotion, une sensation, un effet sur le
destinataire. Ce résultat n'est possible que si le discours répond à certaines

règles (ou canons) imposées à l'intérieur d'une culture donnée à une
époque donnée. Ces règles régissent les critères de beauté, de symétrie et

d'élégance. Une chose est belle «pour nous», par l'émotion qu'elle
provoque en nous. Mais elle doit également être belle pour les autres. C'est
la raison pour laquelle il est nécessaire de porter un jugement critique sur
l'objet de l'émotion esthétique et, corrélativement, sur le véhicule de cette
émotion qu'est le discours.

Le deuxième type d'intention est de nature éthique et fait appel à des

canons régissant la conduite en référence à des valeurs. Le discours théologique

porte des actions intentionnelles qui, guidées par la réflexion, sont le

résultat d'une évaluation. Comme le dit Dewey, toute enquête possède des

jugements pratiques, c'est-à-dire des décisions inhérentes à une activité qui
consiste à faire ou à fabriquer et qui re-forme ainsi le matériel existentiel.
Ce fait implique des délibérations qui mettent en jeu des valeurs, c'est-
à-dire des «jouissances de quelque chose». Evaluer est l'action d'apprécier,
d'estimer, de peser si l'objet matériel vaut qu'on en jouisse en prenant pour
acquis que notre objet de jouissance est devenu problématique.

Conclusion

Le point de départ de l'argumentation pragmatiste au regard de la
connaissance est que le rapport entre le perçu et le réel n'est pas
isomorphe. Les idées ne sont pas des «tableaux» du réel, comme le dirait le

Wittgenstein du Tractatus. Le réel ne nous est connu que par l'intermédiaire

d'un discours. Et le discours ne peut établir de correspondance
verifiable qu'avec le perçu non verbal. Et encore, cette correspondance est-elle
sujette à des contingences linguistiques et culturelles liées à l'intersubjectivité,

et donc affaire de conventions. Pour le pragmatiste, l'expérience, elle-
même relative, devient objective à partir du moment où elle est médiatisée
dans un discours. L'expérience est donc un moyen de contrôle et de

vérifications, ce qui est une forme d'empirisme.
Par ailleurs, nous venons de voir comment le langage joue un rôle

essentiel dans la production de discours en théologie pratique. Cette



138 MARCEL VIAU

dernière n'offre d'autres choix en effet que de «discourir» à partir des pratiques

croyantes que les humains accomplissent dans leur expérience. La

théologie pratique serait donc une discipline dont la fonction principale est

de fabriquer des discours qui véhiculent la croyance chrétienne, elle-même

incorporée à l'expérience humaine.
Ces discours pourraient dès lors avoir trois propriétés: 1) ils seraient

contextualistes, c'est-à-dire que les propositions qui les constituent n'ont
pas la prétention d'être des copies de la chose en soi, car toute chose varie

en fonction d'un contexte et d'un objet de recherche; 2) ils seraient
conceptualistes, c'est-à-dire qu'il n'existe pas pour eux d'objet distinct des propositions

qu'ils évoquent, mais plutôt un langage composé d'un système de

croyances qui dit quelque chose de vrai au sujet de l'objet; c) ils seraient

téléologique, au sens où le système de croyances qui compose les discours

ne représente rien de la réalité d'un objet, il n'est que le mode d'organisation

des habitudes d'action qui permettent aux conduites de se libérer du

doute.


	Pragmatisme et théologie pratique

