Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1992)

Heft: 1

Artikel: Pax romana et pax christi : le christianisme primitif et I'idée de paix
Autor: Theissen, Gerd

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381474

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 124 (1992), P. 61-84

PAX ROMANA ET PAX CHRISTI

LE CHRISTIANISME PRIMITIF
ET L’IDEE DE PAIX!

GERD THEISSEN

Résumé

La paix constitue aujourd hui un enjeu décisif pour la société. Partant
de la, I'auteur s'interroge sur la conception de la paix telle qu’elle se
développe dans le christianisme primitif, en dialogue critique avec le
monde ambiant. Deux aspects sont accentués: a) il est possible de mettre
en évidence un parallélisme socio-mythique entre les guerres et paix des
hommes sur terre et celles des dieux dans les cieux; b) le christianisme
développe une notion non militaire de la paix, concue comme paix sociale,
vécue dans la communauté, mais qui n’est pas sans impact politique.

La paix est une valeur centrale pour le genre humain. A I’ombre des
armes nucléaires, elle revét une importance primordiale pour la survie de la
culture humaine. Les valeurs anciennes du militarisme ethnocentrique célé-
brées dans les épopées de nos ancétres sont subitement discréditées et nous
paraissent suspectes. La possibilité d’un suicide nucléaire transforme
aujourd’hui en vices les vertus d’autrefois. J’espére que ce revirement aura
une portée toujours plus universelle. Je pose des lors les questions
suivantes:

Cette peur d’un suicide nucléaire est-elle une base suffisamment solide
pour surmonter un militarisme ethnocentrique? La peur a-t-elle suffisam-
ment d’influence pour changer des modes de comportement qui ont dominé
toute 1’histoire? Apres tout, les étres humains ont-ils vraiment la capacité
de changer ces attitudes si profondément enracinées? Toutes ces questions
sont autant de bonnes raisons de chercher a comprendre en profondeur les
groupes et les sociétés qui ont développé des attitudes non militaristes,

! Texte remanié d’une conférence donnée 2 la Faculté de théologie de
I’Université de Neuchitel le 3 novembre 1989, a l'occasion de la remise d’un
doctorat honoris causa. Je remercie Petra von Gemiinden, Jean-Pierre Sternberger,
Pierre-Yves Brandt et Pierre Biihler de leur aide pour la traduction.



62 GERD THEISSEN

méme s’ils n’étaient pas encore concernés par une menace nucléaire. Or ces
groupes et sociétés n’ont pas fonde€ leur concept de paix sur des sentiments
négatifs comme la peur, mais ils ont considéré qu’un comportement paci-
fique était une option positive pour l’humanité. C’est pourquoi ’étude du
christianisme primitif prend a cet égard une importance vitale pour tout ce
qui concerne la paix.

La question centrale est la suivante: le christianisme primitif a-t-il vécu
un changement de valeurs comparable a celui que nous vivons actuelle-
ment, un changement crucial, décisif pour la survie aujourd’hui?

J’esquisserai d’abord le développement du concept de paix tel qu’un
certain consensus de la science moderne peut le dégager des textes bibli-
ques. Depuis les origines d’Israél — au temps des Juges — jusqu’a la
période du Nouveau Testament, on peut observer une prise de distance de
plus en plus grande de Dieu a ’égard de la guerrez. Des prophétes comme
Esaie et Zacharie expriment 1'idée que Dieu crée la paix sans avoir recours
a la violence (Es 2,2-4; Za 9,9-10). Cette démilitarisation progressive de
Dieu culmine dans [attitude significative, & la fois pacifique et non
violente, de Jésus de Nazareth. Or ce développement va de pair, a cette
époque, avec l’indépendance grandissante de la politique vis-a-vis de la
religion. Quelques chercheurs parlent de la dépolitisation du concept de
paix dans le christianisme primitif: la «paix» y serait décrite comme une
paix intérieure entre Dieu et I’homme?. Cette paix n’est pas de ce monde,
elle est sans 1impact politique direct et elle est souvent opposée a certaines
tendances juives du temps du Nouveau Testament qui pronent la révolte
armée”,

Je ne pense pas que cette image soit tout a fait fausse, mais il faut, au
moins, la corriger sur deux points que je décris brievement:

Mon premier point consiste a esquisser un parallélisme socio-mythique
évident entre les guerres humaines et les guerres entre les dieux. Aussi
longtemps que la guerre est couronnée de succes ou que les hommes espe-

ZR. ALBERTZ, «Schalom und Verséhnung. Alttestamentliche Kriegs- und
Friedenstraditionen», Theologia Practica, 18, 1983, pp. 16-29: «Eine Ausweitung
und Brutalisierung des Krieges im Laufe der israelitischen Geschichte, zuerst durch
die eigenen Konige, dann durch die assyrischen und babylonischen Invasoren,
entspricht einer immer stirkeren Distanzierung Gottes vom Krieg und einer
zunehmenden Theologisierung des Friedens.»

3 E. DINKLER, Eirene. Der urchristliche Friedensgedanke (SHAW.PH 1973),
Heidelberg, 1973, p. 8: la conception de la paix qui est associée a Jésus est
«befremdlich a-politisch». «Der Titel ‘Konig®, ‘Messias’ = Christus, ebenso wie das
‘Reich’ und der ‘Friede’ wurden entpolitisiert und durch den Bezug auf den
Gekreuzigten und Auferstandenen verchristlicht. Von selbst erhielt damit der
urchristliche Friedensgedanke einen kriiftigen eschatologischen Akzent.» (p. 39)

4 Cette manitre de voir les choses est particulicrement sensible chez
H. WINDISCH, Der messianische Krieg und das Urchristentum, Tiibingen, 1909.



PAX ROMANA ET PAX CHRISTI 63

rent qu’elle le soit, Dieu et ses agents sont représentés comme des guerriers
victorieux. Mais dés que la guerre est subie comme une stratégie condui-
sant a 1’échec, Dieu et ses agents ont tendance A devenir plus pacifiques.
C’est pouquoi il n’est pas correct de caractériser la dissociation entre Dieu
et la guerre comme un développement continu depuis les origines d’Isra¢l
jusqu’au christianisme primitif. II est plus juste de constater que 1’emploi
de la métaphore militaire se modifie en corrélation avec la situation poli-
tique. C’est pourquoi la tradition biblique, comme ensemble de textes issus
de temps tres différents, contient toujours — d’un point de vue synchronique
— des 1mages belliqueuses et des images pacifiques. Toutes deux se trou-
vent dans 1’Ancien Testament, et toutes deux apparaissent comme des
possibles de I’imaginaire religieux du temps de Jésus.

Le deuxieme point concerne le christianisme primitif: le concept de
paix propre au christianisme primitif n’est pas non politique, mais il est non
militaire. Autrement dit: la paix n’est pas fondée sur la violence ou la puis-
sance militaire — nous sommes en présence de gens sans pouvoir —, bien
qu’elle ne soit pas non plus restreinte au seul domaine de 1’dme humaine.
C’est plutdt un idéal de paix sociale: paix de la communauté, non seule-
ment dans ses relations sociales internes, mais aussi dans ses relations avec
son environnement.

Je voudrais reprendre maintenant ces deux points pour les discuter en
détail. Et en premier lieu, je voudrais illustrer ce que jappelle le parallé-
lisme socio-mystique entre guerre et paix dans le ciel, d’une part, et guerre
et paix sur la terre, d’autre part.

I. Le parallélisme socio-mythique entre guerre et paix dans le ciel et
sur la terre

Il est indubitable que le Dieu de I’ Ancien Testament est a 1’origine un
Dieu trés belliqueux’. Au temps des Juges, c’est Yahvé lui-méme qui fait
la guerre aux ennemis de son peuple (Jg 5; Ex 15,3). Apres la fondation du
royaume d’Isragl, les guerres sont considérées comme les guerres du roi,
lequel accomplit le commandement de Yahvé (cf. Ps 2,8s). Ce sont 1a deux
formes typiques de «la guerre sacrale», dont I’institution n’est pas spéci-

7 Cette bréve présentation s’appuie sur R. ALBERTZ, «Schalom und Verséhnung»
(cf. note 2). Cf. aussi W. HUBER/H. R. REUTER, Friedensethik, Stuttgart, 1990.
pp. 35-40; H. H. ScuMIiD: Art. «Frieden», II. Altes Testament, TRE, 11, 1983,
pp. 605-610. Le caractére belliqueux de Yahvé est au contraire accentué par
L. PerLITT, «Israel und die Volker», dans: G. LIEDKE (éd.), Frieden — Bibel —
Kirche. Studien zur Friedensforschung 9, Stuttgart, 1972, pp. 17-64. Chez lui,
aucune trace de cette indépendance grandissante de Dieu vis-a-vis de la guerre dont
parlait R. Albertz.



64 GERD THEISSEN

fique a Isra€l, mais répandue dans toute I’Antiquité orientale. Tous les
peuples de 1’ Antiquité croient que les dieux se battent quand les armées se
font la guerre sur la terre®. Or c’est en Israél que ce parallélisme socio-
mythique va étre rompu. Pendant la royauté tardive et l’exil, la prise de
distance de Dieu par rapport a la guerre s’exprime en deux étapes. Tout
d’abord, les prophétes annoncent que Yahvé ne fait pas la guerre aux cotés
d’Israél, mais que c’est lui qui envoie des ennemis contre son peuple (Es
5,26). Puis I'étape décisive est franchie par Esaie: pour lui, Dieu est par
principe opposé a la politique militariste (Es 7,1-16; 30,15; 31,1-3). Ces
idées trouveront un développement ultérieur dans les traditions attribuées a
Esaie et a Zacharie, au travers de 1'utopie d’une paix internationale, Dieu et
son Messie réalisant cette paix sans violence (Es 2,2-4; Mi 4,1-5; Za 9,9-
10). Cependant, a la méme période, les traditions guerrieres restent
vivantes. C’est ainsi que s’expriment cdte a cote 1’utopie selon laquelle les
épées deviennent des charrues (Es 2,4) et ’appel a transformer les charrues
en épées (J1 4,10).

[. La remilitarisation de I'imaginaire religieux au temps des Maccabées

Ainsi la tradition fournit deux types d’images antagonistes, |’actualisa-
tion de l'un ou de 1’autre dépendant a chaque fois de la situation politique.
Et lorsque les guerres furent a nouveau victorieuses, c’est les traditions
guerrieres qui eurent a nouveau la préférence. C’est pourquoi on peut dire
qu’il n’y a pas de développement continu du concept de paix qui irait
depuis les origines d’Israél jusqu’au christianisme primitif: Dieu et la
guerre ne sont pas constamment dissoci€s. Prenons I'intervalle entre 1’An-
cien et le Nouveau Testament, ot les Juifs gagnent un certain nombre de
guerres. Une foi juive fondamentaliste y inspire le soulévement des Macca-
bées pendant le II¢ siecle av. J.-C., qui aura pour résultat un Etat juif indé-
pendant. Le modele d’un Dieu guerrier redevient attractif 2 cette époque’.

® M. WEIpPERT, «‘Heiliger Krieg’ in Israel und Assyrien», Zeitschrift fiir
Alttestamentliche Wissenschaft, 84, 1972, pp. 460-493, sans faire usage de la notion
«parallélisme socio-mythique», décrit ce phénoméne comme une conviction
commune dans les civilisation antiques. — Il va sans dire qu’il faut distinguer «la
guerre sacrale» du temps des Juges, qui est une guerre de défense et de libération, et
«la guerre sacrale» du temps des rois, qui est une guerre de conquéte (¢f. R.
ALBERTZ., «Schalom und Verschnung», pp. 19ss.)

M. HENGEL, Judentum und Hellenismus (WUNT 10), Tiibingen, 2¢ éd., 1973,
p. 32, juge a juste titre: «Wahrscheinlich besteht ein innerer Zusammenhang
zwischen dem Kriegsdienst jiidischer Soldner in hellenistischen Heeren, jenen
apokalyptischen Kriegstraditionen und den militirischen Erfolgen der Juden in der
makkabdischen Erhebung.»



PAX ROMANA ET PAX CHRISTI 65

On peut observer alors une remilitarisation de la foi religicuse illustrée par
quelques textes concernant le Royaume de Dieu et le Messie.

Ainsi le troisieme livre des oracles sibyllins (abrégé OrSib dans la
suite), qui a pris naissance dans la Diaspora, en Egypte, au temps des
Maccabées, contient une vision de la paix universelle sur la terre: un dge
de félicité et de fécondité. Tous les rois seront amis et méme le régne
animal connaitra la fin des conflits. Ce sera le Royaume de Dieu (OrSib
[I1,767). Mais avant que ce stade ne soit atteint, une guerre cruelle éclatera:

«Dans les hautes montagnes, des gorges seront pleines de cadavres, les
rocs seront couverts de sang... Et Dieu jugera tous les hommes par la
guerre et par 1’épée et par le feu» (OrSib III, 682-684.689).

D’ou la conclusion: une guerre terrible doit précéder le Royaume de
Dieu. L’imagination religieuse s’inspire de 1'idée que la paix résulte d’une
victoire militaire!®

La méme connexion €troite entre ’attente d’un temps de salut et une
victoire sur les ennemis de Dieu et d’Israél se retrouve aussi en Palestine,
dans "apocalypse des 10 semaines (Hénoch 93. 91, 12-17) et dans 1’apoca-
lypse des pasteurs (Hénoch 85-90)°, datant toutes deux du temps des
Maccabées. Toutes deux parlent d’une guerre messianique (Hénoch 91,12;
90,19) avant la rédemption.

On trouve une conception tres proche dans le rouleau de la guerre a
Qumran, qui contient des traditions de la méme époque, mais dont la rédac-
tion finale date de la deuxieme moiti€ du I* siecle av. J.-C. L’auteur y parle
d’une guerre finale et cruelle ou, a I'aide d’une technique militaire qui fait
penser a la technique hellénistique, Dieu et ses alliés — la communauté de
Qumran — anéantiront leurs ennemis et réaliseront ainsi le «royaume de
Dieu» (IQM VL,6)'0.

8 U. BENCK, Basileia. Vorstellungen vom Kénigtum Gottes im Umfeld des Neuen
Testaments, Diss. Heidelberg, 1990, pp. 306-345, donne une interprétation
convaincante du livre III des oracles sibyllins. Ce livre commence [’histoire du
monde au temps des Kronides, qui selon les mythes paiens fut 1’dge d’or de la paix.
Mais dans cet €crit juif, ce temps est décrit comme celui ol les guerres trouvent leur
origine (OrSib III,154). Par opposition, le régne de Dieu a la fin des temps est décrit
comme marquant le début d’une paix éternelle (OrSib III1,702-795). Cette paix est
dépeinte a I’aide de motifs qui prennent leur source au temps mythique des Kronides
et au temps historique de Simon, prince maccabéen, dont le regne paisible est exalté
en 1 M 14,4-15. — Je voudrais aussi souligner que I’attente d’une guerre finale avant
cette paix (OrSib I11,660-697) est un reflet indirect des guerres maccabéennes. Cf.
aussi O. CampoNOvVO, Konigtum, Konigsherrschaft und Reich Gottes in den
[riihjiidischen Schriften (OBO 58), Freiburg/Gottingen, 1984, pp. 332-356.

9 Cf. 0. CamPONOVO, Kénigtum, pp. 237-258.

0 ¢f. 0. CampoNovo, Kénigtum, pp. 292-306. En ce qui concerne la technique
militaire en IQM, ¢f. M. HENGEL Judentum und Hellenismus, p. 32, note 98.



66 GERD THEISSEN

Dans ces textes, la victoire sur les ennemis de Dieu est provoquée par
Dieu lui-méme ou par ses agents, hommes, anges ou Messie. Je voudrais
rappeler ici le fait que le Messie, roi libérateur futur, alors qu’il est dans
quelques textes anciens de 1’Ancien Testament un roi non violent!!, rede-
vient apres les guerres des Maccabées plus belliqueux, bien qu’il main-
tienne aussi quelques traits pacifiques.

Le dix-septieme Psaume de Salomon'z, qui date du milieu du I*" siecle
av. J.-C., décrit en ces mots la puissance triomphante du Messie:

«Regarde, Seigneur, et suscite-leur leur roi, fils de David (...) Qu’il
écrase l’orgueil du pécheur comme un vase de potier! Qu’il brise avec un

sceptre de fer toute leur assurance! Qu’il extermine les nations impies
d’une parole de sa bouche» (PsSal 17,21.23s).

Au début du psaume, le Messie est un guerrier qui lutte avec un sceptre
de fer contre les ennemis du peuple. Mais ce sceptre se transforme en une
parole de sa bouche (PsSal 17,25 et 17,35). Vers la fin du psaume, le
Messie devient de plus en plus un roi de paix (PsSal 17,33ss). Mais c’est
une paix fondée sur une victoire militaire antérieure.

Ainsi, a la suite de victoires militaires qui ont eu lieu lors du souleve-
ment des Maccabées, on assiste a une remilitarisation de [’attente et de
I'imaginaire religieux. Les victoires obtenues par des guerres cruelles sont
liées aux idées que I’on a du royaume de Dieu et du Messie.

Cela dit, je souhaiterais maintenant démontrer la proposition inverse, a
savoir: la démilitarisation de I’imaginaire religieux est une adaptation a la
Pax Romana. Nous envisagerons ici les choses sous un angle quelque peu
différent.

2. La démilitarisation de I'imaginaire religieux au temps romain

A partir de 64 av. J.-C., la société juive s’est lentement intégrée a
I’Empire romain et a la Pax Romana. C’est une période de grande stabilité
au cours de laquelle il est possible d’observer aussi bien dans la diaspora
chez Philon d’Alexandrie qu’en Palestine dans I’Assomption de Moise et
dans la prédication de Jésus de Nazareth une tendance a la démilitarisation
des conceptions religieuses jusqu’alors belliqueuses. Pendant que Philon
remodele 1’attente d’un Messie armé, 1’Assomption de Moise et la tradition
concernant Jésus transforment la conception du Royaume de Dieu.

Commencons par Philon. Dans le traité De Praemiis et Poenis 91-97 et
165-172, seul texte ou il s’exprime au sujet de 1’attente messianique de son

'"W. H. Scumipt, «Die Ohnmacht des Messias», Kerygma und Dogma, 15,
1969, pp. 18-34.

12 Cf. 0. CampoNovo, Kénigtum, pp. 200-228; U. BEICK, Basileia, pp. 202-215.



PAX ROMANA ET PAX CHRISTI 67

peuple'?, il commence par décrire 1'idéal messianique traditionnel en citant
Nb 24,7:

«‘Car un homme paraitra’, dit I’oracle, qui conduira des armées et fera
la guerre et soumettra des nations grandes et populeuses...» (Praem 95)

Mais par la suite, Philon tente de réinterpréter cet idéal d’une maniere
pacifique. Il considere délibérément qu'une guerre messianique est inutile:
soit parce que les ennemis d’Israél s’apercevront du soutien de Dieu envers
son peuple, a cause des vertus de ce dernier, soit parce que ces mémes
ennemis seront pris de panique et fuiront sans combat. Dans le premier cas,
il n’y aura pas de guerre du tout; dans le second, les ennemis seront tués
(Praem 93ss). Seul le premier scénario est pacifique et recueille (tres certai-
nement) la sympathie de Philon'® qui commence son paragraphe par la
promesse que toute guerre prendra fin: [’ancienne guerre entre les animaux
tout d’abord, puis la guerre plus récente entre les humains.

Philon accepte la paix romaine. Il appelle César eipnvopiAag, littérale-
ment: «gardien de la paix» (LegGai 147) et décrit avec emphase les consé-
quences positives de la Pax Romana'. Un Messie guerrier ne convient pas
a cette Pax Romana. C’est pourquoi Philon essaie de transformer 1’idéal
d’un Messie guerrier en une attente plus pacifique. Il corrige trés vraisem-
blablement les traditions belliqueuses qui apparaissaient en Egypte dans les
oracles sibyllins deux siécles auparavant .

Au temps de Philon, on trouve en Palestine d’autres écrits qui manifes-
tent cette méme tendance a une démilitarisation de I’imaginaire religieux.
Nous avons vu que, dans les textes juifs antérieurs a notre ¢re, 'attente du
royaume de Dieu (ou du temps du salut) est souvent associée a la guerre.
En revanche, ’Assomption de Moise, dont la rédaction finale peut étre
datée entre 7 et 30 apres J.-C., attend le royaume de Dieu sans guerre
(AssMos X,1)!7. S’y expriment, il est vrai, des réminiscences de la guerre

13 Sur le messianisme chez Philon, ¢f M.-J. LAGRANGE, Le Judaisme avant
Jésus-Christ, Paris, 1931, pp. 571-575; F. DEXINGER, «Ein ‘messianisches Szenarium’
als Gemeingut des Judentums in nachherodianischer Zeit?», Kairos, 17, 1975,
pp. 249-278, cf. p. 250-255; R. HecHT, «Philo and Messiah», dans: J. NEUSNER et
al., Judaisms and Their Messiahs at the Turn of the Christian Era, Cambridge,
1987, pp. 139-168.

14 Cf. aussi Abr. 261, ot Philon parle de la royauté du sage, qui est envoyé de
Dieu. Il promet a ses sujets «la paix et un bon gouvernement».

15 G. DELLING, «Philons Enkomion auf Augustus», Klio, 54, 1972, pp. 171-192.

16 Le theme d’une paix entre les animaux sauvages est accentué aussi bien en
OrSib III, 788-795 qu’en De praemiis et poenis 85-90. Ces deux écrits de la
Diaspora égyptienne expriment ’attente d’une conversion vers Dieu (c¢f. OrSib III,
710-723; Praem. 152.163ss).

7 Les problemes de datation sont discutés par O. CAMPONOVO, Kdnigtum,
pp. 192ss, qui suppose que l’écrit tire son origine du temps maccabéen. En
revanche, il situe la rédaction finale au I siecle apres J.-C. U. BEICK, Basileia,



68 GERD THEISSEN

eschatologique. Un ange tire vengeance des ennemis d’Isragl (X,2), par
exemple. Mais les fideles en Israél ont une attitude absolument pacifique. Il
s’enfuient devant un grand persécuteur pour se réfugier dans une caverne et
y mourir. Ils ne manifestent aucune résistance (IX,1ss.). Or I'Assomption de
Moise est née dans un temps relativement paisible: aprés la révolte de
Judas Galilaeus (en I'an 6 de notre €re) et avant la montée de la violence
qui prend forme des le milieu du siecle. C’est pourquoi les attentes sont

aussi formulées de facon relativement pacifique '®.

Quant a Jésus, qui est presque contemporain de 1'auteur de I’Assomp-
tion de Moise, 1l exprime la mé€me démilitarisation de l’espoir eschatolo-
giquew — avec les mémes réminiscences de guerre eschatologique —, lors-
qu’tl parle de la guerre entre le Royaume de Dieu et le royaume de Satan
et ses démons®’: «... Tout royaume divisé contre lui-méme court a la ruine,
aucune ville, aucune famille, divisée contre elle-méme, ne se maintiendra.
Si donc Satan expulse Satan, il est divisé contre lui-méme: comment alors

son royaume se maintiendra-t-il?» (Mt 12,25s.)

En d’autres termes: si Jésus €tait un Satan qui exorcise des démons, il
provoquerait une guerre au sein méme du royaume de Satan: «Mais si c’est
par I’Esprit de Dieu qu je chasse les démons, alors le régne de Dieu vient
de vous atteindre. Ou encore, comment quelqu’un pourrait-il entrer dans la
maison d’un homme fort et s’emparer de ses biens, s’il n’a d’abord ligoté
I"homme fort? Alors il pillera sa maison.» (Mt 12,28s.)

Cette parole se réfere au conflit que mentionne aussi le rouleau de la
guerre de Qumran entre la puissance de Satan et le Royaume de Dieu. Mais
tandis que le rouleau de la guerre ¢€tablit un parallélisme socio-mythique
entre conflits terrestres et bataille mythique, les paroles de Jé€sus font réfé-
rence non a la guerre meurtriere, mais a la pratique de l'exorcisme, c’est-
a-dire a la guérison, qui est exactement le contraire de la guerre. Les guéri-
sons prennent donc la place de la guerre terrestre dans le parallélisme
socio-mythique.

p. 359, préfere dater la totalité de I’écrit entre 7 et 30 aprés J.-C.

'8 Cf D. M. RHOADS, «The Assumption of Moses and Jewish History: 4 B.C. -
A.D. 48», dans: G. W. E. NICKELSBURG (éd.), Studies in the Testament of Moses,
Cambridge, 1973, pp. 53-38.

9 7. RicHes, Jesus and the Transformation of Judaism, London, 1980,
pp. 87-111, est la base de la section suivante sur Jésus. Sa thése est & mon avis
convaincante, «that Jesus changed the conventional associations of the Kingdom
term ... by the context in which he chose to utter it. In this he succeeded in deleting
its militaristic and ritual associations with notions of forgiveness and healing, of joy
and service» (p. 100).

2. ¢f 0. Berz, «Jesu Heiliger Krieg», Novum Testamentum, 2, 1958,
pp. 116-137,



PAX ROMANA ET PAX CHRISTI 69

Un autre texte met en évidence cette démilitarisation des espérances
eschatologiques. Il s’agit pourtant d’une parole trés dure de Jésus qui
semble explicitement dénoncer I’attente d’une paix que Jésus apporterait®':
«N’allez pas croire que je sois venu apporter la paix sur la terre, je ne suis
pas venu apporter la paix, mais bien le glaive.» (Mt 10,34)

Souvenons-nous que d’habitude, la paix est considérée comme le
résultat d’une victoire militaire. Ce lien traditionnel entre guerre et paix est
donc certainement valable également dans le cadre de cette parole de Jésus.
Quoi qu’il en soit, il parle de la guerre. Et la guerre implique une solidarité
de groupe dans I'intention de vaincre I’ennemi extérieur. Or ce que dit
Jésus chez Matthieu bouleverse tout. La guerre annoncée est une guerre au
sein méme de la famille: «Oui, je suis venu séparer I’homme de son pére,
la fille de sa mere, la belle-fille de sa belle-mére: on aura pour ennemis les
gens de sa maison.» (Mt 10,35)

La solidarité qui caractérise le lien le plus intime, la relation familiale,
devient ici hostilité, alors que, dans le méme temps, Jésus demande que
I’animosité traditionnellement acceptée devienne I'amour. Il dit: aimez vos
ennemis.

Ainsl, contrairement aux textes juifs antérieurs qui associent le
Royaume de Dieu a une victoire militaire sur les ennemis, la tradition de
Jésus dissocie guerre et Royaume, bien qu’elle conserve encore la trace de
ces associations antérieures. Mais Jésus ne parle jamais d’une défaite des
Romains. Au contraire, il dit que le Royaume commence déja a 1’heure
actuelle — sans guerre — et qu’il coexiste aussi bien avec les ennemis de la
nation qu’avec les pécheurs, les ennemis de Dieu.

Puisque Philon, I’Assomption de Moise et Jésus sont contemporains, le
fait que tous reformulent d’une maniére pacifique des attentes auparavant
guerrieres ne devrait pas étre considéré comme une pure coincidence. A
cette époque, c’est-a-dire pendant la premiere moitié du I siecle av. J.-C.,
il était réaliste de penser que le judaisme pouvait s’intégrer dans I’Empire
romain. «Sub Tiberio quies», écrit Tacite (Hist. V,9,2) concernant cette
région troublée qu’était la Palestine. Que Philon et Jésus acceptent I'un et
Iautre le pouvoir romain n’est donc pas une pure coincidence. Philon
célebre la Pax Romana, Jésus recommande de payer I'imp6t. Mais cela ne
veut pas dire qu’ils tolérent tout: vers 40 av. J.-C., Philon a protesté contre
la tentative romaine de profaner le temple, et Jésus est accusé de rébellion
par un magistrat romain.

2l Linterprétation de cette parole de Jésus est trés controversée. Cf. M. BLACK,
«The Violent Word», Expository Times, 81, 1969/70, pp. 115-118; E. ARENS, The
HA®ON-Sayings in the Synoptic Tradition (OBO 10), Freiburg/Géttingen, 1976,
pp. 63-90.



70 GERD THEISSEN

Ma premiére thése défendait 1’idée d’une corrélation entre 1’existence
de guerres et la militarisation de I'imaginaire religieux, parallelement celle
d’une démilitarisation des attentes religieuses en temps de paix. J’ai essayé
de démontrer la premiere corrélation dans la tradition judéo-biblique
pendant la période des Maccabées et la deuxieéme pour la période du début
du principat romain.

On peut d’ailleurs aisément poursuivre cette réflexion. Les trois guerres
entre les Romains et les Juifs (66-74, 115-117, 132-135 apres J.-C.) ont
suscité aussi bien un renouvellement de I’imaginerie militaire qu’une
condamnation de la guerre.

L’Apocalypse de Jean contient la vision d’un écroulement de la paix
romaine. Elle annonce la venue d’un homme sur un cheval roux, qui regoit
le pouvoir de ravir la paix de la terre (Apc 6,4). La peur de la guerre se
trouve aussi dans le quatrieme Esdras (13,31). Ces deux écrits apocalypti-
ques sont nés dans des groupes opposés a I’Empire romain. La tendance y
est antiromaine et les images sont belliqueuses.

Mais on observe aussi d’autres réactions. On peut vraisemblablement
penser que certains auteurs gnostiques font allusion aux guerres juives,
lorsqu’ils décrivent le dieu juif comme un démiurge et une menace pour la
paix. Basilides, qui a vécu a Alexandrie pendant la guerre de Bar Kochba
(132-135 apres J.-C.), écrit que le monde est la création des anges infé-
rieurs, dont le chef est le dieu juif. Les anges représentent les nations.
Lorsque le dieu juif tente de soumettre les autres nations a la nation juive,
les autres anges s’opposent a lui (Irénée, Adv. haer. 1,24,4). Quant a
Marcion, il considere le dieu de I’Ancien Testament comme la cause des
guerres (Irénée, Adv. haer. 1,27,2). Contrairement aux textes apocalypti-
ques, la tendance est donc ici antijuive. Mais le parallélisme socio-mythique
entre conflits sur terre et conflits dans le ciel est évident dans tous les cas.

II. Le développement d’une nouvelle conception de la paix dans le
christianisme primitif

La constatation d’une corrélation étroite entre événements politiques et
attentes religieuses pourrait dés lors produire une certaine désillusion: faut-
il en conclure que les convictions religieuses dépendent de facteurs socio-
politiques? Je pense que oui. Mais ce n’est qu'un coté de la médaille.
Notre deuxiéme theése démontre le revers de la médaille, a savoir: la puis-
sance créatrice de la religion. En tant que réponse au défi de la Pax
Romana (et a la crise qui y est associée), le christianisme primitif déve-
loppe une conception tout a fait nouvelle de la paix, que j’ai appelée 1’idée
d’une paix sociale, d’une paix qui ne dépend pas de la puissance militaire.



PAX ROMANA ET PAX CHRISTI 71

C’est l1a que prend place la démilitarisation et non la dépolitisation de la
paix.

A mon avis, cette idée de la paix sociale est née en réaction a la Pax
Romana. N’oublions pas que le christianisme primitif s’est formé pendant
une période de grande stabilité. La Pax Romana ne fut pas uniquement une

invention de la propagande romaine, mais une réalité??,

Aucune guerre n’affecta la vie civile aux frontieres de ce grand Empire.
Au contraire, D'organisation trés efficace de I'armée romaine a rendu
possible un mode de vie qui n’était pas déterminé par des nécessités ou des
attitudes militaires. En d’autres mots, ce que nous attribuons a un pacifisme
du christianisme primitif s’est développé a 1’abri de [’armée romaine. La
Pax Romana fut la condition de 1'idée de la paix sociale. Mais en méme
temps, nous devons affirmer un autre point: le christianisme primitif est né
dans une partie de la société romaine affectée par de dures tensions politi-
ques entre Juifs et paiens. Ces tensions donneront plus tard naissance a
trois guerres, trois guerres qui ont marquée I’Empire plus qu’aucune autre
guerre se déroulant a ses frontiéres 2. C’est ainsi que le pacifisme du chris-
tianisme primitif a pris naissance au sein de tensions et de guerres particu-
licrement violentes. La crise et les échecs de la Pax Romana constituent
donc une deuxieme condition de ’apparition de 1’idée de la paix sociale.
Pour rendre cette theése compréhensible, il faut souligner que la Pax
Romana est fondée sur deux piliers institutionnels, le «Principat» et ’aristo-
cratie dans les cités-Etats>*,

22 K. WENGST, Pax Romana. Anspruch und Wirklichkeit. Erfahrungen und
Wahrnehmungen des Friedens bei Jesus und im Urchristentum, Miinchen, 1986, a
montré que 'expérience de la paix romaine par les peuples qui €taient sous le joug
de Rome ne correspond pas a l’idéologie de la Pax Romana. Personne ne peut
contester cela. Son livre est un correctif nécessaire aux euphémismes transmis par
I’idéologie romaine, et qui continuent d’ailleurs encore d’étre véhiculés par certains
historiens modernes. Cependant personne ne peut contester non plus que les deux
siecles qui vont de la fin des guerres civiles (31 av. J.-C.) jusqu’a la dynastie des
Séveres (a partir de 193 apres J.-C.) furent une €poque marquée par une stabilité
politique trés étonnante — interrompue seulement par une guerre entre des légions
romaines et leurs commandants, aprés la mort de Néron.

23 A. Heuss, Rémische Geschichte, Braunschweig, 1971, 3¢ éd., p. 387: «Der
Frieden des rdmischen Kaiserreiches, nach innen in geradezu ‘idealer’
Vollstindigkeit verwirklicht, schlug bei den Beziehungen des romischen Staates zu
den Juden in den blutigsten Kampf um.»

24 G. ALFOLDY, Romische Sozialgeschichte, Wiesbaden, 1984, 3¢ éd., a montré
que la structure sociale de la société romaine, au temps du «Principat», ne subit pas
des innovations fondamentales. Seuls deux facteurs sont vraiment nouveaux: «Der
eine Faktor lag in der Etablierung der kaiserlichen Monarchie als eines fiir die
romische Gesellschaft hochst addquaten politischen Rahmens (...) Der andere neue
Faktor ergab sich aus der Integration der Provinzen und der Provinzialen im
romischen Staats- und Gesellschaftssystem (...), was die Herausbildung einer



72 GERD THEISSEN

Le «Principat» est une monarchie militaire qui exclut et supprime 1’an-
tagonisme interne de I’aristocratie romaine (c’est ce méme antagonisme qui
est d’ailleurs devenu dangereux a la fin de la période républicaine). Le
«Principat» met fin a cet antagonisme en combinant la légitimité républi-
caine (des formes légales correspondant a des institutions républicaines)
avec un contrdle efficace de 1’armée. C’était une forme de pouvoir militaire
controlé par les institutions juridiques de Rome et 1€gitimé par des prati-
ques religieuses dans les provinces, c’est-a-dire par le culte de I’empereur.

Le deuxieme pilier de la Pax Romana était constitué par les «civitates»
ou «moOAelc»: les cités-Etats soumises a une constitution républicaine et
disposant d’une autonomie limitée €taient répandues dans tout I’Empire et
développaient une culture commune, des institutions communes et, petit a
petit, une conscience supra-régionale de I’Empire. Le succes de I’Empire
romain fut obtenu grice a I’intégration des aristocraties locales, et cela en
s’assurant de leur loyauté a la cause de I’empereur et de I’Empire.

Des lors, il est facile de comprendre pourquoi la Pax Romana a failli
dans sa confrontation avec le juda‘fsmezS: pour le judaisme, ces deux piliers
de la Pax Romana étaient sous certains aspects inacceptables. Les Juifs ont
toujours refusé le culte de I'empereur. C’est pourquoi, comme ils ne
pouvaient pas devenir officiers romains, ils n’étaient pas redevables de leur
carricre a I’empereur. Le seul officier romain juif que 1’on connaisse fut
Tiberius Alexandre, le neveu de Philon d’Alexandrie, mais c’était un
apostat qui s’était détourné de la foi juive. De ce fait, les membres de
’aristocratie juive n’ont-ils probablement pas eu les mémes chances d’étre
intégrés au sein de I’Empire que les membres d’autres aristocraties locales.
De plus, la tentative de César Gaius Caligula d’établir un culte de I’empe-
reur dans le temple de Jérusalem eut pour effet d’établir une distance
encore plus grande entre les Juifs et I’empereur, de telle sorte que le «Prin-
cipat» apparut comme une force satanique.

Autre fait important: la réserve du judaisme vis-a-vis du deuxieme
pilier de la Pax Romana, I’institution de villes paiennes. Il ne faut pas
oublier que celles-ci étaient liées au polythéisme. Ainsi, par exemple, c’est
a la suite de la tentative de quelques Juifs d’établir une cité hellénistique a
Jérusalem que la révolte des Maccabées éclata (en 167 av. J.-C.). De

weitgehend homogenen Reichsaristokratie und die starke Vereinheitlichung der
lokalen Eliten, doch auch die Assimilation breiterer Bevdlkerungsschichten
bedeutete.» (p. 83) Or, ces deux nouveaux facteurs constituent justement, 3 mon
avis, la base de la paix romaine.

3 Je n’évoquerai ici que deux exposés concernant [’histoire et la situation des
Juifs dans I’Empire romain: E. M. SMALLWOOD, The Jews under Roman Rule, Leiden,
1976, E. SCHURER, The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ
(175 B.C. - A.D. 135), revised and edited by G. Vermas, F. Millar, P. Vermes,
M. Black, Edinburgh, 1973.



PAX ROMANA ET PAX CHRISTI 713

méme, la derniere grande révolte juive (132-135 apres J.-C.) fut dirigée
contre la tentative d’Hadrien de transformer Jérusalem en une cité paienne.
Enfin, dans la diaspora, on n’a pas accordé aux citoyens des communautés
juives les mémes droits qu’aux autres citoyens: ces communautés formaient
des «politeumata» semi-autonomes, d’ou les fréquents conflits qui nous
sont rapportés entre Juifs et autres citoyens.

Tout cela eut pour effet de limiter les chances d’intégrer 1’aristocratie
locale juive dans I’Empire romain. Car au moment ol ces aristocraties
locales venaient d’étre divisées en partis et subissaient, au I siécle av.
J.-C., une crise?®, la guerre juive éclata, réduisant d’autant plus les possibi-
lités d’intégration pour les communautés juives. Et effectivement, tous les
Juifs furent déclassés apres cette guerre par des impdts spéciaux levés pour
le «fiscus iudaicus».

Quel effet cela eut-il sur le développement de 1’idée de la paix sociale
dans le christianisme primitif? Nous ne devons pas oublier qu’une des
taches les plus importantes auxquelles le christianisme primitif fut confronté
consistait a réduire les tensions entre Juifs et paiens. Certaines normes
Juives séparant les Juifs des autres furent abolies, rendant du méme coup la
foi biblique accessible aux paiens. Ce développement peut étre compris
comme un essai d’acculturer le judaisme dans le contexte nouveau de la
société romaine hellénistique.

Cependant, cette acculturation ne signifie pas ’assimilation des Juifs et
des chrétiens a la société paienne. En effet, les uns comme les autres s’op-
posent au culte de ’empereur et refusent de prendre part a la vie socio-reli-
gieuse des cités hellénistiques. Les communautés chrétiennes ne placent pas
leur confiance dans la Pax Romana. Au contraire, elles attendent la fin du
monde, qu’elles considérent comme trés proche de 1’écroulement de 1’Impe-
rium Romanum et de la Pax Romana. Lorsque le monde dit «pax et secu-
ritas», les chrétiens sont convaincus que cette «paix» et cette «s€curité»
sont illusoires (1 Thess 5,2s.)%”: le jour du Seigneur viendra comme un
voleur dans la nuit, et ce sera la fin du monde.

Le nouveau concept de paix élaboré par les communautés chrétiennes
se présente, de prime abord, comme un concept de paix spirituelle entre
Dieu et des hommes: «Ainsi donc, justifiés par la foi, nous sommes en paix
avec Dieu par notre Seigneur Jésus-Christ» (Rom. 5,1). L’hostilité entre
I’homme et Dieu (Rom 5,10,i8,6s.) a pris fin. Les conséquences éthiques
qui découlent de cette paix nouvelle avec Dieu, c’est-a-dire une attitude de

26 B. RAEBEL, Die Krise der jiidischen Fiihrungselite in Paldistina und der
Ausbruch des jiidischen Krieges. Eine Untersuchung zur sozialen und religiosen
Unruhe in der Umwelt des frithen Christentums, Diss. Heidelberg, 1989.

2T Cf. K. WENGST, Pax Romana, pp. 97-100: il est probable que Paul se refere
ici & une formule «pax et securitas».



74 GERD THEISSEN

paix entre les hommes, n’ont souvent de répercussions que sur le comporte-
ment individuel®®. Cependant, la plupart des textes parlent également de paix
en rapport avec la communauté. Nous pouvons distinguer trois aspects:
1. La paix en tant que qualité des relations internes 4 la communauté.
2. La paix en tant que qualité des relations externes entre la communauté
et son environnement.
3. La relation entre la paix sociale de la communauté et la notion de paix
dans le domaine politique.
Abordons successivement ces trois aspects du concept de paix au sein
du christianisme primitif.

1. La paix dans le cadre de la communauté

La description classique de cette idée nouvelle de paix communautaire
est Eph 2. L’auteur parle a des paiens qui autrefois étaient privés de la
«politeia», du droit de cité en Isra€l (Eph 2,12), mais qui maintenant, en
Jésus-Christ, sont intégrés a la communauté:

«(14) C’est lui, en effet, qui est notre paix: de ce qui était divisé, il a
fait une unité. Dans sa chair, il a détruit le mur de séparation: la haine.
(15) 11 a aboli la loi et ses commandements avec leurs observances. Il a
voulu ainsi, & partir du Juif et du paien, créer en lui un seul homme
nouveau, en établissant la paix, (16) et les réconcilier avec Dieu tous les
deux en un seul corps, au moyen de la croix; la, il a tué la haine. (17) Il
est venu annoncer la paix a vous qui étiez loin, et la paix a ceux qui
étaient proches. (18) Et c’est grace a lui que les uns et les autres, dans un
seul Esprit, nous avons 1’acces aupres du Pere. (19) Ainsi, vous n’étes plus
des étrangers, ni des émigrés, vous étes concitoyens des saints, vous étes de
la famille de Dieu.» (Eph 2, 14-19.)

I1 faut relever que ce texte du christianisme primitif décrit la réalisation
d’une paix qui n’existe pas dans le cadre de la réalité romaine. On peut
dire de cette paix qu’elle a surmonté les tensions sociales qui amenerent les
trois guerres qui ont troublé la Pax Romana (mis a part les guerres civiles
apres la mort de Néron): je veux parler de I'inimitié entre Juifs et paiens.
On peut situer la rédaction de I’épitre aux Ephésiens aprés la premicre
guerre juive (66-70 aprés J.-C.)%, a moins qu’elle ne se réfere a des

8 Cf. Act 7,26; Rm 3,17; 1 Cor 7,15; Gal 5,22; 2 Tim 2,22; Jac 3,18.
29 La vraisemblance d’une datation postérieure a la guerre juive dépend des
présupposés suivants:
1. Le modele de la lettre aux Ephésiens est la lettre aux Colossiens.
2. La lettre aux Ephésiens n’est pas une lettre authentique de Paul.
3. La lettre aux Colossiens est une lettre tardive de Paul ou méme un écrit
postérieur a sa mort (env. 64 apres J.-C.).



PAX ROMANA ET PAX CHRISTI 75

tensions qui aboutissent a cette guerre, juste avant qu’elle n’éclate. Cette
épitre opposerait alors de maniere intentionelle la paix dans la communauté
et la guerre dans I’Empire, ou, plus précisément, les tensions qui ont abouti
a cette guerre et qui sont une des causes de 1’antisémitisme antique’.

Cela est souligné par le fait que le texte fait allusion de maniére indi-
recte aux deux piliers de la Pax Romana mentionnés plus haut, Jésus étant
lui-m&me nommé créateur de paix (moiwv eipnvny, Eph 2,15). Sa paix est
le contenu de sa prédication, son edayyeAioaodar On trouve une figure
parallele chez un autre créateur de paix, le princeps, qui, d’apres la célébre
inscription de Priéne, «arréte la guerre» et «fait la paix» (TOv mavoavTa
TOV TTOAEUOV, Kogunoovta [DE eiprivnv]). Son anniversaire est de ce fait un
sujet d’eboyyéhia, une bonne nouvelle. Cette inscription, bien connue en
Asie Mineure, a été retrouvée a différents endroits>".

Mais le texte d’Eph 2 se réfere aussi au deuxieme pilier de la Pax
Romana: I'institution de la citoyenneté républicaine dans le cadre des cités-
Etats. Notre texte y fait référence par le biais de I’emploi métaphorique du
mot «citoyen»: les paiens deviennent «citoyens» de la communauté
d’Isra€l, dans la cité-Etat de Dieu. Nous avons la de nouveau un parallé-
lisme assez clair avec la réalité politique, en I"occurrence la difficile acces-
sion des Juifs a la citoyenneté dans les villes paiennes, c’est-a-dire a 1’éga-
lité des droits pour leur communauté en tant que totalité.

De plus la lettre fut sans doute écrite avant 110 apres J.-C., parce qu’lgnace
d’Antioche la connait (Eph 3.,4). W. G. KUMMEL, Einleitung in das Neue Testament,
Heidelberg, 1980, p. 323, propose une date entre 80 et 100. E. DINKLER, Eirene,
p. 24, date Eph entre 60 et 70 aprés J.-C. Cette hypothése suppose que I’auteur ne
se refere pas a la guerre juive (a partir de 66 apres J.-C.) mais plutdt a des tensions
qui aboutissent a cette guerre juste avant qu’elle n’éclate.

30 Les commentaires et articles exégétiques passent le plus souvent sous silence
les tensions sociales entre Juifs et gentils, qui constituent I’arriere-plan d’Eph
2,11-19. Une exception trés remarquable est P. STUHLMACHER: «‘Er ist unser Friede’
(Eph 2,14). Zur Exegese und Bedeutung von Eph 2,14-18», dans: Neues Testament
und Kirche, Festschrift R. Schnackenburg, Freiburg/Basel/Wien, 1974, pp. 337-358,
particulierement p. 356: «Weit entfernt davon, nur eine lebensferne theologische
Lehre vorzutragen, zielt unser Ephesertext vielmehr hinein in die Welt des antiken
Antisemitismus und der jiidischen Heidenverachtung und verkiindet hier die
Uberwindung der Juden und Heiden bislang trennenden Feindschaft durch Christus
den Versohner.» Ainsi la communauté chrétienne a eu la tache, «in ihrer Zeit ein die
alten ethnischen und religibsen Antagonismen iiberwindendes Modell von
Realversohnung zu bieten» (p. 356). Ces idées sont reprises et développées dans la
these d’E. FAUST, Christus und der Kaiser stiften Frieden, soutenue a Heidelberg en
1991, qui sera publiée dans la série NTOA et qui est a la base de cette section de
mon article.

L Cf. G. PoHL, Griechische Inschriften als Zeugnisse des privaten und
Offentlichen Lebens, Miinchen, 1965, N° 118, p. 134s. (=OGIS N° 458). Le mot
«paix» est restitué.



76 GERD THEISSEN

Or Jésus-Christ, pour ce qui est de sa fonction dans ce texte, joue ici le
role de 1’empereur®?. Quand I’empereur met un terme aux attitudes hostiles
de [l’aristocratie romaine et garantit, par la méme, [’intégration des
provinces en prenant simplement le parti des aristocraties locales, 1’'empe-
reur rival, Jésus-Christ, abolit 1’inimitié entre nations, octroyant a tous
’égalité des droits ainsi que la citoyenneté dans sa communauté. Mais,
alors que la Pax Romana est soutenue par la classe sociale supérieure, la
Pax Christi prend naissance dans des groupes €loignés du pouvoir politique.
De plus, «last, but not least», alors que la Pax Romana concerne la société
tout entiére, la Pax Christi se réalise au sein de petits groupes ne formant
qu’une petite partie de la société. Toutefois, ces petits groupes se conside-
rent eux-mémes comme les représentants de toute 1’humanité.

Un bref tour d’horizon sur les autres textes de la littérature du christia-
nisme primitif ot I’on trouve le mot «paix» confirme la supposition que ce
terme se refére le plus souvent a la paix de la communauté. D’apres leurs
formes, on peut les diviser en textes parénétiques, prédications, salutations
et textes cosmologiques™,

Le message central des textes parénétiques est l’appel a une paix
sociale dans la communauté (Mc 9,50; 1 Thess 5,13; 2 Cor 13,11; Eph
4,3; Col 3,15). La prédication du «Dieu de paix» en 1 Cor 14,33, par
exemple, se refére évidemment aux problémes internes a la communauté,
mais on la trouve aussi dans d’autres textes (¢f. Rm 15,33; 2 Cor 13,11;
Phil 4,9; 1 Thess 5,23; Act 10,36; He 13,20). Les salutations stéréotypées
du début des épitres, «que la grice et la paix vous soient données de la part
de Dieu notre pere et du Seigneur Jésus-Christ» (1 Cor 1,3, etc.) s’adres-
sent a la communauté en tant que totalité. Enfin, la paix cosmologique
(Col 1,20) est interprétée dans son sens social sur la base du parallélisme
socio-mythique d’Eph 2,14.

Parfois le texte s’adresse a des groupes en conflit. Il s’agit alors de
conflits entre Juifs et gentils au sein de la communauté (Eph 2,11ss;
Act 10,36), ou de conflits entre les chrétiens charismatiques et les autres
membres de la communauté (1 Cor 14,33), ou de conflits entre les autorités
établies et des forces nouvelles qui naissent dans la communauté
(1 Clément 54,2). L’ajout fréquent du mot «concorde» a la paix (Opoévola
kot eiprivn) dans la premiere lettre de Clément indique que 1’auteur veut

32 K. BERGER, Art. «Kirche», II, TRE, 18, 1989 pp. 201-218, mentionne en
passant cette relation entre 1’ecclésiologie et I’Empire romain dans Eph: «Dabei ist
die ekklesiologische Metaphorik implizite Kritik am Anspruch des r6mischen
Kaisertums.» (p. 206)

33 Cette classification se trouve chez H. HEGERMANN, «Die Bedeutung des
eschatologischen Friedens in Christus fiir den Weltfrieden heute nach dem Zeugnis
des Neuen Testaments», dans: W. DANIELSMEYER (éd.), Der Friedensdienst der
Christen, Giitersloh, 1970, pp. 17-39.



PAX ROMANA ET PAX CHRISTI 77

transmettre un 1déal politique (concordia et pax) a la communauté chré-
tienne (1 Clément 20,10: 20,11; 60,4; 63,2: 65,1)%* C’est 12 une raison
forte pour supposer que la «paix», dans le christianisme primitif, est avant
tout une réalité sociale et non seulement une réalité spirituelle a 'intérieur
de I'homme.

2. La paix dans un environnement non chrétien

Mais 1'idée de la paix développée au sein des communautés chrétiennes
concerne €galement leurs relations extérieures avec des non-chrétiens. C’est
a ce type de relations que pense Paul lorsqu’il écrit aux Romains: «S’il est
possible, pour autant que cela dépend de vous, vivez en paix avec tous les
hommes» (Rm 12,18; ¢f. He 12,14).

Rares sont les cas ol le mot «paix» est utilisé pour décrire ’absence de
la persécution ou de l'oppression violente envers des groupes chrétiens.
C’est cependant le cas en Act 9,31, récit de la conversion de Paul, ou 1’au-
teur des Actes écrit: «L’Eglise, sur toute l'é¢tendue de la Judée, de la
Galilée et de la Samarie, vivait donc en paix (gipfvnv) (...).»

On trouve des emplois similaires dans les lettres d’Ignace d’Antioche
qui, a trois reprises, €écrit que 1I’«Eglise d’Antioche est maintenant en paix»
(Philad 10,1; Smyrn 11,2; Pol 7,1)%. Il veut probablement dire par 1a que
la persécution qui a caus€ son arrestation a pris fin.

Dans tous ces cas, le terme de paix signifie «relation pacifique avec un
environnement non chrétien». Cela implique que I’absence de cette paix
pourrait €tre qualifiée de «guerre», ce qu’lgnace exprime en effet par
ailleurs. Dans sa lettre aux Ephésiens, il parle de son attente du martyre,
rend hommage a la concorde qui régne au sein de la communauté des
Ephésiens et poursuit: «La paix est une chose précieuse, elle met fin a
toute guerre engagée par des ennemis du ciel ou de la terre» (Eph 13,12).
Car, pour Ignace, le plus important des ennemis mythiques est le diable
(13,1), qui selon Rom 5,3 agit par les tortures du martyre.

3 K. WENGST, Pax Romana, pp. 131-146, traite de la conception de la «paix»
dans la premiere lettre de Clément. L’ordre a 'intérieur de I’Eglise est un miroir de
lordre politique: «Gemeinde aus der Sicht des Clemens hat weithin die Dimension
verloren, ein Stiick Gegenwelt zu sein, die in zeichenhafter Vorwegnahme das
erwartete Gottesreich schon Ereignis werden ldbt.» (p. 146). Cf. W. C. v. UNNIK,
«‘Tiefer Friede’ (1. Klemens 2,2)», Vigiliae Christianae, 24, 1970, pp. 261-279.

3 L’interprétation selon laquelle Ignace d’Antioche penserait ici a I’harmonie 2
’intérieur de la communauté n’est pas vraisemblable. Cf. W. BAUER/H. PAULSEN, Die
Briefe des lgnatius von Antiochien und der Polykarpbrief (HNT 18), Tiibingen,
1985, p. 87.



78 GERD THEISSEN

Il est clair ici que la guerre au ciel et sur terre a quelque chose a voir
avec le conflit opposant I’Empire romain a Ignace et avec le martyre de ce
dernier. Et, dans ce contexte, le martyre est une guerre avec le diable . Or,
cette guerre contraste avec la paix et I’harmonie intérieure telles qu’on peut
les ressentir.

Cette interprétation des persécutions comme guerre trouve un paralléle
dans 1’évangile de Jean. A la fin des discours d’adieux, Jésus promet sa
paix: «Je vous ai dit ces choses, afin que vous ayez la paix en moi. Vous
aurez des tribulations dans le monde: mais prenez courage, j’ai vaincu le
monde» (Jn 16,33).

Ces tribulations sont évoquées précédemment par [’évangéliste en
16,27, «Quiconque vous fera mourir croira rendre un culte a Dieu.» La
promesse d’une paix au milieu de telles persécutions présuppose 1'idée que
ces persécutions sont une guerre entre le monde et les chrétiens. Or, s’il y a
guerre, il y aura aussi victoire. Cette victoire sera 1’écrasement du diable, le
«prince de ce monde» (Jn 16,11; 12,31), qui combat les chrétiens a [’aide
des persécutions. Cependant, a la différence des autres textes, I’évangile
de Jean parle d’une paix qui ne correspond pas a 1’arrét des persécutions et
des tribulations. C’est la paix de Jésus qui a déja vaincu le monde et son
prince.

Revenons-en maintenant a 1’épitre de Paul aux Ephésiens, la lettre
centrale du Nouveau Testament en ce qui concerne le théeme de la paix.
Nous n’y trouvons pas seulement l'idée d’une paix sociale interne a la
communauté chrétienne, mais aussi l'idée correspondante d’une guerre
contre un environnement hostile, une guerre que I’épitre aux Ephésiens
interpréte comme une guerre «pour ’évangile de paix», ou 1’on fait usage
de la «Parole de Dieu» comme d’une arme.

«Revétez 'armure de Dieu pour étre en état de tenir face aux
manceuvres du diable. Ce n’est pas & I’homme que nous sommes affrontés
mais aux autorités, aux pouvoirs, aux dominateurs de ce monde de téne-

3 Sur le martyre en tant que guerre avec le diable, ¢f. F. J. DOLGER, «Der
Kampf mit dem Agypter in der Perpetua-Vision»: Antike und Christentum, 3, 1932,
pp. 177-188.

37 R. E. BROWN, The Gospel according to John (XIII-XXI) (Anchor Bible 29A),
Garden City, 1970, p. 737: «The suffering (thlipsis) is the persecution predicted in
XV, 18-XVI4a».

Be L’Apocalypse de Jean parle aussi du martyre en tant que guerre du diable
contre les chrétiens: «Voici, le diable jettera quelques-uns de vous en prison, pour
que vous ayez une tribulation de dix jours. Sois fidele jusqu’a la mort, et je te
donnerai la couronne de vie» (Apc 2,10). Le martyre est une victoire paradoxale:
«Celui qui vaincra n’aura pas a souffrir la seconde mort» (Apc 2,11). Des autres
«Uberwinderspriiche» (Apc 2,7.17.26; 3,5.12.21) se réferent aussi a la possibilité du
martyre. Cf. U. B. MULLER, Die Offenbarung des Johannes (OTK 19), Giitersloh,
1984, p. 94s.



PAX ROMANA ET PAX CHRISTI 79

bres, aux esprits du mal qui sont dans les Cieux. Saisissez donc 1’armure de
Dieu, afin qu’au jour mauvais, vous puissiez résister et demeurer debout,
ayant tout mis en ceuvre. Debout donc! A la taille, la vérité pour ceinturon,
avec la justice pour cuirasse, et, comme chaussures aux pieds, 1’élan pour
annoncer 1’évangile de paix. Prenez surtout le bouclier de la foi, il vous
permettra d’éteindre les projectiles enflammés du Malin. Recevez enfin
le casque du salut et le glaive de I'Esprit, c’est-a-dire la Parole de Dieu»
(Eph 6,11-17).

Le combat est mené au nom de I’Evangile de paix. A la suite immé-
diate du passage cité, ’auteur demande que l’on prie pour lui afin qu’il
puisse «annoncer hardiment le mystere de I’Evangile dont je suis 1’ambas-
sadeur dans les chaines... que je trouve dans cet évangile la hardiesse
nécessaire pour en parler comme je dois» (Eph 6,19-20).

Cela éclaire quelque peu [’arriere-plan du théme de la militia Christi
dans notre épitre. Paul représente tous les chrétiens qui souffrent I’empri-
sonnement et le martyre®. Ils combattent les «empereurs de ce monde».
Méme si le texte parle seulement de pouvoirs mythiques, ces pouvoirs sont
rendus responsables de [’arrestation de Paul et de I’emprisonnement de
chrétiens. Il est des lors tres probable que les métaphores de la militia
Christi dérivent des situations des martyrs. Le soldat du Christ décide de
mourir pour son chef. Et quand "auteur du texte demande que 1’on prie
pour qu’il puisse dire ce qu’il a a dire, il pense certainement a la confes-

sion de sa foi en tant que martyr*,

3. Pax Romana et Pax Christi

Résumons: le christianisme primitif développe un concept de paix qui
n’affecte pas la société tout entiere mais se limite aux petites communautés
et se fonde sur des convictions religieuses. Cette paix ne présente pas de
connotations militaires. La paix sociale dans le cadre de ces petites commu-
nautés peut étre sauvegardée sans recours a la violence: aucun évéque n’a

3 La connexion étroite entre le theme de la militia Christi et celui du martyre
est encore plus évidente quand on prend en considération la connexion grammaticale
entre Eph 6,10-17 et 6,18-20. Eph 6,18-20 n’est pas une phrase indépendante,
comme les traductions le suggerent, mais une construction participiale dépendante de
la phrase précédente, ce qui veut dire que la guerre spirituelle s’accomplit en ce que
les chrétiens prient pour le prisonnier Paul. Cf. R. SCHNACKENBURG, Der Brief an die
Epheser (EKK X), Ziirich/Neukirchen, 1982, pp. 273, 275 et 287: «Durch die enge
Verbindung ‘mit lauter Gebet und Fiirbitte’... gehort die folgende Aufforderung zum
Beten und Wachen noch zur Kampfbereitschaft der Christen (...)» (p. 287).

40 R. SCHNACKENBURG, Epheser, pp. 349-355, montre que I’Eglise antique
considere le martyre comme une possibilité de la militia Christi.



80 GERD THEISSEN

alors de soldat. Cette démilitarisation de la paix ne signifie pas une perte de
pertinence sur le plan politique. Nos textes comportent quelques renvois
intentionnels et délibérés a la Pax Romana, si bien qu’apparaissent deux
types de rapport, I’'un oppositionnel et 1’autre fonctionnel, entre la Pax
Christi et la Pax Romana.

L’opposition entre Pax Christi et Pax Romana apparait de maniére
évidente a la fin du premier discours d’adieu de I’évangile de Jean: «Je
vous laisse la paix, je vous la donne. Que votre cceur cesse de se troubler et
de craindre.» (Jn 14,27.)

La paix «offerte par le monde» est tres probablement la Pax Romana.
Je dois cependant concéder que cela n’est pas unanimement reconnu. Ainsi
R. Schnackenburg, au demeurant un excellent commentateur de Jean,
estime qu’il n’y a pas ici la moindre indication permettant au lecteur de
penser a la Pax Romana*!. Sur ce point précis, je ne suis pourtant pas d’ac-
cord avec Schnackenburg et jaimerais faire ici quelques suggestions de
lecture. Mais je ne fais que suggérer.

Jésus commence lui-mé&me par établir un contraste entre la paix qu’il a
a offrir et la paix du monde. Puis, immédiatement a la suite du passage
cité, il déclare a ses disciples que «le prince de ce monde» va venir, mais
qu’il n’aura aucun pouvoir sur eux. «Le prince de ce monde», c’est Satan,
actif en Judas (Jn 13,2). Or, effectivement, lorsque Judas apparait sur la
sceéne, il est accompagné par une cohorte de soldats romains qu’il a a sa
disposition et de soldats au service de 1’aristocratie locale (Jn 18,3). Le lien
étroit entre «la paix que le monde donne» et «le prince de ce monde» est
évident, et le lien entre «la paix de ce monde» et les Romains est donc tout
aussi €troit.

Mon deuxieme argument est tiré de la scéne de Jésus devant Pilate
(Jn 18,36-38). Jésus établit un contraste entre son Royaume et le royaume
de ce monde. Il dit: «Ma royauté n’est pas de ce monde; si ma royauté
était de ce monde, les miens auraient combattu (...)» (Jn 18,36).

Pilate représente, sans aucun doute, le royaume de ce monde. Il dispose
de soldats, a la différence de Jésus. Si Jésus compare son Royaume avec le
royaume de ce monde en pensant a I’Empire romain, il est facile de
supposer que, lorsqu’il compare sa paix avec la paix du monde, il parle
aussi de la paix de ’Empire romain, la Pax Romana.

J'ajoute une dernicre observation. Jean ne parle pas littéralement de
«paix de ce monde», mais de la «paix que le monde donne». Le verbe
Oidwpt apparait a trois reprises. Mais qui donne alors la paix? Ce fut pour
moi une grande surprise de ne pas pouvoir trouver beaucoup de paralleles

41 R. SCHNACKENBURG, Das Johannesevangelium (HThK 1V, 3), Freiburg, 3¢ éd.,
1979, p. 97: «Nichts deutet darauf hin, daB Joh an die Pax Romana oder an
sonstigen Frieden dichte, den die Welt geben konnte.»



PAX ROMANA ET PAX CHRISTI 81

grecs A cette expression «donner la paix»**. Le parallele le plus proche
semble étre ’expression latine «dare pacem» (Tite-Live 3,2,2; 3,24,10;
5,27,15; Ovide, Met. 15,831). «Dare pacem» était trés certainement un
terme latin appartenant au langage technique, juridique et politique de la
législation romaine™®.

La communauté johannique interpréte ainsi sa relation au monde de
maniere dualiste. Cela vaut également pour son concept de paix: la Pax
Christi et la Pax Romana s’opposent I'une a I’autre. La communauté chré-
tienne est une contre-société.

L’évangile de Luc établit, quant a lui, un lien tout différent entre Pax
Christi et Pax Romana, en introduisant 1’idée selon laquelle la Pax Christi
peut contribuer a la Pax Romana, et cela dans une relation fonctionnelle™.

Trois remarques a ce sujet:

Premierement, 1’évangile de |’enfance présente Jésus comme le roi
davidique attendu, celui qui sauvera la nation de ses ennemis (Lc 1,71).
Les anges font la promesse qu’il établira «la paix sur la terre» parmi ceux

42 C’est Dieu qui «donne» la paix (Ag 2,9; Testament de Daniel 5,9.11), et on
attend de Jésus qu’il «donne» la paix (Lc 12,51; ¢f. Mt 10,34).

3 Les textes pertinents 2 ce propos sont: «Fabio extra ordinem, quia is victor
pacem Aecquis dederat» (Tite-Live 3,2,2); «Eodem anno Aequis pax est petentibus
data» (3,24,10); «Pace data exercitus Romam reductus» (5,27,15); «Pace data terris
animum ad civilia vertet» (Ovid Met 15,831). Il faut aussi comparer la phrase «leges
pacis dare» (Tite-Live 31,11,17; 31,19,6, etc.). E. DINKLER, Art. «Friede», RAC, 8§,
1972, pp. 434-505, interpréte ces textes: «Der Sieger setzt eben den F., verfiigt und
stiftet ihn, indem er conditiones u. leges pacis auferlegt. Die besonders bei Caesar
hiufige Verbform pacare wird also in der Redeform pacem dare interpretiert. Wir
haben eine feststechende politisch-rechtliche Wendung darin zu erblicken (...)»
(p. 442).

4 Beaucoup d’exégétes ont souligné qu’il y a dans I'Evangile de Luc et les
Actes des Apotres une relation entre la Pax Romana et la paix de Jésus-Christ.
J. CoMmBLIN, «La paix dans la théologie de Saint Luc», Ephemerides Theologicae
Lovanienses, 32, 1956, pp. 439-460, suppose que la Pax Romana a fourni le schéma
de base de la conception d’une Pax Israelitica, accomplie par Jésus, et qui consiste
en une réconciliation entre le peuple d’Israél et les nations (p. 459); mais il admet
que «dans la théologie de saint Luc il n’y a qu’une influence inconsciente de la
théologie impériale» (p. 460). A. STROBEL, «Die Friedenshaltung Jesu im Zeugnis der
Evangelien — christliches Ideal oder -christliches Kriterium?», Zeitschrift fiir
evangelische Ethik, 17, 1973, pp. 97-106, montre que la paix chez Luc est
I’accomplissement d’un désir ardent de paix au I siécle apres I.-C., aprés les
désillusions vécues sous Néron et Domitien. H. FRANKEMOLLE, «Kaiserlicher und/oder
christlicher Friede nach Lukas. Zur Struktur der lukanischen Geburtsgeschichte
(2,1-10)», dans: H. FRANKEMOLLE, Friede und Schwert, Mainz, 1983, pp. 85-97, met
I’accent sur I’antithése entre la Pax Romana et la notion lucanienne de la paix: les
récits d’enfance sont & son avis une provocation politique contre l'idéologie de la
paix véhiculée dans I'Empire romain. K. WENGST, Pax Romana, pp. 112-131,
considere au contraire Luc comme un apologete de I’ordre romain.



82 GERD THEISSEN

que Dieu aime (Lc 2,14). Mais ce nouveau roi davidique nait sous la loi
d’Auguste. Le récit présente une certaine tension: comment cette paix se
réalisera-t-elle? Et chez qui? Que peut-on dire de la relation entre ce
nouveau roi et César?

Deuxieme remarque: c’est la guerre juive que Luc a en vue (cf.
Lc 21,20-24). Anticipant le sort de Jérusalem, Jésus pleure des larmes
ameres. Il voit les femmes de Jérusalem pleurant sur elles-mémes et sur les
enfants. La guerre juive n’est-elle pas un démenti direct de la promesse de
«paix sur la terre»? La réponse de Luc a cette question pourrait &étre
énoncée de la maniere suivante: si les contemporains de Jésus avaient
accepté son enseignement, on aurait pu éviter la guerre juive. C'est ce
qu’exprime Luc 19,41-44:

«Quand il approcha de la ville et qu’il 'apercut, il pleura sur elle. Il
disait: ‘Si tol aussi tu avais su, en ce jour, comment trouver la paix...!
Mais hélas, cela a été caché a tes yeux. Oui, pour toi, des jours vont venir
ou tes ennemis établiront contre toi des ouvrages de siege, ils t’encercleront
et t’enserreront de toutes parts, ils t’écraseront, toi et tes enfants au milieu
de toi, et ils ne laisseront pas en toi pierre sur pierre, parce que tu n’as pas
reconnu le temps ou tu as été visitée.’»

Or, juste avant ce passage, les disciples reprennent le message des
anges mais en restreignant la paix au domaine du ciel: «Paix dans le ciel et
gloire au plus haut des cieux» (Lc 19,38).

Troisieme remarque: si la paix n’a pas pu étre réalisée en ces jours-1a —
bien qu’il y ait une réelle possibilité —, quand le sera-t-elle? Qui sont ceux
a qui la promesse de paix a été faite, ceux que Dieu aime? Luc fait ici la
suggestion suivante: c’est dans la communauté chrétienne que la paix
devient une réalité. Lorsque Corneille, le premier paien mais aussi le repré-
sentant du pouvoir militaire, devient un chrétien, Pierre déclare:

«Je me rends compte en vérité que Dieu est impartial, et qu’en toute
nation quiconque le craint et pratique la justice trouve accueil aupres de lui
(...). Son message, il I’a envoyé aux Israélites: la bonne nouvelle de la paix
par Jésus-Christ, lui qui est le Seigneur de tous les hommes.» (Act 10,34-
36)

C’est la méme idée que dans 1’épitre aux Ephésiens: I'unité entre les
Juifs et les paiens dans la communauté chrétienne, c’est la paix, une paix
sociale. Mais Luc est le seul auteur du Nouveau Testament qui dit explici-
tement que cette paix peut avoir un réel impact sur la politique: la prédica-
tion de Jésus contient une promesse de paix sur la terre — a la seule condi-
tion que son message soit accepté.

Nous sommes parvenu au terme de nos considérations. Concluons par
une breve interprétation de nos résultats.

Juifs et Romains constituaient deux nations qui toutes deux ont cru
avoir pour mission de réaliser la paix, les Romains par ’expansion et le



PAX ROMANA ET PAX CHRISTI 83

gouvernement de leur immense empire, les Juifs par I’espérance d’une paix
messianique pour le futur. Les trois guerres juives si meurtriéres ont pu étre
I’une des conséquences de ce conflit entre deux conceptions de la paix. En
tout cas, confrontée au judaisme, la Pax Romana a échoué.

Dans une atmosphére de tension croissante entre Juifs et gentils, un
groupe juif et ses adhérents paiens — les premiers chrétiens — développent
alors une nouvelle conception de la paix: une paix sociale, une paix de la
communauté, indépendante de tout pouvoir politique ou militaire. Elle est
aussi tout a fait indépendante du parallélisme socio-mythique entre guerres
humaines et guerres divines. Cette paix est basée sur des convictions reli-
gieuses: en Christ se trouve la paix entre Dieu et I’homme, qui s’accomplit,
en tant que paix sociale, dans de petites communautés. Cette paix sociale
coexiste avec les guerres politiques dans le monde, tout en conservant son
autonomie vis-a-vis de celui-ci. Elle est en méme temps un modele positif
pour un monde qui cherche la paix entre les nations, et un contre-modeéle
pour un monde qui n’est pas capable de trouver cette paix. Et c’est & cause
de cette «autonomie oppositionnelle» qu’elle peut avoir des répercussions
possibles sur la paix politique. C’est pour cette raison qu’on peut parler
d’une démilitarisation mais non pas d’une dépolitisation de la conception de
la paix.

Ce processus, qui connait quelques paralleles dans le judaisme rabbi-
nique dont je ne peux parler ici®, a été rendu possible grice 2 trois
facteurs:

1. Au sein du monde romain hellénistique, les premiers chrétiens,
comme les Juifs, constituent des sous-structures sans pouvoir politique ou
militaire réel. Les deux groupes présentent des traditions se référant a une
nation indépendante et a la société dans son ensemble. Ils ont a réinter-
préter ces traditions en les adaptant a leur situation caractérisée par une
dépendance politique. L’idée de paix sociale témoigne d’un processus d’ac-
culturation a la société romaine et a sa Pax Romana.

2. Le mot biblique pour «paix», «shalom», revét une signification plus
large que «pax» ou «eipfjvn». «Shalom» inclut tous les aspects positifs de
la vie, et pas seulement I’absence de guerre*®. La valeur sémantique trés

4 Cf. J. GENOT-BISMUTH, «Pacifisme pharisien et sublimation de I’idée de guerre
aux origines du rabbinisme», Etudes théologiques et religieuses, 56, 1981,
pp- 73-89.

4 On peut distinguer quatre conceptions de la «paix» dans 1’Antiquité. Dans
I’Ancien Testament, «shalom» signifie le salut terrestre dans son ensemble. Les
Grecs nomment «eiprivn» un état sans guerre. Les Romains désignent par «pax» le
traité qu’on signe aprés une victoire. Quant a la conception chrétienne, E. DINKLER,
«Frieden», RAC, 8, 1972, p. 493, la compare ainsi aux conceptions grecque et
romaine: «Man sieht von allem die Uberwindung des griech. Zustandsbegriffs u. der
rom. Konzeption einer Vertragshandlung. Akzentuiert darf man sagen, daB dem



84 GERD THEISSEN

large de «shalom» permet le développement d’une conception de la paix
susceptible d’intéresser des gens n’appartenant pas aux classes dirigeantes.

3. La troisieme remarque que je voudrais faire concerne un fait qui n’a
probablement pas de parallele en dehors du christianisme primitif. Les
petites communautés chrétiennes ont fait ['expérience d’un pouvoir d’inté-
gration dans leur vie communautaire, réunissant des groupes jusque la
hostiles entre eux dans la société. La lettre aux Ephésiens décrit cette expé-
rience tout en développant une «théologie de la paix». Cependant, cette
derniére n’a pas connu beaucoup de succes au cours de [’histoire de
I’Eglise: le christianisme n’a pas réuni Juifs et gentils, mais il a maintenu
et méme accru 1’ancienne hostilité envers les Juifs, ce qui est extrémement
tragique.

J’hésite un peu a appliquer ces résultats a la situation actuelle. Toute-
fois, je pense qu’il est important de s’apercevoir que 1’idée de paix ne
concerne pas seulement les gouvernements des nations mais tout aussi bien
la société. Ce n’est pas seulement 1’affaire de la classe dirigeante mais cela
concerne €galement les gens sans aucun pouvoir, ni politique ni militaire.
Et bien que je sois certain que, plus que jamais, la menace nucléaire
constitue pour I’humanité un défi — le défi de la paix avec tous —, je ne
pense pas que la peur, & elle seule, puisse €tre une base suffisante pour
‘relever ce défi. Notre réponse devra étre plus profondément enracinée dans
notre vie morale, sociale et religieuse.

griech. F. als habituellem Sein des Zustands u. dem rom. F. als aktuellem Handeln
der F. als eschatologische Gabe (...) gegeniibertritt.» Je voudrais ajouter que le don
eschatologique de la paix s’incarne dans la paix sociale des communautés
chrétiennes, qui est une paix démilitarisée, mais non pas dépolitisée.



	Pax romana et pax christi : le christianisme primitif et l'idée de paix

