
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 3: Approches de Fichte

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 123 (1991), P. 333-350

BIBLIOGRAPHIE

Le martyre clans T Eglise ancienne. Textes choisis et présentés par A.-G. Histoire de

Hamman. traduction par F. Papillon. S. Bouquet. Sœur B. Landry. la théologie
N. Siarri. F. Fremont-Vergobbi et P. Gauriat (Les Pères dans la foi.
38), Paris. Migne. 1990. 145 p.

Mariage et virginité clans l'Eglise ancienne. Introduction de L. Bouyer.
Textes traduits par F. Quéré, Sœur M.-E. Ritter et Dom V. Desprez.
notes et indications doctrinales par A.-G. Hamman (Les Pères dans la
foi. 39). Paris. Migne. 1990. 165 p.

Sous le sigle «Migne» et diffusés par l'éditeur Brepols. ces deux volumes
ouvrent une série consacrée aux classiques de la vie spirituelle. Ils demeurent fidèles
à la perspective pédagogique qui caractérise l'ensemble de la collection «Les Pères
dans la foi». Les volumes et les différents textes reçoivent en effet des introductions
destinées au public le plus large et les ouvrages s'achèvent par un guide thématique
ct une sélection bibliographique qui doivent favoriser un approfondissement
personnel (ou poursuivi dans le cadre d'un groupe). L'annotation est judicieusement
conçue: éclairante, précise et sans pédanterie. La seule réserve que suscite cette
entreprise concerne les «guides thématiques». Plutôt que d'inciter le lecteur à percevoir

la singularité de chaque texte et par là à prendre conscience du relief de

l'histoire, ils l'invitent à dégager une unité doctrinale et spirituelle qui n'est bien sûr pas
inexistante, mais qui paraîtra parfois quelque peu réductrice. — Si l'on n'est pas
étonné de trouver dans le premier volume le Aux martyrs de Tertullien et l'Exhortation

au martyre d'Origène. on se félicite de les voir accompagnés de quatre textes
de Cyprien. les Lettres 6. 10 et 76 ainsi que le bel écrit .4 Fortunatus. Le deuxième
volume contient également trois ouvrages attendus: le A sa femme de Tertullien, la

Vie de Macrine de Grégoire de Nysse et l?instruction d'une vierge d'Ambroise.
Mais il renferme, lui aussi, une suiprise appréciée: la traduction des Deux lettres aux
vierges conservées en syriaque et appartenant au corpus pseudo-clémentin. — Nous
recommandons à celles et ceux qui ne font pas une poussée d'urticaire à la seule

idée qu'une femme puisse une fois être ordonnée de s'épargner la lecture de

l'introduction générale de L. Bouyer.

Eric Junod

Ramsay MacMullen, Le paganisme dans T empire romain. Traduit de

l'américain par A. Spiquel et A. Rouselle (Les chemins de l'histoire),
Paris, PUF, 1987. 323 p.

Avec retard, nous signalons cette excellente traduction de Paganism in the

Roman Empire parue en 1981 au Yale University Press. Faut-il — compte tenu de la



334 BIBLIOGRAPHIE

notoriété de l'auteur et du livre — rappeler qu'il s'agit de l'une des études les plus
stimulantes, les plus intellectuellement provocantes, qui aient été consacrées à l'histoire

religieuse de l'Empire romain aux IF et IIIe siècles? En plus de l'immense et
passionnante information qu'il fournit sur les cultes. l'A. met allègrement en cause
nombre de catégories et d'explications qui se sont imposées dans l'historiographie
chrétienne aussi bien que non chrétienne. Ses remarques sur la difficulté de caractériser

et de «périodiser» l'évolution de la religiosité, ses réflexions sur le concept de
monothéisme, sa tentative d'envisager la religion comme un système et ses remarques

sur la façon dont le paganisme est mort n'intéresseront pas les seuls spécialistes
de l'Antiquité tardive et du christianisme ancien. Elles soulèvent des problèmes
méthodologiques et épistémologiques qui sont en effet au cœur du travail historique
sur le religieux et sur ses aspects sociaux

Eric Junod

David Halpérin. The Faces of the Chariot. Early Jewish Responses
to Ezekiel's Vision (Texte und Studien zum Antiken Judentum 16),

Tübingen. J.C.B. Mohr. 1988. 610 p.

Selon la tradition juive, il n'est pas. dans le canon biblique, de texte plus difficile

et mystérieux que celui de la vision du Char divin (Merkabah), que le prophète
Ezéchiel a eue au seuil de son ministère prophétique. Cette vision, et les détails
qu'elle contient, par la fascination qu'ils ont exercée au cours des siècles, ont suscité
de nombreux commentaires, dans le dédale desquels David Halpérin a le grand
mérite d'être entré, avec autant de minutie que de patience et de perspicacité. Il nous
donne ici le résultat de plus de vingt ans de recherches. Ce sont tout d'abord les
écrits de nature apocalyptique qui sont analysés et mis en rapport avec la Merkabah
— Daniel. Enoch. Apocalypse de Jean, apocalypses apocryphes juives. L'auteur
nous introduit ensuite pas à pas dans les diverses exégèses du rabbinisme ancien et
des traditions synagogales. les regroupant autour de quelques thèmes privilégiés qui
les rapprochent entre elles. Enfin, c'est dans le monde plus complexe, à cause de sa

nature ésotérique. des tlekhalot ou livre des Palais que nous sommes naturellement
conduits. Nous y trouvons une méditation profonde et une expérience visionnaire,
cherchant à être à nouveau la bénéficiaire de l'ascension primordiale, pour éclairer
tous les mystères auxquels se réfère la Merkabah. ce lieu ontologique entre Dieu et
l'homme, qui se dévoile rempli de présences symboliques animales et d'anges aux
fonctions infiniment variées. Au travers de cette littérature herméneutique vivante,
jamais rassasiée d'intelligibilité nouvelle. David Halpérin tente de montrer comment
s'est structurée et construite la pensée rabbinique dans sa spécificité juive, tout à la
fois consciente de devoir mettre en relation la vision d'Ezéchiel avec d'autres
contextes théophaniques (Sinaï. Gen. 32. Isaïe 6). et très prudente vis-à-vis des

déviations doctrinales et des dangers que pourrait apporter une méditation trop
audacieuse et subtile sur des réalités et des symboles dont l'ambiguïté demeure et risque
d'induire aux tentations lucifériennes ou démoniaques. Un intéressant chapitre se

concentre sur l'exégèse origénienne d'Ez.l. Par de remarquables appendices, non
seulement l'auteur prend la peine d'introduire de manière plus claire son lecteur
dans les sources rabbiniques. mais poursuit quelques développements sur les liens

qu'on peut ou non discerner avec la gnose ou avec certains thèmes de spéculations
islamiques.

Jean Borei.



BIBLIOGRAPHIE 335

Bernard Pouderon, Athénagore d'Athènes. Philosophe chrétien (Théologie
Historique, 82), Paris. Beauchesne. 1989. 354 p.

L'A. donne ici. sous une forme remaniée, la première partie de sa thèse de
doctorat es lettres; la seconde — une édition-traduction de la Supplique et du Traité
sur la résurrection d'Athénagore — paraîtra dans la collection «Sources
Chrétiennes». Les études approfondies sur Athénagore sont trop rares (on signalera
surtout celle de L. W. Barnard parue en 1962 dans la même série) pour qu'on ne se

félicite pas de disposer d'une monographie complète, qui offre en particulier
l'avantage de mettre en valeur le Traité sur la résurrection. L'attribution de ce traité
a été discutée. R. M. Grant a prétendu, sur des bases légères, qu'il s'agirait d'un
ouvrage antiorigénien. E. Gallicet. dans une étude plus solide, a tenté de montrer
qu'il ne pouvait être du même auteur que la Supplique. L'A. nous paraît dans le vrai
quand, au terme d'un nouvel examen, il conclut: «les similitudes sont plus convaincantes

que les différences qui. en elles-mêmes ne prouvent rien — sauf si elles relèvent

d'une incompatibilité doctrinale» (p. 81). Athénagore aurait composé ce traité
après la Supplique (v. 177) dans le but de réfuter les objections païennes et gnostiques

à la doctrine de la résurrection de la chair. Dans cet écrit, qui tient à la fois de

l'apologie et de l'ouvrage doctrinal, il s'engage sur des chemins nouveaux en affrontant

une redoutable difficulté: démontrer de façon rationnelle l'unité de l'être humain
composé d'un corps et d'une âme. Il sera de la sorte amené à conclure que c'est le

corps originel qui ressuscitera, selon ses constituants primitifs. — Envisageant tour à

tour «les grands thèmes d'Athénagore», «Athénagore et la pensée de son temps», «le

polémiste» et enfin «les sources d'Athénagore». l'A. présente Athénagore comme un

esprit tolérant et un homme cultivé qui s'est efforcé d'accommoder ses convictions
philosophiques et ses exigences de rationalité à la foi et à la doctrine vers lesquelles
il s'est finalement tourné. — L'ouvrage est aisé à lire, mais ses lignes de force sont
quelque peu diluées dans un exposé trop long. L'utile chapitre sur «les sources»
aurait pu être intégré à celui sur «Athénagore et la pensée de son temps», lequel
aurait tout spécialement gagné à subir une sérieuse cure d'amaigrissement. On

remarque en plusieurs occasions qu'il s'agit d'une thèse universitaire soucieuse de

montrer qu'aucune lecture importante, fût-elle légèrement en dehors du sujet, ne lui
a échappé.

Eric Junod

Tertullien, Le mariage unique (De monogamia). Introduction, texte

critique, traduction et commentaire de Paul Mattei (Sources
Chrétiennes, 343) Paris, Cerf. 1988, 424 p.

Pour la troisième et dernière t'ois (après le A son épouse et l'Exhortation à la

chasteté). Tertullien. vers 214. consacre un traité à la question du remariage des

veufs. Pourquoi cette obstination à reprendre le problème et qu'a-t-il de véritablement

nouveau à dire? Dans l'étude fouillée et souvent brillante qu'il propose en

guise d'introduction, P. Mattei défend l'idée que le De monogamia ne marque pas

une nette évolution dans la pensée de Tertullien à propos du remariage, mais que.

sur le mariage surtout, il synthétise et clarifie des conceptions déjà formulées
antérieurement. La position de Tertullien. si difficile à systématiser parce qu'elle
s'exprime dans des formules subtiles, parfois abruptes et paradoxales, introduites dans

des argumentations limitées et circonstancielles, se caractérise par au moins deux



336 BIBLIOGRAPHIE

traits: une constante défense du mariage contre les marcionites. la conviction, d'autre
part, que dans les temps actuels le mariage n'est au mieux qu'un acte permis, c'est-
à-dire un bien relatif ou un moindre mal. Le De monogamia présente l'intérêt de

cerner avec une précision nouvelle les composantes du mariage selon Tertullien: à la
fois union charnelle et lien entre deux âmes (donc deux volontés), il constitue un

pacte répondant à la volonté de Dieu, ce qui implique notamment qu'il ne peut être
défait par le divorce. P. Mattei souligne par ailleurs la netteté avec laquelle Tertullien

expose dans ce traité une vision de la théologie de l'histoire qui. sans être
nouvelle, est marquée par une sorte de concentration christologique: le croyant participe

déjà à la vie du Christ ressuscité, ce qui représente un argument supplémentaire
contre tout remariage. — Après un rappel clair des problèmes spécifiques que pose
la tradition manuscrite et imprimée de ce traité, P. Mattei fournit une édition
critique, accompagnée d'un apparat complet et intelligemment conçu; il a par
ailleurs l'excellente idée de donner un apparat des «testimonia» qui permet de

mesurer l'écho que ce traité a trouvé dans l'œuvre de Jérôme. L'annotation, fort
heureusement, ne privilégie pas les question stylistiques et philosophiques au détriment

des problèmes doctrinaux. Enfin, parmi les index, on signalera un utile tableau
des correspondances entre ce traité et les deux autres consacrés par Tertullien au
même sujet ainsi qu'un index de notions importantes qui renvoie à l'introduction et

aux notes.

Eric Junod

Origene, Homélies sur Ezéchiel. Texte latin. Introduction, traduction et

notes par Marcel Borret s.j. (Sources Chrétiennes, 352), Paris, Cerf,
1989, 524 p.

Ces 14 homélies d'Origène sont transmises dans une version latine de Jérôme.
M. Borret, dans son introduction, avalise les conclusions de P. Nautin (dans son
Origene, t. I, Paris 1977) sur le cycle triennal des prédications d'Origène sur l'Ancien

Testament à Cesaree de Palestine entre 239 et 242 (trois séries annuelles

respectivement sur les livres sapientiels, prophétiques et historiques). Quant à la

traduction dédiée au prêtre Vincent de Constantinople, elle pourrait, selon M. Borret.
remonter au séjour de Jérôme à Constantinople (379-381) durant lequel Grégoire de

Nazianze lui aurait révélé les richesses de l'œuvre origénienne. Ce point a été

contesté avec raison par P. Nautin dans un article récent sur la lettre de Jérôme à

Vincent («La lettre Magnum esl de Jérôme à Vincent et la traduction des homélies

d'Origène sur les prophètes» dans Jérôme entre l'Occident et l'Orient. Actes du

Colloque de Chantilly (septembre 1986). éd. Y.-M. Duval, Paris 1988, p. 27-39); la

traduction est antérieures à 379 et remonte sans doute au séjour de Jérôme à

Antioche. — Origene avait également composé un commentaire en 25 tomes sur
Ezéchiel dont il ne reste malheureusement que des fragments caténiques et un extrait
dans la Philocalie. Ces homélies constituent donc le seul ensemble origénien important

qui subsiste sur ce livre biblique. De manière curieuse, elles ne constituent pas

une séquence continue, mais elles se répartissent en petites unités sur diverses
sections de l'écrit prophétique (hom. 1 sur le ch. 1; hom. 2-5 sur les ch. 13-15; hom.
6-12 sur les ch. 16-17; hom. 13 sur le ch. 28: hom. 14 sur lc ch. 44). Lc langage
souvent imagé et visionnaire du prophète convient manifestement à Origene. Avec
science et précision, faisant jouer toute l'Ecriture, il cherche le sens des symboles en

questionnant fréquemment celui qui lève le voile de l'Ancien Testament. — Le



BIBLIOGRAPHIE 337

texte latin est emprunté à l'édition que W. Baehrens avait publiée dans le Corpus de
Berlin en 1925 (GCS 33); il est reproduit sans apparat critique. La traduction fluide
de M. Borret est accompagnée de rares notes en bas de page, mais elle est suivie de
14 notes complémentaires relatives surtout à des problèmes doctrinaux. L'ouvrage
contient trois index: scripturaire, noms propres (en latin) et analytique (en français).

Eric Junod

Eusèbe de Cesaree, La Préparation évangélique (livres XIV-XV). Introduc¬
tion, texte grec, traduction et annotation par Edouard des Places s.j.
(Sources Chrétiennes, 338), Paris, Cerf, 1987, 450 p.

Grâce à l'ardeur peu commune du P. des Places, la publication de La Préparation

évangélique dans la collection «Sources Chrétiennes» touche bientôt à sa fin;
seuls manquent encore les livres VIII-X. Si les livres XIV-XV sont les deux derniers
de la Préparation, on rappellera cependant que celle-ci n'est en fait que le premier
volet, sans doute le plus intéressant, d'un vaste ouvrage qui se poursuit par la
Démonstration évangélique. — Pour les historiens de la philosophie de l'Antiquité
classique et post-classique, ces livres XIV et XV sont particulièrement précieux du
fait des sujets traités et des citations choisies. Au livre XIV. l'apologète chrétien, qui
ne manque pas de rappeler une fois encore son admiration (sincère) pour les philosophes

grecs, développe l'argument des désaccords qui les opposent, suite aux
dissidences survenues au sein des écoles et aux trahisons dont les maîtres antérieurs
furent l'objet. Cet argument classique, que les chrétiens n'ont pas inventé mais dont
ils feront un large usage interne dans leur combat contre les hérésies, s'appuie
notamment sur des passages, non conservés par ailleurs, du traité de Numénius Sur
TInfidélité de l'Académie à Platon ainsi que d'un ouvrage d'Aristoclès de Messine,
le maître d'Alexandre d'Aphrodisias. Le livre XV, quant à lui, expose et critique des

opinions philosophiques, aristotéliciennes et stoïciennes principalement, sur le monde
(sa genèse et sa constitution), sur Dieu et sur les astres. Il est également riche en
citations dont Eusèbe est le seul témoin: notamment Aristoclès. Numénius. Porphyre,
Longin, Atticus, Aétius.

Eric Junod

Saint Ephrem The Syrian, Hymns on Paradise. Introduction and translation

by Sebastian Brock, New York, Saint Vladimir's Seminary Press, 1990,

240 p.

Traduction anglaise complète de l'œuvre de jeunesse de saint Ephrem (ca. 306-

373), comprenant 15 Hymnes, soit 3204 vers. Le Diacre d'Edesse y évoque tout ce

qui est figure du Paradis perdu et du Paradis futur. Mais le Paradis est encore, pour
lui. dans la structure cosmologique du monde, le sommet et le centre de l'univers et,
dans l'histoire du salut, une réalité capitale présente au temps de Noé, de Moïse, de

la construction du Temple, du mystère de la Croix et de l'organisation de l'Eglise.
Pour le Docteur des Eglises de langue syriaque, le Paradis est la notion essentielle
de la cosmologie, de la sotériologie et de l'eschatologie.

Jean Borel



338 BIBLIOGRAPHIE

Hilaire de Poitiers, Commentaire sur le Psaume 118, t. I-II. Introduction,
texte critique, traduction, index et notes par Marc Milhau (Sources
Chrétiennes, 344 et 347), Paris, Cerf, 1988, 286 p. et 330 p.

Parce qu'il exprime sous tous ses aspects la relation vivante du croyant à Dieu
et qu'il s'est prêté à une interprétation christologique. le psautier est le livre de l'Ancien

Testament qui fut le plus souvent et le plus longuement expliqué par les Pères
de l'Eglise. Hilaire, vers la fin de sa vie, sera, avec Eusèbe de Verceil (dont le texte
est perdu), le premier auteur latin à le commenter. Des 58 traités conservés, celui sur
le Psaume 118 (numérotation de la LXX) est évidemment le plus ample, puisque le

texte expliqué comporte 176 versets, répartis en 22 parties de 8 versets, suivant les
22 lettres de l'alphabet hébreu. A l'exemple d'Origène. dont il dépend étroitement.
Hilaire présente ce psaume comme un enseignement à la connaissance de Dieu qui
implique l'obéissance et une vie morale parfaite. En reprenant en grande partie la

technique d'interprétation et la doctrine spirituelle de son modèle alexandrin,
l'évêque de Poitiers ne fait-il que composer une version résumée du commentaire
origénien. expurgée de quelques développements grammaticaux, philosophiques et

polémiques? L'introduction et l'annotation de M. Milhau. qui relèvent précisément
les similitudes et les différences, permettront au lecteur de se forger une opinion à

ce sujet. Elles lui fourniront également d'utiles observations sur des influences
spécifiquement latines (païennes et chrétiennes) qui s'exercent sur Hilaire. Mais, une fois
faite la part des dépendances, on ne peut qu'être frappé par les qualités pédagogiques

du commentateur latin. Sans jamais se perdre dans des digressions, il
développe son explication avec un souci de sobriété et de clarté proprement remarquable.
— M. Milhau a préparé une nouvelle édition critique de ce texte qui s'appuie sur
tous les témoins conservés (parmi lesquels deux manuscrits du Ve siècle) et qui
corrige certains des choix effectués par A. Zingerle (CSEL 22).

Eric Junod

Saint Isaac of Nineveh, On ascetical Life, New York, Saint Vladimir's
Seminary Press, 1989, 116 p.

Ce petit livre, de format de poche, offre un choix en traduction anglaise, à partir
de l'unique édition syriaque de P. Bedjan. de 6 Discours, sur les 86 Discours ascétiques

qu'a écrits Isaac de Ninive au VIF™ siècle. Cet homme qui, cinq mois après son
installation sur le siège episcopal de Ninive, l'a quitté pour se retirer définitivement
dans la solitude de la montagne de Bet-Huzayé, parmi d'autres anachorètes, nous a

laissé une œuvre qui demeure l'une des synthèses de théologie ascétique et mystique
les plus profondes du christianisme de tous les temps, de l'Eglise syriaque en particulier,

et qui est l'héritière directe de Jean d'Apamée et d'Evagre le Pontique.

Jean Borel

Paul Verdeyen, s.j., Ruusbroec l'admirable (Petits Cerf-Histoire), Paris,

Cerf, 1990, 186 p.

Paul Verdeyen, connu par une thèse de doctorat publiée à Paris en 1975 sur la

Théologie mystique de Guillaume de Saint-Thierry, nous donne ici une excellente et



BIBLIOGRAPHIE 339

originale introduction à la vie et à l'œuvre de Jean Ruusbroec (1293-1381), considéré

à juste titre comme l'un des grands mystiques de tous les temps. Dans cette
nouvelle biographie, l'auteur, en tirant parti de toutes les données historiques
disponibles, décrit avec beaucoup de sensibilité spirituelle les années de solitude, dans la
forêt de Soignes, où Ruusbroec s'était retiré avec quelques amis. Un tiers du livre
est consacré à des extraits typiques tirés des œuvres majeures du Bienheureux.

Jean Borel

Maurice-Ruben Hayoun, La Philosophie et la Théologie de Moïse de

Narbonne 1300-1362) (Texts and studies in medieval and early modem
Judaism 4). Tübingen. J.C.B. Mohr. 1989, 320 p.

De façon vivante ct suggestive. Maurice-Ruben Hayoun nous introduit, par cette
étude, dans l'univers philosophique de Moïse de Narbonne. qu'il considère comme le
«dernier grand penseur juif médiéval à avoir défendu la primauté du concept philosophique

face aux assauts d'un puissant courant ésotérique qui entreprenait de l'intérieur
la conquête du judaïsme» (p. 299). En effet, dans la France méridionale du
XVIe siècle, deux courants, deux visions du monde, deux méthodes se disputaient
âprement les meilleurs esprits juifs: l'averroîsme et la kabbale. Or. Moïse de

Narbonne. par la formation et la profonde culture philosophique et rabbinique qu'il
avait déjà acquise de par sa famille perpignanaise. devenu plus tard disciple et admirateur

inconditionnel d'Aristote et de ses deux commentateurs juif et musulman.
Maïmonide et Averroès, a pris toute sa vie le contre-pied de ceux qui, influencés par
la diffusion des écrits kabbalistes (le Bahir, le Zohar). et toujours très présents dans
les débats qui agitaient les communautés juives de l'époque, voulaient rejudaïser.
selon ses sources et son génie propres, le judaïsme lui-même. Maurice-Ruben Hayoun
nous conduit donc pas à pas dans l'énorme travail de relecture et de réinterprétation
purement philosophique qu'a fait Narboni de la Bible et de la religion juive, qu'il
considérait plus propres à éduquer la masse qu'à mettre sur la voie de la contemplation

des intelligibles. Par ses écrits et ses commentaires érudits d'Avicenne. Avem-
pace, Ibn Tufayl et Ibn Roshd. on peut vraiment dire que l'œuvre de Narboni. au plan
philosophique, consiste en une synthèse judéo-musulmane achevée. Sans pouvoir
entrer dans le détail de sa présentation, qu'il nous suffise d'indiquer ici autour de

quels thèmes principaux s'organise la matière des recherches de l'auteur: la doctrine
de Dieu, le problème de la production éternelle de l'univers, les intellects séparés, les

sphères et leurs influences sublunaires, l'anthropologie et l'epistemologie, et. enfin, ce

qui touche la prophétie, les miracles, la Tora, les mitswol et la prière.

Jean Borel

John Meyendorff, Byzantium and the rise of Russia. A study of Byzan-
tino-Russian Relations in the Fourteenth Century, 2nd Reprint, New

York, Saint Vladimir's Seminary Press, 1989. 326 p.

John Meyendorff est incontestablement le meilleur historien actuel des Eglises
orientales grecques et slaves. De confession orthodoxe lui-même, professeur à l'Institut

de théologie orthodoxe Saint Vladimir de New York, il poursuit, avec patience,

envergure et sympathie, d'importantes recherches sur la complexité des rapports



340 BIBLIOGRAPHIE

qu'ont entretenus, dans l'histoire, l'empire byzantin et l'empire russe. Parue en
1981, la première édition de cette excellente étude fut rapidement épuisée. Il est
heureux qu'elle soit à nouveau disponible car, à ce jour, elle n'a pas été remplacée.
L'auteur y fait le point sur le rôle déterminant qu'a joué la diplomatie ecclésiastique
de Byzance dans la croissance de la prise de conscience de la nation russe en tant
que telle, alors même qu'elle n'était encore qu'une province de l'empire mongol et,
surtout, dans l'émergence de la ville de Moscou comme capitale et siège du Métropolite

de l'Eglise russe, dès 1326. Très intéressants sont les chapitres consacrés aux
nombreuses conséquences idéologiques et politiques qui suivirent la victoire du
mouvement hésychaste à Constantinople, dont Grégoire Palamas. moine athonite et
archevêque de Thessalonique. fut le plus brillant et ardent défenseur, face à la
montée du rationalisme d'origine latine, dont Barlaam fut le représentant majeur.
Bref, c'est en lisant attentivement John Meyendorff que l'on mesure, avec autant
d'étonnement que d'émerveillement, le profond impact que la spiritualité et la théologie

chrétiennes ont eu sur la vie politique, culturelle et religieuse du monde orthodoxe

grec et slave, depuis les origines jusqu'aujourd'hui.

Jean Borel

Marc Lods, Protestantisme et tradition de T Eglise (Patrimoines, Christia¬

nisme), édité par J.-N. Pérès et J.-D. Dubois, Paris, Cerf, 1988, VII +
368 p.

A l'occasion de ses 80 ans, J.-N. Pérès et J.-D. Dubois ont eu l'heureuse idée
de publier un recueil de quinze articles que le doyen Marc Lods avait jadis fait
paraître dans diverses revues, ainsi que sa contribution sur «La patristique comme
discipline de la théologie protestante», parue dans l'ouvrage collectif Faculté de

Théologie Protestante de Paris (Le Point Théologique. 5). Quoiqu'ils s'échelonnent
sur une trentaine d'années, ces textes présentent une remarquable unité de pensée.
Renouant avec la grande tradition des polémistes réformés du XVIIe siècle qu'il ne
cite d'ailleurs pas, Lods se réfère constamment à la tradition de l'Eglise ancienne

pour montrer que, tout en demeurant critique à son égard, le protestantisme peut
s'en prévaloir à bon droit. C'est donc avec raison que les éditeurs du recueil relèvent
dans leur liminaire qu'«il aura appartenu à Marc Lods au long de sa recherche
touchant à l'exégèse patristique, à la liturgique, aux confessions de foi et aux
conciles, de bien mettre en évidence ce fait, que le Protestantisme en se réclamant
des Pères, n'est pas en disharmonie avec cette Tradition, et par conséquent qu'il ne

doit pas être regardé comme une branche séparée du vieux tronc de l'Eglise du

Christ, mais plutôt qu'il en assume 'pleinement' l'universalité, l'antiquité et
l'authenticité» (p. VII). - D'une manière générale, les positions défendues par Lods
sont robustes, parce qu'il aborde les textes à l'aide d'une herméneutique doctrinale;
mais on peut se demander parfois si cette approche ne l'amène pas à soutenir des

interprétations anachroniques, comme lorsqu'il assure, dans son étude par ailleurs
très fine sur «Communion des saints et prière des saints», que les quatre animaux de

l'Apocalypse figurent certainement les quatre évangélistes (p. 134)! - L'ouvrage
comporte une bibliographie des études de Lods, ainsi que quatre index (biblique,
patristique, textes médiévaux et de la Réforme, thématique).

Yves Tissot



BIBLIOGRAPHIE 341

Pierre Bühler (éditeur), Christian Duquoc, Erich Fuchs, Pierre Gisel,
Daniel Hameline, Claude Lefort, Coleman E. O'Neill, Anne-Nelly
Perret-Clermont, Servais Pinckaers, Carlos-J. Pinto de Oliveira,
Gabriel-Ph. Widmer, Humain à l'image de Dieu. La théologie et les
sciences humaines face au problème de l'anthropologie (Lieux théologiques),

Genève. Labor et Fides, 1989, 334 p.

Théologie
contemporaine

Les Facultés de théologie romandes, protestantes et catholique, ont choisi le
thème de l'imago Dei pour un enseignement de troisième cycle en théologie
systématique. Objectif avoué: «Offrir une démarche, un parcours à travers la problématique

de l'anthropologie, qui permettra peut-être au lecteur de se mettre lui-même
sur le chemin d'une réflexion anthropologique et d'y articuler en responsabilité
propre ce que signifie pour lui être 'humain à l'image de Dieu'« (P. Bühler. p. 11).

— Il y a trois lectures possibles de ce recueil qui compte une quinzaine de contributions

stimulantes. Le lecteur trouvera d'une part de nombreux repères historiques qui
l'aideront à mettre de l'ordre dans sa compréhension de la notion traditionnelle de
l'homme â l'image de Dieu (Genèse 1. 26-29). Une seconde lecture s'attachera à

l'analyse des anthropologies Ihéologiques comme lectures engagées de la conditions
humaine. Enfin, la présence de chercheurs en sciences humaines stimulera la
réflexion de tous ceux que préoccupent les règles subtiles du jeu interdisciplinaire.
— 1. Le déploiement du thème: C. Duquoc repère quatre modèles d'interprétation
de l'imago Dei: «la ressemblance gratuite avec Dieu sur l'horizon d'une capacité
ontologique; la liberté cocréatrice désignant l'accession à l'autonomie: la capacité
dominatrice et transformatrice sous l'égide eschatologique; la différence et la

communication» (p. 21). dans le domaine sexuel. Dans une démarche parallèle.
P. Gisel fait état d'un jeu récurrent dans la reprise de ce thème, entre «une marque
de transcendance ou d'altérité. conduisant à un refus de l'image (en ce qui concerne
Dieu aussi bien qu'en ce qui concerne l'homme) et d'autre part un ordre relationnel
déployé, un ordre positif où viennent s'inscrire la révélation du Nom de Dieu et la

constitution de personnes humaines appelées par leurs noms» (p. 35). «Imago Dei»
signale le jeu d'une transcendance qui va s'inscrire au plus intime du réel pour le

subvenir. S. Pinckaers souligne la dynamique du thème de l'image de Dieu dans
l'œuvre de saint Thomas (p. 151 ss); cette image «réside directement et principalement

dans les actes de connaissance et d'amour portant sur Dieu et la Trinité, dans

la contemplation aimante et la charité active». Pour C.-J. Pinto de Oliveira. l'analyse
des sources anthropologiques de la construction thomiste révèle une démarche

«guidée par une triple référence, parfois harmonieuse, souvent conflictuelle que
représentent les textes bibliques, augustiniens et aristotéliciens» (p. 173). L'analyse
fine de l'anthropologie sexuelle aboutit à une «dichotomie radicale» (p. 182): saint
Thomas affirme la parfaite égalité de l'homme et de la femme devant Dieu et dans

l'ordre du salut, et l'entière subordination de la femme dans l'ordre de la création,
dans les relations et organisations du monde présent. Une égalité/inégalité difficile à

gérer! En rupture avec la tradition thomiste, la réforme a porté l'interrogation sur la

position même de l'homme et du monde devenus l'un et l'autre précaires et

problématiques: «ils se donnent comme questions!» (P. Gisel. p. 192). Les réformateurs

développent une vision existentielle, dramatique de l'homme (G. Ph. Widmer). Dans

cette perspective, l'image de Dieu, imprimée en tout homme à sa naissance, mais

déformée par lc péché, se trouve restaurée dans la personne des croyants seulement,

par la force de l'Esprit du Christ; c'est une réalité christologique et eschatologique

que seule la foi discerne, l'homme étant par ailleurs dans l'impuissance totale de

connaître Dieu ct «les choses célestes». — 2. La crise des anthropologies théologi-



342 BIBLIOGRAPHIE

ques: quelles sont aujourd'hui les reprises possibles des héritages traditionnels, en
dogmatique et en éthique? P. Bühler part de l'expérience humaine constitutive
«d'être à l'image de» dont il développe les harmoniques à la suite de l'anthropologie
philosophique allemande (A. Gehlen. H. Plessner). Cette recherche met en valeur le
thème de l'«excentricité de l'homme»: interpellé par la réalité, l'homme est

provoqué constamment à sortir de lui-même et à trouver son «centre» en répondant
aux appels extérieurs. Repris dans cette perspective, le thème théologique de l'imago
Dei clarifie la relation de l'homme à Dieu, relation dont il souligne le caractère à la
fois forensique (cette relation a pour effet de proposer à l'homme un vis-à-vis
ultime) et existentiel (c'est l'homme tout entier qui se trouve mis en jeu dans sa
manière d'être devant Dieu). Il revient aux éthiciens d'articuler anthropologies
théologiques et comportements humains. C.-J. Pinto de Oliveira explore les résonances
du thème de l'imago Dei dans des champs aussi variés que la défense de la dignité
de l'homme, le dialogue avec la psychanalyse et la prise en compte des défis actuels
de la communication sociale. S'inspirant de la pensée de J. Lacan. E. Fuchs

distingue soigneusement les registres de l'Imaginaire et du Symbolique; être à

l'image de Dieu signifie que l'homme ne peut se connaître «qu'en se quittant, qu'en
se laissant arracher de soi, de la fascination de l'identique» (p. 313) par la Parole de

l'Autre (Dieu) qui renvoie aussitôt à l'autre (autrui). — 3. E articulation
«théologies-sciences humaines»: les théologiens romands ont honoré ce «souci de l'autre»
en invitant des chercheurs en sciences humaines. A.-N. Perret-Clermont. psychologue,

et D. Hameline. philosophe et pédagogue, ont choisi le registre du témoignage

personnel pour parler des images de l'homme qui traversent leur pratique. En

philosophie politique. C Lefort analyse la dissolution des repères de la certitude
dans la société contemporaine, «tourmentée, constamment en débat» (p. 97). —
Signalons enfin l'intérêt pédagogique des éléments de relecture, de synthèses
intermédiaires et d'articulation que P. Bühler a rédigés; situant les enjeux, les lignes de
force et les lacunes du débat, ils aident le lecteur à avancer dans un terrain dont la
maîtrise n'est pas immédiate: c'est le moins qu'on puisse dire!

Francis Gerber

Martin E. Marty, Dean G. Peerman (eds). A Handbook of Christian
Theologians. Cambridge, Lutterworth Press. 1989, 735 p.

Cet ouvrage est la récente réédition de l'édition de 1984 de ce Who's who? des

théologiens des XIXe et XXe siècles. Répartis en quatre sections chronologiques, les

portraits de 38 théologiens sont ainsi proposés à l'étudiant ou à tout lecteur désireux
de mieux connaître les grands classiques qui ont marqué la réflexion théologique.
L'intérêt de cette sorte de dictionnaire — qui complète A Handbook of Christian
Theology — tient non seulement aux figures étudiées (Schleiermacher. Ritschl,
Harnack. Otto. Rauschenbusch. Nygren. Dodd. Niebuhr. Bultmann. Bonhoeffer.
Tillich. etc.) mais aussi aux auteurs de ces essais tant biographiques que
théologiques. Ainsi l'on trouve par exemple les signatures de Richard Niebuhr, Robert
McAfee Brown. John MacQuarrie. Geoffrey Bromiley, Sidney Ahlstrom. Fritz Buri,
etc. On pourrait être surpris de l'absence d'essai consacré à Ernst Troeltsch ou
Hans-Urs von Balthasar lorsque c'est au fond toute l'histoire de la pensée théologique

euro-américaine, alors que Albrecht Ritschl et Jacques Ellul se voient attribuer
un chapitre. Cela souligne la provenance anglo-saxonne de ce recueil didactique, où
les rapports théologie-éthique sont souvent plus soulignés qu'en Europe. Par ailleurs.



BIBLIOGRAPHIE 343

on comprendra, mais regrettera tout de même que les théologiens d'autres courants
(des tiers-mondes, féministes, etc.) ne soient pas traités dans cet ouvrage qui offre
un magnifique voyage au pays de la théologie.

Serge Molla

Alfred T. Hennely (ed.). Liberation Theology: A Documentary History.
Maryknoll, New York. Orbis Books, 1990. 547 p.

Avec cet ouvrage, chaque étudiant, théologien ou lecteur intéressé pourra enfin
véritablement se faire une idée sur la genèse, le développement et les controverses
qu'ont suscités les théologies de libération latino-américaines. Organisé de façon
chronologique et réparti en six parties distinctes dûment introduites, ce livre donne
la parole à tous les courants de cette nouvelle façon de «faire de la théologie». En
outre. Fauteur a également rassemblé les échos, les critiques, les questions posées

par des théologiens plus «classiques» tels, par exemple. J. Moltmann. G. Baum.
M. Novak. J. Ratzinger. K. Rahner et H. Cox. C'est dire que. cette fois-ci. tous les
éléments du dossier sont réunis pour que cessent les malentendus et les fausses
accusations (de marxisme p. ex.). Les documents d'Eglises (de Vatican II aux récentes
encycliques de Jean-Paul II) et les articles rassemblés éclairent non seulement
les «affaires» Boff et Cardenal sous un nouveau jour, mais, bien plus, révèlent
les enjeux de ces réflexions théologiques décisives pour l'avenir du continent sud-
américain.

Serge Molla

Marc H. Ellis. Otto Maduro, (eds), The Future of Liberation Theology.
Essays in honor of Gustavo Guttiêrez, Maryknoll, N.Y., Orbis Books,
1989.518 p.

C'est à l'occasion du soixantième anniversaire de Gustavo Guttiêrez et du
quinzième anniversaire de la publication de sa Théologie de la libération que ces

passionnants essais ont été rédigés par une pléiade de théologiennes et de théologiens

contemporains. Après les deux premières parties laudatives et biographiques,
les questions de fond sont abordées. La partie III est consacrée à l'interprétation
de la théologie de la libération, où l'on retrouve entre autres les contributions de J.

B. Metz, R. R. Ruether, E. Schillebeeckx et J. Sobrino. La partie IV aborde les

questions discutées aujourd'hui, et cela notamment sous les signatures de H. Cox.
E. Dussel, E. Schüssler-Fiorenza et D. Solle. Des théologiens asiatiques, africains,
etc.. parmi lesquels T. Balasuriya, M. A. Oduyoye. J. H. Cone, M. Ellis, étudient
dans la partie V la libération dans d'autres contextes politiques, culturels ou
religieux. Enfin. M. C. Bingemer. R. McAfee Brown et P. Richard évoquent le futur de

la théologie de la libération. Ce riche ensemble de contributions théologiques attestent

l'importance des théologies de libération et le rôle clé que joua G. Guttiêrez
dans leur émancipation.

Serge Molla



344 BIBLIOGRAPHIE

Shirley du Boulay, Desmond Tutu. La voix de ceux qui riont pas la parole.
Trad, de Marc Saporta, Paris, Centurion, 1989, 347 p.

Cette biographie éclaire avec sympathie la figure de celui qui a incarné jusqu'il
y a peu la résistance à l'apartheid en Afrique du Sud, et cela avant la libération de
Nelson Mandela. L'itinéraire de Desmond Tutu est relaté dans ses moindres détails
jusqu'à sa nomination conne archevêque anglican du Cap. avec notamment toutes
ses années de formation et de travail en Angleterre. L'auteur fait ainsi découvrir un
être sensible, plein d'humour et à la vie spirituelle intense. Hélas, l'admiration
sensible que voue Shirley du Boulay à D. Tutu l'empêche de conserver une distance
critique qui lui permettrait de ne pas tout lui attribuer et de ne pas faire de lui le

grand théologien qu'il n'est pas. Ses qualités sont plus pastorales, ce qui dans son
contexte et vu ses responsabilités est très important. En conclusion, cette biographie
est typique des travaux anglo-saxons qui fournissent un maximum d'informations sur
le personnage ausculté, mais peu de clés d'interprétation. Elle est néanmoins un
complément utile au recueil de textes de Tutu, Prisonnier de T espérance (Paris,
Centurion, 1984) publié à l'époque où il fut le récipiendaire du Prix Nobel de la

paix.

Serge Molla

Gayraud S. Wilmore (ed.), African American Religious Studies. An Inter¬

disciplinary Anthology. Durham/London, Duke University Press, 1989,
468 p.

Depuis la publication en 1974 par C. Eric Lincoln de The Black Experience in
Religion (Garden City, N.Y., Anchor Press), aucun recueil de textes relatifs aux
études de la religion noire américaine n'était paru. C'est dire que l'ensemble de

textes choisis par G. Wilmore est d'une grande importance, vu les développements
ces quinze dernières années des études et de la théologie noires. Les articles ici
regroupés proviennent en majeure partie des revues Journal of Religious Thought et
Journal of the Interdenominational Theological Center, mais sont issus également de
conférences données à la Société pour l'étude de la religion noire et extraits de quelques

ouvrages de philosophes, exégètes ou théologiens noirs. L'ouvrage comprend
cinq parties: 1. origines, contexte et conceptualisation; 2. études bibliques; 3. études

théologiques et éthiques: 4. études historiques; 5. mission et études des ministères.
Ainsi, non seulement l'on retrouve sans surprise les plumes de Charles H. Long, de

Joseph R. Washington, de James Cone, de J. Deotis Roberts et de C. Eric Lincoln,
mais on accède enfin facilement aux articles et essais importants de Jacquelyn Grant
(«Womanist Theology»), de Manning Marable («Religious and Black Protest

Thought in African American History»), Cain H. Felder, pour n'en citer que
quelques-uns. Cet ensemble interdisciplinaire de qualité devrait donc intéresser tant les

théologiens sensibles aux recherches contextuelles que les historiens, d'autant plus
qu'il fournil un excellent complément à l'anthologie publiée par Milton Scrnett,
Afro-American Religious History (recension in RThPh 120, 1988, p. 331) et au
recueil Black Theology édité par Cone et Wilmore (et. crit. in RThPh 114, 1982. pp.
277-283).

Serge Molla



BIBLIOGRAPHIE 345

Christian Schütz (Hrsg.). Praktisches Lexikon der Spiritualität, Freiburg-
Basel-Wien, Herder, 1988, 1504 colonnes.

Le titre indique correctement le contenu, à condition qu'on comprenne implicitement

qu'il s'agit de la spiritualité chrétienne et, plus précisément, catholique-
romaine. En effet, le caractère œcuménique, souligné par l'éditeur dans la préface,
n'apparaît qu'à travers un très petit nombre d'auteurs protestants et quelques articles
consacrés à des personnalités de la tradition de la Réforme (Luther. Bonhoeffer,
etc.). L'ambition pratique indique que tous les articles visent à manifester l'unité de

la foi et de la vie. Ainsi, les rappels historiques sont limités au minimum, les

exposés des thèmes sont brefs, la discussion critique presque inexistante. Le public
visé est celui des chrétiens déjà intéressés, c'est-à-dire des fidèles. Ils trouveront là
de quoi nourrir et approfondir leurs connaissances, leur méditation, leur vie. leur foi.
Plus de 500 articles concis exposent: d'une part des concepts relevant de la spiritualité:

ils vont de l'explication du système des indulgences aux acquis de la psychanalyse

en passant par les thèmes classiques; de l'autre les traits saillants de la vie et de
la pensée de personnalités marquantes pour la spiritualité, du théologien à l'homme
politique (Dag Hammarskjöld. par exemple). Les rubriques les plus fournies occupent

une dizaine de colonnes (Gebet, par exemple). En conclusion elles font une
série de renvois à d'autres rubriques. Un registre systématique des titres d'articles,
ainsi que de notions et concepts abordés en cours de développement, est placé en fin
d'ouvrage. — Dans ses limites il s'agit d'un ouvrage utile qui vise à comprendre la

spiritualité autrement que comme une pure et simple réaction à la domination
technique et économique du monde. L'unité de perspective est remarquable.

Pierre-Luigi Dubied

Rubem Alves. Je crois en la résurrection des morts (Méditations), Paris.

Cerf. 1990,91 p.

Ce petit ouvrage propose dix méditations sur le thème de la résurrection. Echo
d'un (ou de) passage(s) biblique(s), elles sont suivies de quelques questions pour
poursuivre seul la réflexion et d'une prière pour célébrer le Dieu de la vie plus fort
que toute mort. Et c'est avant tout dans cette façon originale de révéler les visages
de Dieu et de l'être humain que réside la richesse de ces courts textes du théologien
et psychanalyste brésilien de tradition réformée. Ainsi, ces belles pages, qui ne

parlent pas de Dieu mais «de son désir pour nous», sont de celles qui accompagnent
longtemps leur lecteur.

Serge Moli a

Collectif, Les Droits de l'homme: leur réalisation, une mission des chré¬

tiens. Fribourg, Editions Universitaires, 1989, 130 p.

Il faut saluer la parution de cet ouvrage, même s'il a le défaut de sa qualité. A
leur niveau faîtier en Suisse (commission nationale Justice et Paix et commission des

droits de l'homme de la FEPS). les Eglises catholique et protestante se sont enten-



346 BIBLIOGRAPHIE

dues pour mettre à disposition des instances de formation et des Eglises un instrument

de travail sur les droits de l'homme. Il en présente systématiquement l'historique,

la signification, la portée, leur relation avec la foi chrétienne et les moyens
d'application. C'est donc une bonne chose, le grand mérite de l'ouvrage étant
d'affirmer ainsi de manière œcuménique que le respect et la défense des droits de

l'homme doivent être endossés par la foi chrétienne. On notera à ce propos que les

auteurs n'ont pas craint d'avouer, dans leur rappel historique, les résistances que les

droits de l'homme ont fait naître dans les Eglises, ni de montrer de manière critique
qu'aujourd'hui les Eglises doivent aussi en faire une application interne. Le handicap
de l'ouvrage, cependant, réside dans le bric-à-brac de justifications théologiques
apportées au respect des droits de l'homme. Le discours à ce sujet n'étant unifié ni

entre les Eglises, ni à l'intérieur des Eglises, on fait appel, à côté de la notion de

l'homme image de Dieu, aussi bien au thème de la foi qu'à une collecte omnidirec-
tionnelle de passages scripturaires. Par ailleurs, étant donné le but de l'ouvrage, on
eût pu souhaiter pour les différentes problématiques une mise en forme moins
austère et plus pédagogique que les simples trois petites questions posées à la fin des

paragraphes.

Marc-Andre Freudiger

Paul Coulon, Paule Brasseur et collaborateurs. Libermann 1802-1852.
Une pensée et une mystique missionnaires. Préface de L. S. Senghor.
Pans, Cerf, 1988,938 p.

Préfacé par le célèbre membre de l'Académie française et père spirituel de la

négritude, ce livre volumineux et richement illustré retrace le chemin, la pensée et

l'action de François Libermann, maître spirituel et fondateur de la Société du Saint
Cœur de Marie (ayant fusionné plus tard avec la Congrégation du Saint-Esprit). Cet

organisateur de la mission catholique en Afrique avait passé de la foi juive à la foi
catholique, dont il est ensuite devenu une figure marquante dans la France du
XIXe siècle. Ce n'est évidemment pas la première publication qui lui est consacrée.
Mais le présent volume se distingue précisément par le fait qu'il rassemble et édite

pour la première fois les grands textes (tous relativement brefs) sur la conception et

l'exécution de l'œuvre missionnaire en Afrique. Il fournit également des bibliographies

au sujet de Libermann et de son contexte historique, missiologique et spirituel.
Par ailleurs. les textes des spécialistes qui interprètent divers aspects et influences de

la pensée de Libermann dépassent souvent le sujet propre pour mettre en évidence
d'autres figures, organisations ou composantes des missions catholiques françaises.
Le livre propose même une synthèse intéressante sur «l'exportation de modèles de

christianisme français à l'époque contemporaine». Loin donc de présenter un

ouvrage hagiographique, il se fait subrepticement contribution à une nouvelle problé-
matisation de l'histoire missionnaire.

Klauspeter Blaser


	Bibliographie

