Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 41 (1991)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 107-123

BIBLIOGRAPHIE

Le Scepticisme antique, perspectives historiques et systématiques, A.-J.
VOELKE (Ed.), Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie,
n° 15, Geneve, Lausanne, Neuchatel 1990, 215 p.

Ce recueil contient les Actes du colloque international sur le scepticisme
antique, qu’André-Jean Voelke a réuni a Lausanne du 1¢ au 3 juin 1988. L’en-
semble des 14 textes présentés, forme un tout homogene et vient combler un vide
important: cet ouvrage constitue 2 ma connaissance I'un des seuls volumes en fran-
¢ais qui fasse le point sur la recherche contemporaine consacrée au scepticisme. Si
certaines des études intéressent au premier chef [’historien de la philosophie antique,
dans la mesure ou elles traitent avant tout de questions techniques et philologiques,
elles présentent simultanément un intérét général, notamment du fait que le scepti-
cisme porte une attention constante aux questions du langage, rejoignant ainsi quel-
ques-unes des grandes préoccupations de la philosophie contemporaine. Cet ouvrage
contribue en tout cas, selon le souhait de son éditeur, a faire émerger la pensée scep-
tique «de la pénombre ol la maintiennent le plus souvent les histoires de la philoso-
phie» (p. 5).

Présentons brievement quelques-unes des contributions. J.-P. Dumont analyse le
sens de l'expression ouden mallon chez Platon. Par cette expression, qui signifie
«pas plus», «rien de plus», les sceptiques veulent indiquer qu’«il est impossible... de
se prononcer sur I’essence ou la réalité d’une chose individuelle» (p. 32) et qu’il
faut par conséquent suspendre son jugement. Dans son texte (publi€¢ en italien),
F. Decleva Caizzi s’intéresse a la figure de Protagoras, telle qu’elle apparait dans
les Silles de Timon de Phlionte. Disciple de Pyrrhon, Timon confronte le sceptique
aux philosophes (p. 41), afin de faire mieux ressortir les qualités exceptionnelles de
son maitre. C’est encore A une comparaison entre le «phénoménisme protagoréen» et
le «phénoménisme sceptique» que se livre L. Rossetti dans sa contribution (€gale-
ment en italien). M. Gigante a choisi de confronter le scepticisme & I'épicurisme, en
s’intéressant particulierement a la notion fondamentale d’épocheé (suspension du
jugement) dont I’invention semble pouvoir étre attribuée a Epicure (p. 70). Dans son
texte, P. Mudry traite des «liens qui unissent médecine et scepticisme» (p. 85), tels
qu’ils apparaissent dans le traité De la Médecine de Celse.

J. Barnes, 2 qui I’on doit des études fondamentales sur le scepticisme antique
(souvent citées d’ailleurs dans ce recueil), analyse dans son article intitul¢ «La
diaphdnia pyrrhonienne» toutes les modalités logiques possibles du «désaccord»
(diaphdnia) aboutissant a la suspension du jugement. J. Brunschwig traite dans son
étude de «La formule hoson epi ti logdi chez Sextus Empiricus». Cernant de pres
le texte fameux des Hypotyposes I, 20, il cherche a comprendre la signification de
logos dans ce syntagme, en distinguant quatre interprétations possit_yles du_te;te
(p. 116). B. Cassin se livre 2 une enquéte centrée autour de la notion d'hlStOllTe
chez Sextus. Elle montre en particuler que 1’historia «fait 1'objet chez Sen‘uus Empi-
ricus d’une des critiques les plus radicales qu’elle ait jamais connue depuis sa déva-

luation aristotélicienne dans la Poétique» (p. 126).

Histoire de
la philosophie



108 BIBLIOGRAPHIE

Dans son texte, C. Chiesa étudie le probleme des signes commémoratifs chez
Sextus. On sait que le scepticisme critique 1'usage du langage de fagon radicale,
puisque Diogene Lagrce conclut son exposé sur les signes dans la Vie de Pyrrhon
par la déclaration que pour le sceptique «le signe n’existe pas» (p. 151). Chiesa
analyse la distinction que Sextus €tablit entre les signes commémoratifs et les signes
indicatifs, ces derniers étant «ce qui n’est pas observé en conjonction avec le signifié
de maniere claire» (p. 161). Il tente également de décrire ce que pourrait &tre la
«sémiologie positive» de Sextus, si elle existe. Dans sa contribution, A.-J. Voelke
analyse la thérapeutique sceptique par le logos, telle que la congoit Sextus. Le
discours sceptique se présente en effet parfois sous la forme d’une médication a but
philanthropique (p. 183), censée guérir par le recours au logos les maux qu’inflige
la pensée dogmatique. D’ailleurs, Voelke est d’avis qu’«il ne serait sans doute pas
exageré d’assimiler toute la démarche sceptique, telle que la congoit Sextus, a une
entreprise thérapeutique» (p. 187).

Si le scepticisme est bien cette philosophie «qui toujours réfléchit et ne trouve
jamais» selon la définition de Diogeéne Laérce, cet ouvrage montre a 1’évidence qu’il
a souvent formulé de la maniere la plus précise possible, des questions qui ne trou-
vent pas, par définition, de réponses univoques, et qu’il a ainsi rempli le programme
de toute recherche philosophique conséquente.

STEFAN IMHOOF

BEATE REGINA SucHLA (éd.), Corpus Dionysiacum I, Pseudo-Dionysius Areo-
~ pagita De Divinis Nominibus (Patristiche Texte und Studien 33),
Berlin, de Gruyter, 1990, 238 p.

La fameuse collection des Patristische Texte und Studien, publiée sous la direc-
tion de Kurt Aland et Ekkehard Miihlenberg, s’est enrichie d’'un nouvel et magni-
fique ouvrage d’édition scientifique, qui, tout a la fois, comble un sérieux vide dans
le domaine des recherches dionysiennes et une longue attente de la part des admira-
teurs de I'ceuvre du Pseudo-Denys 1I’Aréopagite. Ce 33° volume nous met enfin en
possession du texte critique du De Divinis Nominibus. 11 était tout de méme para-
doxal que ce traité, qui avait connu une aussi large diffusion au cours du Moyen
Age, une aussi grande renommée parmi les plus célebres philosophes et théologiens
de I’Orient comme de 1’Occident chrétiens, et une importance aussi décisive sur
I’histoire de la doctrine de Dieu, n’ait pas connu d’autres éditions, au cours de ces
derniers si¢cles, que celle qu’avait faite, en 1634, & Anvers, Balthasar Cordier;
édition qu’il avait légérement augmentée et améliorée, en 1644, a Paris. Ce fut donc
cette seule édition qui, depuis lors, fut sans cesse reprise jusqu’a nos jours, par
I’abbé Migne en particulier. Pour la premiére fois, il nous en est maintenant offert
une Editio Critica Major, par les soins de M™ Beate Regina Suchla, qui a poursuivi
et achevé les recherches qu’avait déja commencées feu le professeur Hermann
Langerbeck. Comme il se doit, cette édition répond a toutes les exigences de la
science. Plus de 143 manuscrits ont été consultés, inventoriés et décrits dans 1’intro-
duction générale. Puis sont évoqués les problemes relatifs a la tradition manuscrite et
a son histoire. Enfin, sont détaillées, avec la précision nécessaire, toutes les caracté-
ristiques des nombreuses variantes du texte, et leur évaluation suivant les différents
témoins. Il nous plait, en conclusion, de relever la qualité de ce travail jusque dans
sa tres belle exécution typographique, et il est & souhaiter que cette premiere et
originale parution soit suivie, sans trop tarder, des prochains volumes promis.

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 109

DERMOT MORAN, The philosophy of John Scottus Eriugena. A study of idea-
lism in the middle Ages, Cambridge, Cambridge University Press, 1989,
333 p.

Maintenant que I’édition critique de [I'ceuvre du Maitre irlandais est presque
achevée, et que la traduction en langue anglaise du Periphyseon est complete, la
pensée €rigénienne entre toujours davantage dans le débat des idées et des interpréta-
tions. Dans 1’étude qu’il nous présente, Dermot Moran s’est assigné un double but:
il veut tout a la fois exposer la philosophie de Jean Scot dans son contexte culturel
et historique du IX siecle, et en chercher sa signification permanente. Le sous-titre
du livre nous montre bien dans quel sens il a orienté sa quéte interprétative. Pour
I"auteur, en effet, ¢’est dans les termes «de la philosophie dialectique complexe de
I"étre et du non-étre telle qu’elle a été¢ développée par I'idéalisme absolu allemand et
la philosophie européenne contemporaine que la pensée érigénienne peut étre la
mieux interprétée et comprise» (p. 102). 1l considere aussi que, «a son plus haut
niveau, le systtme de I'Erigene n’est au fond qu’un jeu de la subjectivité se
mouvant sur un horizon intemporel et éternel, et que le monde «réel» des choses
matérielles et sensibles, occupant I’espace et le temps, ne sont rien de plus qu’un
ensemble de signes, de figures et de symboles par lesquels la subjectivité multiple
(Dieu, I'Homme et I"'Homme-Dieu) communique avec elle-méme et devient
consciente d’elle-méme» (ibid.). Tous les aspects de la cosmologie et de 1'anthropo-
logie développés par Jean Scot, tous les themes importants de la dialectique et de
I’épistémologie, tout ce qui touche a sa compréhension de |’étre et du non-étre sont
donc présentés, simultanément, sous ce double regard historique et moderne, et
forment autant de chapitres dans lesquels Dermot Moran structure son argumentation
et le résultat de ses recherches. Un compte rendu n’est pas d’abord une critique,
seule une étude, reprenant pas a pas le développement d’une idée, pourrait, en
conclusion, la discuter. Mais nous aimerions exprimer ici que, malgré tout I'intérét,
le sérieux et I'analyse systématique que fait 1'auteur dans cet ouvrage, nous ne
sommes pas convaincu de la pertinence des liens profonds qu’il tente d’établir avec
la pensée contemporaine, mais que, au contraire, il reste en-deca de l’expérience
réelle, de 'enseignement et du but qu’a poursuivi Jean Scot concernant la nature et
le devenir, par le processus de déification par la Grice, de I'étre qui procéde de
Dieu et retourne a Lui. Ce ne sont pas des données immédiates de la conscience
qu’il s’agit, mais d’une lente métamorphose de la nature humaine, qui «sera tout
entiére refondue dans la seule intelligence, en sorte que rien ne demeure en elle que
cette intelligence seule par laquelle elle contemplera son Créateur» (Periphyseon V,
874b).

JEAN BOREL

Thomas von Aquin. Werk und Wirkung im Licht neuerer Forschungen,
herausgegeben von ALBERT ZIMMERMANN, fiir den Druck besorgt von
CLEMENS Koprp (Miscellanea mediaevalia 19), Berlin-New York, Walter
de Gruyter, 1988, XII + 507 p.

Ce volume réunit les 32 contributions de la 25° «Medidvistentagung» de Cologne
(1986), consacrée i 1'ceuvre et la pensée de saint Thomas. Un bon nombre d’études
présentées ici traitent de 1’un ou ’autre théme majeur de la doctrine thomasienne. On
peut ici mentionner le travail de I. Boh sur le concept de I’étant de seconde intention
(53-70) ou celui de R. M. Mc Inerny sur la théorie de I’action (13-22). Les



110 BIBLIOGRAPHIE

problémes d’éthique se trouvent aussi au cceur d’une tres longue €tude de L. Hodl sur
le rapport entre 1’éthique philosophique et la théologie morale dans la Somme théolo-
gique (23-42). L’auteur accepte la thése selon laquelle la Somme ne contient aucune
éthique philosophique (cf. 29), mais il analyse avec finesse la maniere dont Thomas a
intégré la doctrine aristotélicienne — que Thomas a intensément étudiée dans son
Commentaire de I'Ethique — dans la perspective englobante de la théologie. Dans sa
contribution sur la connaissance des premiers principes (103-116), H. Seidl tente de
réfuter certaines interprétations modernes: si Thomas dit que la connaissance de ces
principes est innée (innata), il faut comprendre cette assertion dans un sens stoicien
(cf. 144-116) et non pas dans une perspective platonicienne ou transcendantale.
L’étude de J. A. Aertsen sur les transcendantaux (82-102) est éclairante a bien des
égards. En quelques pages, 1’auteur réussit a expliquer la triple dimension de cette
doctrine essentielle pour 1’ontologie thomasienne, a savoir I’aspect ontologique, €pis-
témologique et théologique. Quelques articles concernent des thérhes d’actualité ou
veulent manifester 1’actualité de la pensée thomasienne. Ainsi A. Zimmermann établit
un rapport entre timor et certaines visions contemporaines de 1’angoisse (43-52);
H. J. Werner étudie de facon treés suggestive I’appréciation éthique concernant les
animaux (211-232) avec l’'intention de montrer que 1’anthropocentrisme n’est par le
dernier mot sur le rapport homme-animal. Si I’on tient compte de 1’ordo universi, le
respect et la conservation des é&tres inférieurs jouent un role non négligeable chez
saint Thomas. K. Bernath développe une hypothése tout opposée lorsqu’il tente de
démontrer dans son article sur saint Thomas et la terre (175-191) que I'anthropocen-
trisme moderne — avec ses conséquences écologiques — est un héritage médiéval et
thomasien. L’étude extrémement fouillée de Ch. Hiinemdorder sur saint Thomas et les
animaux (192-210) confirme que le dominicain s’intéressait beaucoup moins aux
questions zoologiques que son maitre Albert le Grand. Parmi les travaux qui méritent
d’étre cités, il faut en mentionner quelques-uns d’orientation plus spécifiquement
historique. Les remarques de C. Luna sur I’édition Leonine (342-358) ou I’article de
L.-J. Bataillon sur les sermons authentiques de saint Thomas (325-341) ou encore les
nouvelles précisions de R. Wielockx sur le proces de saint Thomas (413-438) sont de
magnifiques exemples des recherches récentes: elles nous fournissent une vision
précise, nuancée et vivante de 1’ceuvre thomasien. De telles approches ne doivent pas
éviter les theémes plus délicats. D. Berg en aborde un (le rapport de Thomas et de son
ordre avec les juifs, 439-458) avec une grande maitrise. Ces quelques indications
suffisent pour signaler I’intérét et la qualité scientifique de cet ouvrage collectif. Il me
semble que les différentes études refletent bien les tendances actuelles de la recherche
systématique et historique autour de saint Thomas.

RUEDI IMBACH

FERNAND ROULIER, Jean Pic de la Mirandole (1463-1494), Humaniste, Philo-
sophe et Théologien, Geneve, Editions Slatkine, 1989, 667 p.

Voici un ouvrage trés important et du plus haut intérét, qui enrichit de maniére
décisive les recherches mirandoliennes. C’est aussi la premiere fois que, en langue
frangaise, est publiée une étude analysant de maniére exhaustive et systématique tous
les aspects de I’ceuvre et de la pensée du génial prince italien. Chacun sait que, dans
sa courte existence, Jean Pic a été un homme d’une envergure exceptionnelle et qui a
nourri des projets métaphysiques et doctrinaux aussi remarquables qu’originaux.
Fernand Roulier rend honneur a ce dessein qui est resté inachevé, mais dont les écrits
qui en demeurent les témoins forment déja une abondante littérature. Dans un premier
chapitre, I"auteur fait le point sur la biographie de Jean Pic et présente de maniére



BIBLIOGRAPHIE 111

suggestive les aspects trés divers de la vie intellectuelle de son temps. Puis il entre
dans le vif du sujet en développant le projet piccien dans toute son ampleur ainsi que
les modalités de cette immense entreprise: «la volonté d’arriver a la formulation d’une
philosophia universalis et perennis en dégageant de leur historicité et en les rassem-
blant avec méthode le plus grand nombre possible d’affirmations considérées comme
majeures, sur lesquelles s’accordent les représentants qualifiés de la vie de I’esprit»
(p. 629). C’est dire I'importance des sources que Jean Pic a toujours utilisées de main
de maitre — philosophiques, théologiques, kabbalistiques, ésotériques — et que notre
auteur a soigneusement repérées. Il est exclu d’entrer ici dans le détail d’une présenta-
tion et d’une argumentation systématiques, rigoureuses et convaincantes, toujours
appuyées sur les textes par de remarquables et judicieuses citations. Il nous suffit
d’évoquer simplement les thémes principaux autour desquels s’ordonne la matiére des
recherches de Fernand Roulier: la doctrine de Dieu en tant qu’Un, Ipsum esse, créa-
teur et trinité, 1’analyse des trois mondes: la nature intellectuelle angélique, le monde
céleste et le monde élémentaire, la distribution hiérarchique de 1’étre et 1’unité de
I’'univers, I’homme comme syntheése et microcosme, le retour a Dieu par la conver-
sion, la grice et I'amour, et, enfin, le role de I’histoire du salut et de 1’eschatologie
chrétienne.

JEAN BOREL

JAN MAREIKO, Le territoire métaphysigue (Collections ‘Essais’), Lausanne,
Editions I’ Age d’Homme, 1989, 372 p.

Dans cet essai d’une belle tenue littéraire, I’A. livre un ensemble de réflexions
bien développées et treés diversifiées. Il sait observer les situations humaines et les
ramener a un petit nombre de données de base. Mais c’est a tort que 1’ouvrage porte le
titre qui lui a été donné. En effet, ’'ouvrage s’inscrit dans un double horizon, anthro-
pologique et historique. L’A., tout en énongant des réflexions anthropologiques fonda-
mentales, vise surtout a décrire la condition morale et politique de 1"’homme moderne.
Il veut nous rendre attentifs aux possibilit€s que la période moderne a préparées, mais
aussi aux risques auxquels elle nous expose. C’est a cette fin qu’il énonce d’abord des
conditions fondamentales qui doivent €tre réunies pour que nous puissions mener une
vie qui mérite véritablement d’étre vécue. Il faut qu'une parole intérieure s’éléve en
chacun de nous et évalue les événements et les actions (chap. I). I faut qu'une parole
vivante s’échange entre les hommes (chap. II). Il faut que la crainte de la mort soit
mise a distance, et méme que la perspective d’offrir sa vie soit envisagée (chap. III). 11
faut enfin I’expérience d’'un monde human préservé de la corruption, et donc le
souvenir d’une communauté heureuse et juste (chap. IV, chap. XVI). Cette derniére
condition cependant rend 1’homme moderne sujet & une grande méprise. Il ceéde a I'il-
lusion d’un état de nature qui aurait existé et qu’on pourrait et devrait restaurer
(chap. V). L’A. voit dans cette illusion le véritable fondement de la philosophie
moderne. Il explore alors les multiples ramifications, soupgonnées ou non, de cette
illusion. Dans I'ordre de 'action humaine, cette illusion entraine une transformation
de la conception du travail. Celui-ci devient ‘prométhéen’, ‘démiurgique’, et se trouve
mis au service de la restauration de 1’état de nature (chap. VI-VII). Dans 'ordre des
rapports entre [’ homme et la nature, I'illusion en question va de pair avec I’inscription
de I'homme dans le systtme d’une nature désenchantée et sans profondeur
(chap. VIII). Elle nous incite a voir la vie avant tout comme adaptation & un systéme
naturel (chap. XII), sans respect de la singularité¢ de I'homme face au regne naturel.
Elle a également des ramifications épistémologiques, principalement empiristes: une
conception de la connaissance comme simple enregistrement des informations obte-



112 BIBLIOGRAPHIE

nues par les sens. Le caractere autonome de l’entreprise intellectuelle en dépend
également (chap. XIX). Cette illusion entraine la dévalorisation de la parole vivante
(chap. X), le langage étant trait¢é comme simple reflet du monde (chap. XI). Elle
conduit a la vision moderne de I’homme principalement attaché & 1’amélioration de sa
condition matérielle, homo w@conomicus (chap. XIV). Dans le pensée politique, elle
fait concevoir la possibilité d’un Etat voué seulement a la garantie des intéréts privés
(chap. XVII) et voir la justice comme un systéme de régles indépendantes de tout 1égi-
slateur (chap. XX). — L’A. recommande une rupture avec I’illusion de notre apparte-
nance potentielle & un état de nature, et avec ses diverses ramifications. Il congoit
notre vie intellectuelle et morale comme insertion dans un entretien infini, dénué de
point de départ ‘naturel’. Dans cet entretien, des paroles précedent toujours 1’insertion
d’une personne déterminée dans la chaine ouverte des protagonistes. Non sans clairvo-
yance, il souligne la pauvreté spirituelle qui frappe I'époque moderne. Les conquétes
de notre temps comportent des revers qu’il est urgent de percevoir et de faire
comprendre. — Le propos assez complexe de I’A. appelle les observations suivantes.
(a) La construction historique esquissée ne manque ni d’ingéniosité ni sans doute de
pertinence. Mais elle ne respecte pas toujours le matériau sur lequel elle s’appuie.
Comme beaucoup de schémes historiques larges (on pense a la ‘dialectique de la
raison’ de I’Ecole de Francfort), celui-ci est nécessairement vague et on peut lui
opposer des contre-exemples. La simplification qui en résulte doit quelque chose a
une tentation commune a I’A. et & nombre de penseurs qu'’il critique, le schéma de la
chute appliqué a 'histoire: notre A. a sa Verfallsgeschichte découlant du mythe d’un
état de nature. (b) Quant a la méthode de la discussion, on remarquera son caractére
presque toujours indirect. Plus qu’aux theses et aux arguments des philosophes et des
savants, I’A. s’intéresse aux conséquences pratiques, souvent psychologiques, de 1’ad-
hésion aux theses en question. Certes, les conséquences pratiques de 1’adoption d’une
these doivent retenir I’attention, mais tranchent-elles la question de la valeur de la
these? La tache du philosophe n’est-elle pas, prioritairement, de discuter les theéses
elles-mémes et les arguments qui s’y rattachent? Cela dit, I'A. aborde quantité de
questions décisives pour la conduite de la vie. Il ne manque ni d’acuité, ni d’audace
intellectuelle, ni d’imagination. Son lecteur saura découvrir ces qualités dans les
détours de cette vaste relecture de la philosophie et des sciences humaines a 1’dge
moderne. — On notera la parution simultanée, chez le méme éditeur, de Cosmologie et
politigue: L' influence de la révolution scientifique sur la formation des régimes politi-
ques modernes qui étend certaines des analyses du livre dont on rend compte ici.

DANIEL SCHULTHESS

CYRILLE DE JERUSALEM, Catéchéses mystagogiques. Introduction, texte critique
et notes de Auguste Piédagnel, traduction de Pierre Paris (Sources Chré-
tiennes, 126°¢), Paris, Cerf, 1988, 224 p.

AELRED DE RIEVAULX, Quand Jésus eut douze ans. Introduction et texte
critique de Dom Anselme Hoste, traduction francaise de Joseph Dubois
(Sources Chrétiennes, 60), Paris, Cerf, 1987, 132 p.

Ces deux publications sont des réimpressions, trés légérement modifi€es. Les
cing Catéchéses mystagogiques comptent parmi les pages les plus célebres de la
littérature patristique. Avec simplicité, I'auteur y dispense un enseignement sur les
rites de !’initiation — le baptéme, la confirmation et 1’eucharistie — a ceux qui
viennent d’étre baptisés durant la nuit pascale. Qui est donc cet auteur? Dans son
Appendice I, A. Piédagnel reprend la question et retient finalement I’hypothése que

Histoire de

la théologie



BIBLIOGRAPHIE 113

Jean de Jérusalem (387-417) a probablement mis la derniére main a des schémas et
des thémes qui remontent a Cyrille, son prédécesseur sur le siege épiscopal de Jéru-
salem. Dans un deuxi¢me Appendice, il signale les références aux Constitutions
Apostoliques. Enfin quelques corrections et mises 2 jour ont été apportées au texte, a
I"apparat critique et a [’annotation de 1’édition de 1966. — Quand Jésus eut douze
ans n’est pas le début d’un conte! Le titre complet de 1’ouvrage annonce un
commentaire: Exposé du vénérable Aelred, abbé de Rievaulx, sur ce passage de
I"évangile: «Quand Jésus eut douze ans...». De fait I'épisode évangélique de Jésus
perdu et retrouvé dans le Temple est successivement envisagé par 1’abbé britannique
(1110-1167) a partir de ses trois sens: littéral (ou historique), allégorique (ou
mystique) et enfin moral. Toutefois, de bout en bout, I’exposé revét le caractére
d’une méditation spirituelle sur des themes typiquement cisterciens: les rapports
entre le Christ et son Pere, Isra€l et I'Eglise, I'itinéraire de 1’ame, 1’'union de |’action
et de la contemplation. Une note additionnelle (p. 44) mentionne les infimes retou-
ches apportées a 1’édition publi¢e dans la méme collection en [958.

Eric JunoD

CESAIRE D’ARLES, Sermons au peuple, t. 1I1 (Sermons 56-80). Traduction,
notes et index par Marie-José Delage (Sources Chrétiennes, 330), Paris,
Cerf, 1986, 318 p.

CESAIRE D’ARLES, (Fuvres monastiques, t. I: (Euvres pour les moniales.
Introduction, texte critique, traduction et notes par Adalbert de Vogiié
et Jo€l Courreau (Sources Chrétiennes, 345), Paris, Cerf, 1988, 514 p.

Avec le premier des ouvrages mentionnés s’achéve la publication des Sermons
au peuple, qui ne représentent qu'une petite partie de 1'ceuvre homilétique de
Césaire (T 542). L’historien trouvera dans ces textes une précieuse documentation
sur la pratique et la doctrine de la pénitence ainsi que, de fagon plus générale, sur
I’adaptation pour un public populaire d’une morale marquée par la tradition monas-
tique et le rigorisme. Quatre index (citations scripturaires, auteurs anciens, mots qui
ont fait I’objet d’une note et mots qui présentent un intérét historique, manuscrits)
sont donnés qui concernent l’ensemble de la publication (cf. SC 175 et 243), —
Césaire, qui fut moine au monastére de Lérins avant de devenir évéque d’Arles, est
I’auteur d’une importante ceuvre monastique, destinée notamment a des moniales. I1
est en particulier 'auteur de la premiére régle écrite pour une communauté de
femmes (celle du monastere Saint-Jean d’Arles). Le volume, préparé par les soins de
Adalbert de Vogiié et Joél Courreau, fournit tous les écrits de Césaire concernant le
monachisme féminin ainsi que d’autres pieces contemporaines ou légérement posté-
rieures, & savoir dans 'ordre: 1) la Régle de saint Césaire pour les vierges, 2) la
Lettre de Césaire a ['abbesse Césarie (sceur de Césaire), 3) la Lettre d Hormisdas
(pape) a Césaire; 4) le Testament de Césaire; 5) la Lettre de Teridius (prétre d’ Arles
et neveu de Césaire) a Césarie (seconde abbesse de Saint-Jean et peut-€tre niece de
Césaire); 6) trois écrits de Césarie: ses Propos, sa Lettre a Richilde et Radegonde et
son Ordonnance. Chacune de ces pieces (qui bénéficient d’une édition critique) est
présentée avec un luxe de détails qui comblera les esprits les plus curieux. Tous les
problémes possibles (depuis les questions textuelles et stylistiques jusqu’a I’organisa-
tion des communautés féminines et la description de 1'Office divin en passant par les
diverses influence subies, les traits originaux, des points de topographie, etc.) sont
traités par le menu dans les introductions et I'annotation. On dispose 1a d’un instru-



114 BIBLIOGRAPHIE

ment de référence pour I'histoire des débuts du monachisme féminin occidental. Un
second volume, en préparation, sera consacré aux textes de Césaire rédigés pour les
moines.

EriC JUNOD

DoM LUCIEN REGNAULT, A I'écoute des Péres du désert aujourd’ hui, Sablé-
sur-Sarthe, Editions de Solesmes, 1989, 160 p.

Ce délicieux petit volume rassemble quelque cent trente paroles des Peres du
désert sur leurs théemes préférés que sont la solitude, la priere, la garde du cceur, la
sagesse, le silence, le discernement, le combat ascétique et la vie dans I’Esprit-Saint,
et le commentaire oral que Lucien Regnault, célebre traducteur en langue frangaise
de la somme des apophtegmes, leur a donné au cours d’une série d’émissions quoti-
diennes pour une radio chrétienne du Sud de la France. Cette adaptation qui a été
faite pour le plus large public ne tombe jamais dans la facilité, et témoigne d’un
esprit d’une grande finesse et d’une profonde intelligence spirituelle.

JEAN BOREL

JEAN DE SAINT-SAMSON, La pratique essentielle de I'amour, Paris, Cerf, 1989,
206 p.

Les cinqg traités réunis dans ce volume nous font entrer dans le coeur de la
remarquable doctrine de Jean de Saint-Samson (1571-1636), mystique carme, devenu
aveugle accidentellement & I’dge de trois ans. Ayant acquis, malgré cet handicap
majeur, une large culture spirituelle et patristique, toute son ceuvre est un long déve-
loppement de l’itinéraire du retour de 1’dme en Dieu, synthétisant les voies de la
mystique rhénane, dionysienne et augustinienne.

JEAN BOREL

JOHN MEYENDORFF, [Imperial unity and christian divisions. The Church
450-680 A.D. (The Church in History, vol. II), New York, Saint
Vladimir’s Press, 1989, 402 p.

Cet ouvrage est le deuxiéme tome d’une série, qui en comprendra six, que |’au-
teur projette d’écrire, pour offrir, & ses étudiants d’abord, dont il a le souci, et a
I’ensemble des chercheurs, une histoire complete de 1’Eglise du point de vue ortho-
doxe. Dans ce volume, qui couvre la période qui va du V¢ an VII® siecle, John
Meyendorff analyse les différentes voies d’expansion du christianisme, de 1'Irlande a
I’océan Indien, du Nord de I’ Allemagne a la Nubie. Avec un remarquable sens péda-

N

gogique, 1’auteur réussit a tenir, dans son exposé, a la fois les nuances d’apprécia-



BIBLIOGRAPHIE 115

tion et d’interprétation que demande toujours la vie d’une Eglise locale, avec les
tendances propres de son gouvernement épiscopal, de ses mouvements spirituels ou
des points de doctrine qu’elle se plait a privilégier, et les tensions qu’ont sans cesse
créées les multiples exigences de I'unité dans une méme vie de foi, plus profonde
que les formalismes liturgiques, juridiques et ecclésiologiques. Tout 'intérét de ce
vaste projet, intitulé justement «L’Eglise dans [ histoire», consiste dans cette
approche plus ecclésiale et orientale, plus familiere et sympathisante que ne I'a
souvent €t€ I'approche occidentale, de ce que l'on peut légitimement appeler les
christianismes orientaux.

JEAN BOREL

SAINT BERNARD, Sermons pour I'Année, traduction, introductions, notes et
index par Pierre-Yves Emery, frere de Taizé, Turnhout-Taizé, Brepols
& Taizg, 1990, 960 p.

Cette nouvelle traduction compléte, en langue francaise, de la collection des
Sermons pour I'année est A la fois le plus bel hommage qui pouvait étre rendu, pour
le 900¢ anniversaire de sa naissance, au célebre Docteur de I’Eglise, et la publication
la plus salutaire et utile qui pouvait étre souhaitée a cette occasion, dans I'imbroglio
confessionnel et le marasme doctrinal et spirituel du christianisme contemporain.
Nous trouvons 1a, en effet, I’expression pléniere et sereine d’une foi capable d’em-
brasser la totalit¢ de la doctrine chrétienne traditionnelle (théologie, cosmologie,
ecclésiologie, mariologie, angélologie, statut des saints et des défunts, ascétique et
mystique) avec équilibre, grandeur, sagesse et enthousiasme et, en conséquence,
capable de réorienter, par un sens trés pédagogique d’une pénitence qui transcende
tout sentiment d’échec, les énergies du cceur et de 'esprit, de 1’ame et du corps, en
vue de la croissance de la personne et de I’Eglise & la ressemblance du Dieu-Trinité.
C’est dire I'importance de ces 128 sermons, exemplaires dans le genre, que saint
Bernard lui-méme, vers la fin de sa vie, rassembla, compléta et organisa, en un
ensemble fortement charpenté, autour de chaque féte, et en suivant I'ordre du cycle
liturgique annuel. Cet homme, dont l'intelligence et la puissance spirituelles sont
proverbiales, comme le sont aussi la profondeur de son expérience mystique et son
humilité, et qui a été doté de dons exceptionnels, par la précision des conseils qu’il
donne A ses moines, a vraiment tout compris des ressorts et des inclinations de la
nature humaine. Avec I’art souverain qui est le sien, il expose, comme un leitmotiv,
I'union de l’intelligence et de la sensibilité, dont les tendances naturelles, dans la
quéte de Dieu, ne cessent de se disperser, mais qu’il faut toujours a nouveau foca-
liser, par I'unité de I'étre retrouvée, vers I’adoration exclusive de la Trinité, en s’as-
sociant ainsi au service sacré des cheeurs angéliques. Quant a la traduction que nous
donne Pierre-Yves Emery, elle est soignée, et le découpage qu’il a fait du texte de
chaque sermon en sous-titres numérotés en rend la lecture agréable. De plus, un
index des thémes et de toutes les citations bibliques font de ce livre de vie chré-
tienne un excellent ouvrage de travail et de méditation.

JEAN BOREL



116 BIBLIOGRAPHIE

NicoLAs CABASILAS, La vie en Christ. Livres [-IV (Sources chrétiennes, 355),
introduction, texte critique, traduction et annotation par Marie-Héléne
Congourdeau, Paris, Cerf, 1989, 360 p.

NicoLAS CABASILAS, La vie en Christ. Livres V-VII (Sources chrétiennes,
361), introduction, texte critique, traduction, annotation et index par
Marie-Hélene Congourdeau, Paris, Cerf, 1990, 247 p.

Avec La vie en Christ, nous avons & la fois le testament spirituel du dernier
grand théologien et mystique byzantin, et le chant du cygne de la tradition orthodoxe
grecque. Nicolas Cabasilas (ca. 1319-1397), qui n’est plus a confondre avec son
oncle, Nicolas-Nil, devenu archevéque de Thessalonique, fut de ceux qu’on appelle
«hésychastes», laic de surcroit, rattaché au grand courant spirituel athonite de la
Priere du cceur, dont son contemporain Grégoire Palamas fut le plus ardent défen-
seur. Par sa trés profonde culture doctrinale et ascétique, il se fit I’héritier de I’ensei-
gnement des plus célebres Peres de I’Eglise grecque (Jean Chrysostome, Grégoire de
Nysse et Grégoire de Naziance, Basile, Athanase, Denys, Maxime, Syméon le
Nouveau Théologien) et fut respecté comme le témoin autorisé et vivant d’une expé-
rience spirituelle consubstantielle a la leur. C’est la raison pour laquelle on considére
habituellement son ceuvre comme 1’aboutissement et 1’ach¢vement de leurs efforts
sur les deux plans dogmatique et mystique, plans qu’il ne sépare jamais, car, pour
lui, le premier promeut le second, et réciproquement, dans la vie nouvelle du
baptisé. La caractéristique essentielle de la spiritualité de Nicolas Cabasilas, c’est
I’union au Christ, actualisée par une participation intelligente, de nature initiatique et
mystérique, a la liturgie eucharistique et aux sacrements du baptéme et de la chris-
mation. Ce christocentrisme existentiel s’inscrit dans une orthodoxie dogmatique tres
équilibrée recue de la tradition conciliaire cecuménique. Marie-Héléne Congourdeau,
par la qualité de sa traduction et de ses notes, facilite 1’acceés a ce beau traité de vie
chrétienne.

JEAN BOREL

MAITRE ECKHART, Le commentaire de I'Evangile selon Jean, Le Prologue
(Chap. I, 1-18) (L’ceuvre latine de Maitre Eckhart, volume 6). Texte
latin, avant-propos, traduction et notes par Alain de Libera, Edouard
Wéber et Emilie Zum Brunn, Paris, Editions du Cerf, 1989, 464 p.

L’enjeu de cette publication dépasse, par son importance, la simple édition et
traduction d’un commentaire sur le prologue de I’évangile de Jean, écrit au seuil du
XIVe siecle. En effet, la méthode exégétique de Maitre Eckhart, par la disposition
spirituelle qu’elle suppose, répond de maniére exceptionnelle a cette exigence et a
cette évidence absolues, auxquelles d’ailleurs ne répondent plus, par principe, les
exégeses modernes de type historiciste, que le mode de comprendre un texte sacré
est conditionné par le mode d’étre de celui qui le comprend. Dans la mise en ceuvre
de son commentaire, qui ne sépare plus la spéculation philosophique et la théologie,
la visée d’une intelligibilité pléniere et la réalisation spirituelle, Maitre Eckhart est
donc le témoin vivant de la vérité et du sens d’une doctrine qu’il a d’abord assumée
lui-méme, et a laquelle il s’est égalé, par un dépouillement radical de soi. C’est donc
en redevenant Dieu en Dieu, ce qu’'on exprime en termes théologiques par devenir
par grice ce que le Fils est par nature, c’est en se ressaisissant ainsi en sa véritable



BIBLIOGRAPHIE 117

nature qui est intellect dans I’Intellect divin, que le Maitre thuringien comprend et
fait comprendre a son disciple le sens de I’engendrement éternel du Fils et le but de
son incarnation. Par un remarquable retournement, le sens ésotérique devient ici le
vrai sens historique, parce qu’il est I’histoire de I'intellect humain participant a 1'In-
tellect divin, et qu’il est maintenu au présent par cette histoire méme. Il ne faut donc
pas s’étonner du refus historique de la pensée eckhartienne, lequel est exemplaire en
ce sens qu’il typifie, chaque fois qu’il se manifeste dans [’histoire de 1’Eglise, la
raison commune dans son refus des métamorphoses qu’entrainerait nécessairement
pour elle I'intériorisation du sens de la lettre de I'Ecriture. Il faut féliciter les trois
traducteurs du soin qu’ils ont apporté a la traduction du texte et a la rédaction des
notes qui I'explicitent. Il faut aussi et encore féliciter les Editions du Cerf de s’étre
engagées dans ’aventure de cette traduction des ceuvres latines de Maitre Eckhart
qui comprendra dix volumes, traduction tant attendue par tous ceux qui, ne sachant
peut-€tre plus le latin, désirent tout de méme se rendre dignes de cette noble pensée,
essentiellement mystagogique et «gnostique» dans son intention.

JEAN BOREL

GusTtAVvE KocH, Eckhart zum Driibel, témoin de la Réforme en Alsace.
Biographie, textes et traductions. Etude présentée en vue de 1’obtention
du grade de docteur en sciences religieuses, Association des publica-
tions de la Faculté de théologie, Strasbourg, 1989, 171 p.

En publiant les traités de zum Driibel accompagnés d’une traduction francaise,
G. Koch comble une lacune importante dans nos connaissances de la Réforme en
Alsace. En effet, son étude est la premicre consacrée au «chevalier de Hindisheim»
depuis 1847, date de la parution du travail de Roehrich. Une bréve biographie
(pp. 1-16), définissant zum Driibel comme un «laic évangélique sensible au message
central de la Réforme» et un «incontestable hérault du... sola fide», est suivie de
neuf traités présentés dans l'ordre chronologique. Il s’agit de: (1) Ein demiitige
Ermanung [1523], dont le texte allemand fut réédité en 1983 dans Flugschriften der
frithen Reformationshewegung, et qui est une critique du trafic d’argent sévissant
dans 1'Eglise; (2) Ein Christelich lob und vermanung [1524], contre les institutions
humaines au sein de I’Eglise (le texte allemand a également paru dans Flugschriften
en 1983); (3) Ein Christlich bryederlich ... warnung [1525], réédité pour la premiere
fois ici; zum Driibel fait appel aux autorités civiles pour qu’elles propagent la
Réforme; (4) Ein sendt Brieff [inédit — 1526] de Mathis Sittich & zum Driibel et la
réponse de ce dernier au sujet du role des autorités civiles; (5) Ein vetterliche lere
und bericht Christlich zu leben und sterben [1528], réédité ici pour la premiere fois,
et contenant de nombreux échos de la littérature d’édification de la fin du
XVe siecle; (6) Wie es im 1534. Jar sol erghan auff erd... [rédigé en 1524, publié
anonymement en 1534, réédité ici pour la premiere fois, et attribué & zum Driibel a
titre hypothétiquel]; (7) Da gloriam Deo, [1534 [ réédité en grande partie dans
Quellen zur Geschichte der Taiifer VIII]; (8) Anzeige [1538 / réédité¢ en grande
partie dans QGT XV]; (9) Bericht und anzeyge zu lob und eeren... aller menschen
unnd Creaturen [1539 / réédité dans L’Alsace au siécle de la Réforme 1482-1621,
Nancy 1985]. Sur les neuf traités, quatre sont donc réédités ici pour la premiere fois
avec des notes (pas toujours trés précises, il faut en convenir; la note 249, a la
page 48, par exemple, n’est que 1’expression d’un étonnement). Toutefois, grice a la
transcription et a la traduction soignées de G. Koch, le lecteur moderne a a sa
disposition ’ensemble de la production littéraire de zum Driibel. Celle-ci frappe



118 BIBLIOGRAPHIE

surtout par sa préoccupation des questions morales; par la confiance que fait le
chevalier aux autorités civiles; par son anticléricalisme en ce qui concerne 1'Eglise
romaine; par son manque de clarté théologique («Je vous salue Marie» est admis
comme priere; 1’dge des enfants au moment du baptéme est considéré comme une
question sans importance); enfin, par un christocentrisme trés net. Les débats typi-
quement «théologiques» de 1’époque (I’eucharistie, le role respectif de la foi et des
ceuvres, le libre arbitre) ne sont guére soulevés. Bref, un cas fort intéressant de 1’en-
gagement d’un laic du c6té de la Réforme.

IRENA BACKUS

GOTTFRIED HAMMANN, Martin Bucer: Zwischen Volkskirche und Bekenntnis-
gemeinschaft (Verdffentlichungen des Instituts fiir Europdische Ge-
schichte Mainz, Bd. 139), Wiesbaden 1989, Franz Steiner Verlag,
387 p.

Il s’agit de la traduction allemande (par Gerhard Ph. Wolf) de I'ouvrage de
G. Hammann intitulé Entre la secte et la cité et paru pour la premiere fois a Geneve
chez Labor et Fides en 1984 (voir notre compte rendu dans la RThPh). Les modifi-
cations de contenu sont peu nombreuses. Signalons notamment: (1) la préface de
Marc Lienhard soulignant, entre autres, 'importance de [’ecclésiologie de Bucer
pour I’cecuménisme d’aujourd’hui; (2) ’ajout (dans les notes) de renvois aux textes
parus depuis 1983 dans les séries Buceri Opera Latina et Bucers Deutsche Schriften;
(3) une quarantaine de nouveaux titres dans la bibliographie de la littérature secon-
daire.

IRENA BACKUS

Guy BEDOUELLE, BERNARD ROUSSEL (€d.), Le temps des Réformes et la Bible
(Bible de Tous les Temps, tome 5), Paris, Beauchesne, 1989, 811 pp.

La collection lancée par les éditions Beauchesnes en 1983 est maintenant para-
chevée avec la publication des tomes 5: Le temps des Réformes et la Bible, et 6: Le
Grand Siécle et la Bible. Dans le cinquieme volume, dont nous rendons compte ici,
la Bible est étudiée, tant dans les contextes confessionnels — catholique, luthérien,
calviniste, juif et orthodoxe — que sous les jours divers de la société¢ européenne
occidentale du XVI¢ siecle: religieux, politiques, géographiques, littéraires et pictu-
raux. Le tableau est vaste et renouvelle 1’approche de la Bible au XVI¢ siecle, grace
entre autres a ’apport de certaines sources analysées pour la premiére fois, mais
aussi a la collaboration pluridisciplinaire. Guy Bedouelle et Bernard Roussel ne sont
pas seulement les éditeurs de ce volume, ils ont également assuré la rédaction de la
premiére partie, «Lire la Bible», qui forme une bonne moitié de 1’ouvrage et se
présente de facon chronologique et problématique. Attentifs aux caractéristiques de
la période précédente (p. 21 ss), ils ont, avant d’étudier le texte, ouvert et regardé le
livre lui-méme (p. 157 ss). Combinant les détails et les syntheses, les deux éditeurs
ont écrit des chapitres sur les Humanistes, les langues vernaculaires et la traduction,
les écoles d’exégese (Luther et le groupe de Wittenberg, une école rhénane avec son
attention au texte hébreu, les hommes de la trempe de Brenz, Bullinger et Calvin,
puis la «génération des traditions», p. 199 ss), les instruments de la connaissance
biblique et les méthodes de commentaire. Leurs études montrent les variations de la



BIBLIOGRAPHIE 119

position catholique a I'égard de 'usage de la Bible dans une langue vernaculaire, en
raison de la difficulté de la lettre, des dangers de !'interprétation, du statut du latin.
D’un autre cOté, les protestants soutiennent les traductions dans les langues natio-
nales, voulant offrir a tous un accés a ’Ecriture, mais s opposent sur les questions
eucharistiques (p. 522 ss). Protestants et catholiques estiment la Bible, mais les
seconds rendclent & sa propagation chez les fideles (p. 463 ss). Dans cette partie, les
éditeurs ont également laissé leur plume a deux auteurs qui présentent la Bible dans
le monde orthodoxe et dans I'exégese juive (Astérios Argyriou et Gilbert Dahan).
Pour la seconde partie, «Bible, culture et société», les éditeurs ont fait appel a
plusieurs spécialistes qui apportent a la question biblique leurs connaissances spécifi-
ques relatives a la littérature, aux arts et a la politique. Marc Vénard montre que la
découverte de nouveaux continents retire a Jérusalem la place de centre du monde
(p. 489 ss). Michael Screech décrit la fascination que la Bible a exercée chez les
auteurs de la Renaissance (p. 613 ss), pendant que Philippe Denis et Patrice Veit
s’attachent respectivement a I'influence des Ecritures dans 1’action pastorale et dans
le chant. L’usage politique de la Bible chez Luther, Miintzer et Calvin est ensuite
présenté par Marguerite Soulié (p. 545 ss). Enfin Margarete Stirm reprend sa these
récente sur la Bible et les images, dans un article que ’on pourrait résumer ainsi:
pendant que les Réformateurs rejettent 1’'image sacrée, les catholiques défendent la
fonction sacrale de I'image (p. 747). — Bien siir une telle étude n’est pas sans
faiblesses. Pour n’en relever que deux: le probleme de I’allégorie au XVI¢ siecle
méritait plus que des remarques chez Erasme (p. 107 ss et 577 ss) et quelques
lignes au sujet de I'/sagoge de Pagnini (p. 78); par ailleurs, le choix des textes pour
la comparaison des écrits de Titelmanns et Bucer est €trange, puisque ces deux
auteurs ont commenté les Psaumes et I’Epitre aux Romains (p. 190 ss). Pourtant, ce
volume est une grande étude qui, tout en s’adressant a un large public, propose des
développements en caractéres plus fins, des notes abondantes et une riche bibliogra-
phie sur les hommes et les écoles: elle rendra longtemps les plus précieux services
aux spécialistes comme aux consultants occasionnels.

MAX ENGAMMARE

JEAN GAUDEMET, Le droit canonique (Bref), Paris, Cerf, 1989, 125 p.

JEAN GAUDEMET, Le mariage en Occident (Histoire), Paris, Cerf, 1987,
520 p.

Comme toute société organisée et durable, I’'Eglise posséde un ensemble de
régles qui fixent son fonctionnement, son gouvernement, le comportement de ses
différents membres, ses rites, etc. Mais 1'Eglise est une société singuliere dont les
particularités majeures — son fondement divin et sa finalit¢ surnaturelle — confe-
rent & son droit un caractére original. Et les relations du «droit canonique» avec le
«droit civil» ne sont pas simples dés lors que le domaine du premier n’est pas stric-
tement interne 2 1'Eglise (par exemple les questions d’organisation ou d’admissibilité
4 D’eucharistie) mais qu’il s’étend a des questions qui concernent €galement la
société civile (par ex. le mariage et le divorce). — Jean Gaudemet est un spécialiste
éminent du droit canonique et de son histoire. En quelque 120 pages serrées, 1l initie
le lecteur non averti aux arcanes d’une discipline riche, complexe et passionnante.
Aprés un premier chapitre, trop court, qui signale les principales étapes de la forma-
tion du droit canonique jusqu'au code de 1983, il présente la société ecclésiale (les
criteres d’appartenance, les divers membres, les rites directement liés a la fin surna-
turelle). Le troisieme chapitre traite de la question du gouvernement et le dernier du



120 BIBLIOGRAPHIE

probleme des rapports avec la société civile. L’exposé, €maillé d’exemples et de
références (notamment au code de 1983), est remarquablement précis pour un
ouvrage de vulgarisation. Il ne faut pas se laisser rebuter par le ton austére de ce
guide, cela tient peut-&tre a la matiére. On en recommandera la lecture aux théolo-
giens et aux responsables d’églises protestants, qui ignorent souvent tout du droit
ecclésiastique... parfois jusqu’a sa simple existence!

Le second ouvrage est une magistrale synthése, non seulement sur 1’histoire du
droit (canonique surtout) relatif au mariage depuis le droit romain jusqu’au droit
canonique contemporain, mais aussi sur 1’histoire méme de ce contrat social fonda-
mental dans le monde occidental. L’A. aborde ce sujet en historien et en juriste,
c’est-a-dire qu’il est soucieux de signaler les changements et les permanences en
méme temps qu’il marque 1’écart qui existe souvent entre les pratiques d’une part et
les prescriptions ecclésiastiques et les définitions théologiques d’autre part. Un
heureux découpage de cette immense matiere, une annotation riche en références,
des bibliographies a jour et un index fort complet permettent d’exploiter ce livre
comme un manuel. Il est plus difficile de le lire d’un seul trait tant il abonde en
notations ponctuelles et en données positives assez séches. — Par I'intelligence de
son exposé, par la siireté et la richesse de son information, ce livre est déja devenu
un classique sur «le mariage occidental», et ce pour les historiens aussi bien que
pour les théologiens, les sociologues et les juristes.

Eric JunOD

ELiO RINDONE, Per comprendere [ eucaristia (Cristianismo, 6), Edizioni
Augustinus, Palermo, 1989, 99 p.

Ce petit texte s’ouvre par un chapitre historique (I’Eucharistie, mieux: le dernier
repas dans le contexte de la vie de Jésus et dans I’ensemble de la culture religieuse
hébraique: pp. 15-22), poursuit par une analyse des textes eucharistiques néotesta-
mentaires (axant fort bien sur le genre littéraire des différents récits: pp. 23-65), se
termine par une réflexion théologique, qui propose une convergence sur 1'idée de la
trans-signification (pp. 67-97). Rien de nouveau, bien entendu, dans un livre qui se
veut de vulgarisation; toutefois, tout est dit trés clairement, avec un minimum de
rappels bibliographiques pour poursuivre 1’étude; le troisiéme chapitre surtout mérite
une attention particuliére, car il renouvelle une discussion importante, non seulement
en théologie catholique.

ALDO MobDa

HENRI DE LUBAC, Théologie dans I histoire I. La lumiére du Christ (collec-
tion Théologie), avant-propos de Michel Sales s.j., Paris, DDB, 1990,
224 p.

HENRI DE LUBAC, Théologie dans [ histoire Il. Questions disputées et résis-
tances au nazisme (collection Théologie), Paris, DDB, 1990, 425 p.

Faisant suite a «Théologies d'occasion» (Paris, 1984), publié aux mémes
éditions, ces deux volumes rassemblent, sous différentes tétes de chapitre dues au
présentateur Michel Sales, de nombreux textes de Henri de Lubac, trés dispersés
dans le temps et dans I’espace des revues, des ouvrages collectifs et des travaux de



BIBLIOGRAPHIE 121

congres ou ils avaient vu le jour pour la premiere fois. La plupart d’entre eux,
devenus introuvables ou difficiles d’acces, se voient heureusement réunis ici pour la
plus grande joie des admirateurs du célebre cardinal. Sous le théme Parristique et
humanisme chrétien, nous trouvons des études sur la pensée de Jean Chrysostome,
Origene, Erasme et Pascal. Tout particulierement central est le long chapitre, inédit,
intitulé Anthropologie tripartite, ot le P. de Lubac, avec ’art de ’analyse et de la
synthése qui le caractérise, brosse les linéaments d’une histoire de I’exégese des
textes pauliniens sur [’homme, corps, ame, esprit. Un bel article sur la lumiére du
Christ termine le premier volume. — Henri de Lubac ne fut pas seulement le grand
historien de [’histoire doctrinale et spirituelle du christianisme patristique, médiéval
et moderne, mais aussi un théologien engagé, qui a pris part a la vie de I'Eglise et
aux événements de 1’histoire de son temps. Le chapitre intitulé Questions théologi-
ques disputées et anticipations de Vatican 1l regroupe, en effet, une série de textes
rédigés au cours des vingt années qui précéderent le concile. Puis nous pouvons
relire sa fameuse réflexion sur le fondement théologique des missions, parue en
1941, ainsi que les écrits qui touchent de pres ou de loin au drame du nazisme et de
I’antisémitisme. On sait combien le cardinal de Lubac a été 1lié d’amitié avec son
confrere le P. Teilhard de Chardin. C’est la raison pour laquelle ce qui pouvait
encore expliciter sa pensée, et qui n’avait pas été publié dans des ouvrages collectifs
la concernant directement, forme la troisiéme partie de ce second volume. Enfin,
sous le titre Figures nous sont données quelques-unes des plus importantes préfaces
rédigées par notre auteur. Un admirable épilogue tiré¢ de Mémoire sur I'occasion de
mes écrits (Namur, 1989), livre, en confidence, ce qui a fait pendant plus de
soixante ans le ressort secret de cette ceuvre originale qui n’a véritablement cherché
qu'a «faire aimer, en en montrant la fécondité toujours actuelle» (p. 403), la
richesse de la Tradition universelle de 1'Eglise, dont il est, en cette fin de
XXe siecle, I'un des plus fideles et dignes héritiers.

JEAN BOREL

MARIA N. SANTANGELO, Le Berceau des Anges, Louvain-Paris, Peeters, 1988,
220 p.

Dans cette étude, Maria N. Santangelo tente d’approcher, par la linguistique et
I’étymologie, la signification des noms que les peuples indo-européens et sémitiques
ont donnée aux anges et aux démons. Pour elle, cette science, «qui a débuté par des
rapprochements entre termes d’un méme sens, en est restée la et s’est enlisée parce
qu’elle n’a pas su voir dans les différentes lettres qui composent un mot autant de
symboles d’une culture, religion ou activité» (p. 5). C’est donc sous cet angle de
I’analyse des lettres, qui nous renvoie a 1’univers symbolique, mythologique, astrolo-
gique et numérologique des peuples en question, que l'auteur a entrepris ses recher-
ches, dont la méthodologie rejoint certaines régles herméneutiques développées dans
la kabbale traditionnelle que, malheureusement, le rationalisme moderne a le plus
souvent pris pour des fantaisies sans lien avec la réalité, alors qu’il ne s’agit que
d’un autre mode d’intelligibilité du réel. Maria N. Santangelo a disposé en deux
chapitres principaux les résultats de cette archéologie mentale: le premier est une
fouille linguistique faite par le biais de I’alphabet profane, et le second, une autre
fouille par le biais de 1’alphabet magique.

JEAN BOREL

Science des
religions



122 BIBLIOGRAPHIE

JACQUES WAARDENBURG et PIERRE GISEL (€ds), L’Islam: une religion. Suivi
d’un débat: Quels types d approches requiert le phénoméne religieux?
Geneve, Labor et Fides, 1989, 154 p.

Comme ['indique P. Gisel dans son introduction, l’ouvrage contient deux
choses: 1) la lecon inaugurale prononcée par J. Waardenburg le 14 avril 1988 a la
Faculté de théologie de 1'Université de Lausanne, sous le titre: «L’islam: une reli-
gion?», et 2) les contributions & un colloque interdisciplinaire, organisé a 1’occasion
de cette lecon autour des questions de méthodologie en sciences des religions. — En
posant la question: I’islam est-il une religion?, I’A., connu pour ses compétences tant
en islamologie qu’en sciences des religions, commence par rappeler les exigences
d’une démarche scientifique pour montrer comment le mot isldm, la personne de
Mohammed et le courant actuel de reviviscence de I’islam ont une dimension reli-
gieuse, au sens ol «ce qui rend un discours ou un comportement ‘religieux’, c’est,
me semble-t-il, le fait de se référer & une autre réalité, a un autre ordre ou a une
autre dimension de la réalit¢ donnée» (p. 35). L’A., qui souhaite ainsi rapprocher
I’islamologie de la science des religions, termine sa lecon par un rappel des contacts
islamo-chrétiens et une invitation a la collaboration interdisciplinaire. — Le colloque
du 15 avril sur les types d’approches du ou des phénomenes religieux réunit les
contributions de cinq professeurs de 1'Université de Lausanne: G. Berthoud (SSP),
«Pensée religieuse: survivance ou permanence?», remet en question les modeles
évolutionnistes de 1’anthropologie; R. Campiche (théologie), «L’identification
confessionnelle de I’acteur: trait social ou religieux?», montre le passage, en socio-
logie, de la notion d’appartenance, du point de vue de l'institution religieuse, a celle
d’identification, totale ou partielle de l'individu; J. May (lettres), «Trente-huit ans
sur le Grand-Véhicule: quelques vues rétrospectives», propose une compréhension
du bouddhisme Mahdyana comme religion, a partir de la définition qu'en donne
J. Benrubi: «croyance en un ordre supérieur des choses», que J. May compléte par
«la croyance en la possibilité de passer de 1’ordre inférieur a 1’ordre supérieur» qui,
dans le cas du bouddhisme, n’est que «l’annulation, sans plus, du désordre inférieur»
(pp. 86-89); Cl. Bérard (lettres), «Hommes, prétres et dieux: I’ordre anthropomor-
phique dans I'imagerie grecque», interprete toute une série de figures représentées
sur des vases, non comme des dieux mais des personnages déguisés en dieux,
donnant ainsi un exemple vivant de méthodologie; J.-C. Piguet (lettres), «Le rapport
du philosophe aux absolus», décrit la transition de I’absolu en philosophie aux
absolus, du schéma pyramidal du sens et de la vérité a la mise a plat au niveau de
I’humanité. — De la table ronde qui a suivi, on retiendra qu’a Lausanne, I'interdisci-
plinarité en matieére de sciences des religions n’en est qu’a ses débuts; malgré les
efforts de J. Waardenburg qui avait proposé une série de cinq questions et qui
conclut le livre par une bréve synthése, il n’est guere question de tout le débat
méthodologique qui n’a cessé d’agiter la ou les sciences des religions depuis un
siécle. Il reste qu’un pas a été franchi, suivi d’un autre avec la création, en 1989,
d’un département d’histoire et de sciences des religions. Il reste aussi que J. Waar-
denburg s’inscrit résolument en faveur d’une science humaine des religions, attentive
a ce que les croyants vivent et disent d’eux-mémes.

JEAN-CLAUDE BASSET
ANDREW WINGATE, Encounter in the Spirit. Muslim-Christian Meetings in

Birmingham [Risk Book Serie], Geneva, WCC, 1988, 86 p.

Birmingham, 17% de chémeurs, 15% de population originaire des anciennes
colonies britanniques, 50 mosquées, centres islamiques. C’est 1a que se situe la série



BIBLIOGRAPHIE 12

des rencontres entre musulmans et chrétiens dont I"auteur a pris Uinitiative, dans le
cadre de la formation au ministere au sein de I’Eglise anglicane. A. Wingate, lui-
méme prétre anglican ayant enseigné en Inde, propose moins une théorie du
dialogue interreligieux qu'une pratique, relatée sous la forme d’un journal tenu de
novembre 1983 a juin 1986. Au gré des circonstances et d’un approfondissement
progressif, nous découvrons la rencontre entre des musulmans et des chrétiens
convaincus, décidés a se respecter sans escamoter les différences et allant jusqu’a
prier ensemble. — L’ouvrage se termine par une reprise des orientations sur le
dialogue interreligieux publiées par le Conseil britannique des Eglises, dans la ligne
du COE. Un dialogue qui est une rencontre de personnes plutdt que de représentants
officiels, de personnes engagées dans la foi et la priere. On ne peut qu’apprécier
I"accent du livre sur les aspects concrets, les «practicalities» de la rencontre et
encourager sa lecture par toutes les personnes qui se demandent si le dialogue
islamo-chrétien est possible, et s’il a un sens.

JEAN-CLAUDE BASSET

ROGER ARNALDEZ, Réflexions chrétiennes sur la mystique musulmane
(Lumiere des peuples), Paris, O.E.I.L., 1989, 248 p.

Dans cet ouvrage d’introduction a cette science délicate qu’est la mystique
comparée, Roger Arnaldez, qui est déja I'auteur reconnu d’importants travaux en ce
domaine, veut montrer comment, au-dela des différences dogmatiques irréductibles
qui séparent le Christianisme de 1'Islam, le chrétien et le musulman peuvent étre,
face a Dieu unique, créateur et révélateur, dans une situation dialogique analogue.
Surtout, et c’est cela qui retient toute son attention, il veut montrer comment «de
nombreux versets coraniques et de nombreuses traditions prophétiques (hadith),
lesquelles sont chargées d’une signification spirituelle que les mystiques musulmans
ont sentie et méditée» (p. 13), sont des valeurs qui apparaissent déja dans la Bible
et le plus souvent exprimées par des termes hébraiques correspondant a des termes
arabes relevant d’une racine sémitique semblable. Cette antécédence et cette équiva-
lence bibliques de thémes coraniques placent donc les mystiques de I'une et I'autre
tradition qui les découvrent, dans une proximité qu’il fallait justement mettre au
jour. C’est ainsi que nous parcourons, sous la maitrise de Roger Arnaldez, 'en-
semble des théemes de la mystique musulmane et de ce quon appelle la science des
magamat, ¢’est-a-dire la science des nombreuses stations et des €tats mystiques que
I’ame, le cceur et ’esprit atteignent, au cours du pelerinage spirituel, dans le contact
de plus en plus proche de Dieu, jusqu’a I’abolition de la conscience de soi (fand) en
Dieu, et le fait de ne plus subsister que par Lui (bagd). Nous savons gré a I'auteur
d’avoir ajouté en appendice, par ordre alphabétique, de bréves, mais excellentes
notices sur les principaux auteurs mystiques cités, suivies d’extraits de leurs propos
essentiels.

JEAN BOREL



	Bibliographie

