
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 4

Artikel: Étude critique : une bioéthique relationnelle

Autor: Schäfer-Guignier, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 435-440

ÉTUDE CRITIQUE

UNE BIOÉTHIQUE RELATIONNELLE*

Otto Schäfer-Guignier

Résumé

Les auteurs protestants de langue française ne font que commencer de
s'engager dans le débat bioéthique. Jean-Marie Thévoz fait œuvre de pionnier

en nous offrant une réflexion amplement documentée, cohérente et

originale à laquelle la tradition protestante imprime la marque d'une
approche relationnelle. Celle-ci, malgré son intérêt certain, reste cependant
discutable en ce qui concerne son rapport à la technique, à la modernité et
à la corporéité.

Jean-Marie Thévoz, actuellement secrétaire général de la Société suisse

d'éthique biomédicale, nous offre une étude exhaustive des problèmes
éthiques soulevés par la procréation médicalement assistée. C'est la première
fois qu'un théologien réformé de langue française mène une investigation
aussi complète et approfondie tant sur les principes méthodologiques de son

approche que sur les enjeux des techniques en question et des situations
humaines auxquelles elles répondent. Une attention particulière aux aspects
relationnels de la procréation constitue le fil conducteur de la réflexion et,
selon l'auteur, la marque de sa spécificité protestante.

Ethique du vivant

Dans une brève «invitation à la bioéthique», l'A. retrace l'historique de

cette discipline récente et en souligne, d'une manière qui nous paraît juste
et heureuse, le champ d'application très large et les ouvertures multiples; la

bioéthique représente, en somme, «une démarche éthique [...] entreprise de

manière interdisciplinaire, pluraliste et démocratique pour évaluer, fonder et

régler les actions techniques de l'homme sur le vivant...» (p. 28).

* Jean-Marie Thévoz, Entre nos mains l'embryon. Recherche bioéthique,
Genève, Labor et Fides, 1990, 352 p.



436 OTTO SCHÄFER-GUIGNIER

Liberté et parole

La deuxième partie, anthropologique, joue un rôle clé puisque l'A. y
pose les fondements («les axiomes») du cadre normatif de son argumentation

ultérieure. Ses emprunts explicites à la pensée des Réformateurs

(Calvin en particulier) signifient en même temps une référence et une
ouverture, car cette pensée s'inscrit dans un débat auquel participent d'autres

traditions et d'autres points de vue. Pour Thévoz, l'anthropologie
biblique, c'est-à-dire la vision de l'homme devant Dieu, institue l'homme
en être libre, quelles que soient les perversions et les aliénations auxquelles
cette liberté donne prise: «... la liberté offerte à l'être humain est
fondamentale et première. Il a libre usage du monde. Ensuite viennent s'imposer
des interdits, non pour restreindre cette liberté mais pour en garantir l'usage
et le maintien» (p. 42 s.). La profanité du monde et la confiance dans Faction

humaine sont des corollaires de l'affirmation de la liberté humaine
devant Dieu. La distinction entre le naturel et l'artificiel est sans pertinence
éthique («Dans chacun de ces deux domaines, la nature et l'artifice, il y a

lieu d'intervenir pour les humaniser, c'est-à-dire les orienter de sorte

qu'elles respectent ou enrichissent les valeurs humaines», p. 44). Si par
conséquent la nature ne nous offre point de repères éthiques, par contre,
une triple qualification générale de l'humain («Il est un être corporel, sexué

et parlant», p. 45) concrétise l'anthropologie relationnelle chère à l'A. et

implique des valeurs qui sous-tendent des décisions bioéthiques (par
exemple l'insistance sur le couple comme lieu de la procréation à l'exclusion

de projets individuels de reproduction artificielle). Dans son exposé de

la vocation humaine, Thévoz met en avant, là encore, la liberté responsable
et solidaire des humains, encouragée et non entravée par la présence de

Dieu à sa création: «Ainsi la providence ne transforme pas l'être humain en

marionnette, mais lui offre les moyens de sa responsabilité en l'associant à

son œuvre» (p. 61). Cependant toute créativité humaine se déploie dans un

espace d'échange de paroles, et c'est la parole qui éclaire l'acceptation de

la limite, la confrontation à la souffrance, l'inventivité de la médecine et le

rapport à la paternité et à la maternité. Ce n'est donc pas un donné biologique

immuable, mais la parole créatrice de sens qui constitue la perspective

dans laquelle doit être entreprise l'évaluation des nouvelles techniques
de procréation assistée.

Des techniques susceptibles de promouvoir T humain

Dans la troisième partie («Médecine et procréation»), l'A. place la

procréation assistée dans le contexte de la médecine palliative des pays
industrialisés et en analyse les différentes modalités (fécondation in vitro,
insémination artificielle, don de patrimoine génétique). Tous les procédés



UNE BIOETHIQUE RELATIONNELLE 437

décrits lui semblent susceptibles de promouvoir, dans certaines conditions,
des valeurs théologiques et humaines, sauf la maternité de substitution
(«L'accumulation des problèmes et le fait qu'on peut plus que sérieusement

penser que la mère porteuse n'est pas respectée comme une fin, mais
utilisée, invitent à proscrire le principe même de la maternité de substitution»,

p. 162). Les propositions de l'A. en faveur du dépassement du secret
et de l'anonymat en cas d'insémination artificielle avec donneur (pp. 144-

152) représentent un apport original, dans la ligne de son souci de relations
authentiques et en contraste avec les règles et les mentalités qui prévalent
actuellement dans les pays francophones.

Un statut relationnel pour T embryon

La quatrième partie («Un statut pour l'embryon») aborde l'un des

problèmes éthiques les plus épineux de la procréation assistée (et de

l'interruption volontaire de grossesse), un problème législatif aussi qui se pose
dans un contexte d'affrontement entre des convictions inconciliables.
Thévoz distingue trois approches (biologique, ontologique, relationnelle) du

statut de l'embryon et affirme d'emblée son option pour l'approche
relationnelle. Celle-ci fonde le respect de l'embryon sur un projet parental dans

lequel s'intègre son devenir. L'A. récuse notamment l'approche ontologique
du Magistère romain pour lequel l'embryon doit être protégé dès la conception

comme une personne humaine - en dépit d'une tradition théologique
très mouvante dont on tend à gommer les divisions et les retournements.
Thévoz plaide, lui, pour un respect gradué, progressif de l'embryon;
certaines étapes de son développement biologique (en particulier la

différenciation du système nerveux) motivent une protection renforcée. L'embryon

avec ses potentialités diverses participe à un cheminement relationnel

qui mène de l'enfant imaginaire à l'enfant réel. «Ainsi, en donnant un statut
à l'embryon, il s'agit moins de définir sa réalité propre, que nous savons

objectivement indescriptible, que de nous définir, en tant que personne,

parent, médecin ou chercheur, face à lui» (p. 239).

L'embryon - sujet de recherche?

Qu'implique le statut relationnel de l'embryon pour le problème brûlant
des expériences sur les embryons? La cinquième partie du livre cherche à

répondre à cette question. L'A. a pris la peine de rassembler au niveau

international de nombreux textes de référence (codes déontologiques, avis

de comités d'éthique, prises de position de bioéthiciens). En les commentant,

il étudie d'abord les conditions de l'expérimentation sur des sujets



438 OTTO SCHÄFER-GUIGNIER

humains, ensuite celles des recherches sur des groupes vulnérables avant
d'examiner l'expérimentation sur des embryons. Celle-ci paraît en principe
légitime à condition que la procréation reste le seul et unique motif de

l'obtention de ces embryons. Par ailleurs, l'A. distingue les expériences avec
les embryons (compatibles avec leur implantation et leur développement
ultérieur) et les expériences sur les embryons (conduisant à leur destruction).

Le premier de ces deux types de recherches (expériences avec les

embryons) exige certes le respect de l'embryon («respect du projet parental,
de la finalité humaine de l'embryon et de son intégrité biologique»
(p. 306), mais constitue en principe «une nécessité éthique» (p. 306),
notamment dans le but d'améliorer le taux de réussite de la FIVETE. Quant
au deuxième type de recherches (expériences sur les embryons), il est lié à

la congélation (cryoconservation) d'embryons susceptibles d'être implantés
plus tard, mais dont certains ne le seront jamais, le couple ne souhaitant

plus d'autres enfants (perte du projet procréatif)- Dans ce cas où l'embryon
«est humainement mort, étant donné l'absence totale d'avenir», il devient

«envisageable qu'il soit soumis à des observations qui soient dans l'intérêt
général des embryons à implanter» (p. 309) même si ces observations

impliquent la destruction de l'embryon, destruction à laquelle il est

destiné de toute façon. Précisons que sur ce point l'A. fait des concessions
à la recherche que de nombreux théologiens n'admettraient absolument pas
et que la récente législation allemande en la matière exclut formellement.

Une bioéthique de la seconde génération

Ce livre fera référence par l'originalité de sa perspective relationnelle,

par son argumentation soignée et par ses réponses nuancées nourries d'un
art incontestable de sérier les problèmes. Il repose sur une documentation
solide et sur une expérience de terrain acquise autant au contact du milieu
médical en Suisse que dans les institutions américaines de bioéthique. On

serait tenté de parler d'une bioéthique de la deuxième génération, puisque

l'approche résolument institutionnelle de l'A. traduit un stade de développement

de la discipline où la réflexion laisse derrière elle les généralités
solennelles de même que la découverte frissonnante de l'ambiguïté des

merveilles ou des pièges. Des techniques désormais entrées dans le quotidien

des grands centres hospitaliers requièrent le souci du détail et du

concret, l'attention prioritaire à l'observable plutôt qu'à la spéculation, mais

aussi la cohérence d'une démarche réfléchie - qualités dont l'A. fait preuve
tout au long de ces 300 pages complétées de plusieurs annexes (bibliographie,

liste des codes et textes de références, index des noms personnels,
index des matières).



UNE BIOÉTHIQUE RELATIONNELLE 439

// reste des questions de fond

L'argumentation de Thévoz me semble néanmoins susciter des interrogations

importantes qu'il convient de poser au niveau des principes plutôt
qu'à celui des conclusions spécifiques. J'en évoquerai trois.

- Thévoz ne lie-t-il pas trop étroitement la liberté humaine à la
technique (la même question s'adresse à d'autres théologiens réformés,
comme Gabriel Vahanian, par exemple1)? Les présupposés théologiques de

l'A. n'accentuent-ils pas unilatéralement la maîtrise technique de la nature
au détriment d'autres champs de créativité humaine? Le travail de deuil,
quand il réussit, est autre chose que la résignation, et la recherche de
formes de vie communautaire permettant un meilleur partage des enfants et
des vocations parentales constitue une réponse à la stérilité tout aussi
représentative de la liberté inventive de l'humain que les palliatifs techniques.
Ceux-ci ne sont pas à dévaloriser, mais peut-être à relativiser davantage.
Sinon on risque d'ériger en norme implicite le rapport à l'enfant au sein de

la famille nucléaire contemporaine.

- L'A. ne sous-estime-t-il pas la crise actuelle de la modernité? Tout
en reconnaissant la condition pécheresse de l'homme et, par conséquent, les

risques d'effets pervers liés à toute initiative humaine, Thévoz fait apparaître

une sensibilité foncièrement optimiste à l'endroit du progrès scienti-

fico-technique. Certes, une étude spéciale en bioéthique n'est pas le lieu
d'une critique fondamentale de la technique. Néanmoins on aurait souhaité

que cette dimension du débat soit davantage prise en compte, d'autant plus

que la pensée réformée francophone n'y est pas étrangère (en particulier
Jacques Ellul et Bernard Charbonneau2). De plus, la mentalité germanique
en général et un courant important du mouvement féministe en particulier
sont très attentifs à l'ambivalence, voire à la violence inhérente à la

technique, et l'état de la discussion publique sur la procréation assistée dans

les pays de langue allemande s'en ressent fortement. Cela est vrai surtout

pour les Eglises protestantes; on voit donc se profiler là une sensibilité

opposée à celle de Thévoz et qui s'enracine pourtant, elle aussi, dans une

tradition protestante.

- Ma troisième question traduit une certaine insatisfaction, et plus

précisément l'impression qu'une difficulté a été contournée et non
surmontée: la question ontologique du statut de l'embryon est-elle vraiment

liquidée? L'hésitation terminologique de l'A., lorsqu'il cherche à caractériser

la position du Magistère romain (ontologique? essentialiste? substan-

1 Dieu et l'utopie. L'Eglise et la technique, Paris (Cerf), 1976.
2 Pour l'historique de cette ligne de pensée, voir J. Ellul, «Les précurseurs»,

Foi et Vie, 87/3-4 (1988), pp. 31-41. Une référence majeure: J. Ellul, Le système

technicien, Paris (Calmann-Lévy), 1977.



440 OTTO SCHÄFER-GUIGNIER

tialiste?) fait bien ressortir le problème. Pour évacuer la question ontologique,

il ne suffit pas de démolir le raisonnement de Donum vitae (réfutation

facile que bien des auteurs catholiques ne se sont pas privés de

formuler à leur tour). Car après la critique de cette position particulière
(quelle que soit sa prétention à une validité universelle) il subsiste
néanmoins la question principielle du substrat de toute relation. L'ambiguïté
apparaît dans le raisonnement même de Thévoz au niveau des critères

biologiques du statut de l'embryon, critères auxquels l'A. attribue une

importance indéniable qui, sans être à proprement parler normative,
influence le jugement éthique. Par exemple, l'avortement spontané d'une

proportion considérable d'embryons avant la nidation semble induire une
certaine dédramatisation des échecs de transplantation d'embryons dans la

procréation médicalement assistée (p. 225 s.). Quel est le statut exact, dans

le raisonnement éthique de l'A., du substrat biologique de la relation
psychique et de la communication langagière? Est-il incorrect ou, au

contraire, inévitable d'introduire à ce niveau la catégorie éminemment
ontologique de substrat?

Ce point reste à clarifier pour plusieurs raisons. Tout d'abord, la prise
en compte de cette problématique conduira à moins se soucier du profil
propre d'une position protestante, souci qui risque toujours de marginaliser
indûment des interrogations et des approches trop rapidement étiquetées de

catholiques (alors que par ailleurs bien des luthériens tiennent des raisonnements

parfaitement analogues). Ensuite et plus fondamentalement, la

bioéthique est confrontée d'ores et déjà - elle le sera toujours plus à l'avenir -
à la question redoutable de l'articulation entre le respect de la vie humaine
et le respect d'autres formes de vie. L'A. reconnaît implicitement l'importance

d'un tel effort d'articulation puisqu'il adopte la définition large de la

bioéthique, définition qui englobe l'éthique de nos relations à l'animalité et

au milieu vivant. Or comment penser conjointement le respect de

l'embryon dans sa spécificité d'humain en devenir et le respect de la multitude
de formes vivantes qu'il serait trop simple de réduire à un monde extérieur

appelé à être «humanisé»? Ne faut-il pas en reconnaître la dignité propre?
Convient-il d'élargir l'espace de la parole, au-delà de la communauté

humaine, à tous les êtres sensibles et à tous les êtres vivants, autrement dit

peut-on concevoir une éthique relationnelle de l'environnement? Et inversement,

la constitution biologique spécifique de chaque organisme, spécificité
à laquelle nous renvoie sans cesse l'extrême diversité du vivant, ne nous

interroge-t-elle pas sur la dignité de la corporéité humaine, même à ses

débuts? L'articulation entre la parole et le corps (dont le symbole ecclésial

est celle entre les dimensions kérygmatique et eucharistique), cette articulation

reste à approfondir; le statut éthique de l'embryon est un enjeu parmi
d'autres où le problème continue à se poser.


	Étude critique : une bioéthique relationnelle

