Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 4

Artikel: Etude critique : une bioéthique relationnelle
Autor: Schafer-Guignier, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381454

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 435-440

ETUDE CRITIQUE

UNE BIOETHIQUE RELATIONNELLE*

OTTO SCHAFER-GUIGNIER

Résumé

Les auteurs protestants de langue francaise ne font que commencer de
s'engager dans le débat bioéthique. Jean-Marie Thévoz fait ceuvre de pion-
nier en nous offrant une réflexion amplement documentée, cohérente et
originale a laquelle la tradition protestante imprime la marque d une
approche relationnelle. Celle-ci, malgré son intérét certain, reste cependant
discutable en ce qui concerne son rapport a la technique, a la modernité et
a la corporéité.

Jean-Marie Thévoz, actuellement secrétaire général de la Société suisse
d’éthique biomédicale, nous offre une étude exhaustive des problémes éthi-
ques soulevés par la procréation médicalement assistée. C’est la premiére
fois qu’un théologien réformé de langue frangaise meéne une investigation
aussi complete et approfondie tant sur les principes méthodologiques de son
approche que sur les enjeux des techniques en question et des situations
humaines auxquelles elles répondent. Une attention particuliére aux aspects
relationnels de la procréation constitue le fil conducteur de la réflexion et,
selon ’auteur, la marque de sa spécificité protestante.

Ethique du vivant

Dans une bréve «invitation a la bioéthique», I’A. retrace I’historique de
cette discipline récente et en souligne, d’'une maniere qui nous parait juste
et heureuse, le champ d’application tres large et les ouvertures multiples; la
bioéthique représente, en somme, «une démarche €thique [...] entreprise de
maniére interdisciplinaire, pluraliste et démocratique pour €valuer, fonder et
régler les actions techniques de 1’homme sur le vivant...» (p. 28).

* Jean-Marie THEvOz, Entre nos mains ['embryon. Recherche bioéthique,
Geneve, Labor et Fides, 1990, 352 p.



436 OTTO SCHAFER-GUIGNIER
Liberté et parole

La deuxieme partie, anthropologique, joue un réle clé puisque I'A. y
pose les fondements («les axiomes») du cadre normatif de son argumenta-
tion ultérieure. Ses emprunts explicites a la pensée des Réformateurs
(Calvin en particulier) signifient en méme temps une référence et une
ouverture, car cette pensée s’inscrit dans un débat auquel participent d’au-
tres traditions et d’autres points de vue. Pour Thévoz, I’anthropologie
biblique, c¢’est-a-dire la vision de ’homme devant Dieu, institue 1’homme
en &tre libre, quelles que soient les perversions et les aliénations auxquelles
cette liberté donne prise: «... la liberté offerte a 1'€tre humain est fonda-
mentale et premiere. Il a libre usage du monde. Ensuite. viennent s’ imposer
des interdits, non pour restreindre cette liberté mais pour en garantir 1’'usage
et le maintien» (p. 42 s.). La profanité du monde et la confiance dans I’ac-
tion humaine sont des corollaires de 1’affirmation de la liberté humaine
devant Dieu. La distinction entre le naturel et [’artificiel est sans pertinence
¢thique («Dans chacun de ces deux domaines, la nature et ’artifice, il y a
lieu d’intervenir pour les humaniser, c’est-a-dire les orienter de sorte
qu’elles respectent ou enrichissent les valeurs humaines», p. 44). Si par
conséquent la nature ne nous offre point de reperes éthiques, par contre,
une triple qualification générale de I’humain («Il est un étre corporel, sexué
et parlant», p. 45) concrétise ’anthropologie relationnelle cheére a 1’A. et
implique des valeurs qui sous-tendent des décisions bioéthiques (par
exemple 'insistance sur le couple comme lieu de la procréation a 1’exclu-
sion de projets individuels de reproduction artificielle). Dans son exposé de
la vocation humaine, Thévoz met en avant, la encore, la liberté responsable
et solidaire des humains, encouragée et non entravée par la présence de
Dieu a sa création: «Ainsi la providence ne transforme pas 1’€tre humain en
marionnette, mais lui offre les moyens de sa responsabilité en ’associant a
son ceuvre» (p. 61). Cependant toute créativité humaine se déploie dans un
espace d’échange de paroles, et c’est la parole qui éclaire [’acceptation de
la limite, la confrontation a la souffrance, I'inventivité¢ de la médecine et le
rapport a la paternité et a la maternit€é. Ce n’est donc pas un donné biolo-
gique immuable, mais la parole créatrice de sens qui constitue la perspec-
tive dans laquelle doit €tre entreprise 1’évaluation des nouvelles techniques
de procréation assistée.

Des techniques susceptibles de promouvoir I’ humain

Dans la troisiéme partie («Médecine et procréation»), I’A. place la
procréation assistée dans le contexte de la médecine palliative des pays
industrialisés et en analyse les différentes modalités (fécondation in vitro,
insémination artificielle, don de patrimoine génétique). Tous les procédés



UNE BIOETHIQUE RELATIONNELLE 437

décrits lui semblent susceptibles de promouvoir, dans certaines conditions,
des valeurs théologiques et humaines, sauf la maternité de substitution
(«L’accumulation des problémes et le fait qu’on peut plus que sérieusement
penser que la mere porteuse n’est pas respectée comme une fin, mais
utilisée, invitent a proscrire le principe méme de la maternité de substitu-
tion», p. 162). Les propositions de I'A. en faveur du dépassement du secret
et de I'anonymat en cas d’insémination artificielle avec donneur (pp. 144-
152) représentent un apport original, dans la ligne de son souci de relations
authentiques et en contraste avec les régles et les mentalités qui prévalent
actuellement dans les pays francophones.

Un statut relationnel pour I'embryon

La quatrieme partie («Un statut pour I’embryon») aborde 1'un des
problemes éthiques les plus épineux de la procréation assistée (et de ’inter-
ruption volontaire de grossesse), un probléme législatif aussi qui se pose
dans un contexte d’affrontement entre des convictions inconciliables.
Thévoz distingue trois approches (biologique, ontologique, relationnelle) du
statut de ’embryon et affirme d’emblée son option pour 1’approche rela-
tionnelle. Celle-ci fonde le respect de I’embryon sur un projet parental dans
lequel s’intégre son devenir. L’A. récuse notamment I’approche ontologique
du Magistére romain pour lequel ’embryon doit étre protégé des la concep-
tion comme une personne humaine — en dépit d’une tradition théologique
tres mouvante dont on tend a gommer les divisions et les retournements.
Thévoz plaide, lui, pour un respect gradué, progressif de I’embryon;
certaines étapes de son développement biologique (en particulier la diffé-
renciation du systéme nerveux) motivent une protection renforcée. L’em-
bryon avec ses potentialités diverses participe a un cheminement relationnel
qui mene de 1’enfant imaginaire a I’enfant réel. «Ainsi, en donnant un statut
a ’embryon, il s’agit moins de définir sa réalité propre, que nous savons
objectivement indescriptible, que de nous définir, en tant que personne,
parent, médecin ou chercheur, face a lui» (p. 239).

L’ embryon — sujet de recherche?

Qu’implique le statut relationnel de I’'embryon pour le probleme briilant
des expériences sur les embryons? La cinquieme partie du livre cherche a
répondre a cette question. L’A. a pris la peine de rassembler au niveau
international de nombreux textes de référence (codes dé€ontologiques, avis
de comités d’éthique, prises de position de bio€thiciens). En les commen-
tant, il étudie d’abord les conditions de 1’expérimentation sur des sujets



438 OTTO SCHAFER-GUIGNIER

humains, ensuite celles des recherches sur des groupes vulnérables avant
d’examiner |'expérimentation sur des embryons. Celle-ci parait en principe
légitime a condition que la procréation reste le seul et unique motif de I’ob-
tention de ces embryons. Par ailleurs, I’A. distingue les expériences avec
les embryons (compatibles avec leur implantation et leur développement
ultérieur) et les expériences sur les embryons (conduisant a leur destruc-
tion). Le premier de ces deux types de recherches (expériences avec les
embryons) exige certes le respect de I’embryon («respect du projet parental,
de la finalit¢ humaine de I’embryon et de son intégrité biologique»
(p. 306), mais constitue en principe «une nécessité éthique» (p. 306),
notamment dans le but d’améliorer le taux de réussite de la FIVETE. Quant
au deuxieme type de recherches (expériences sur les embryons), il est li¢ a
la congélation (cryoconservation) d’embryons susceptibles d’étre implantés
plus tard, mais dont certains ne le seront jamais, le couple ne souhaitant
plus d’autres enfants (perte du projet procréatif). Dans ce cas o I’embryon
«est humainement mort, étant donné 1’absence totale d’avenir», il devient
«envisageable qu’il soit soumis a des observations qui soient dans I’intérét
général des embryons a implanter» (p. 309) méme si ces observa-
tions impliquent la destruction de 1’embryon, destruction a laquelle il est
destiné de toute fagon. Précisons que sur ce point I’A. fait des concessions
a la recherche que de nombreux théologiens n’admettraient absolument pas
et que la récente 1€gislation allemande en la matiere exclut formellement.

Une bioéthique de la seconde génération

Ce livre fera référence par I’originalité de sa perspective relationnelle,
par son argumentation soignée et par ses réponses nuancées nourries d’un
art incontestable de sérier les problémes. Il repose sur une documentation
solide et sur une expérience de terrain acquise autant au contact du milieu
médical en Suisse que dans les institutions américaines de bioéthique. On
serait tenté de parler d’une bioéthique de la deuxi¢me génération, puisque
I’approche résolument institutionnelle de I’A. traduit un stade de développe-
ment de la discipline ot la réflexion laisse derriere elle les généralités
solennelles de méme que la découverte frissonnante de l’ambiguité des
merveilles ou des pieges. Des techniques désormais entrées dans le quoti-
dien des grands centres hospitaliers requierent le souci du détail et du
concret, I’attention prioritaire & 1’observable plutot qu’a la spéculation, mais
aussi la cohérence d’une démarche réfléchie — qualités dont I’A. fait preuve
tout au long de ces 300 pages complétées de plusieurs annexes (bibliogra-
phie, liste des codes et textes de références, index des noms personnels,
index des matieres).



UNE BIOETHIQUE RELATIONNELLE 439

Il reste des questions de fond

L’argumentation de Thévoz me semble néanmoins susciter des interro-
gations importantes qu’il convient de poser au niveau des principes plutot
qu’a celui des conclusions spécifiques. J’en évoquerai trois.

— Thévoz ne lie-t-il pas trop étroitement la liberté humaine 2 la
technique (la méme question s’adresse a d’autres théologiens réformés,
comme Gabriel Vahanian, par exemple!)? Les présupposés théologiques de
I’A. n’accentuent-ils pas unilatéralement la maitrise technique de la nature
au détriment d’autres champs de créativité humaine? Le travail de deuil,
quand 1l réussit, est autre chose que la résignation, et la recherche de
formes de vie communautaire permettant un meilleur partage des enfants et
des vocations parentales constitue une réponse a la stérilité tout aussi repré-
sentative de la liberté inventive de I'humain que les palliatifs techniques.
Ceux-ci ne sont pas a dévaloriser, mais peut-étre a relativiser davantage.
Sinon on risque d’ériger en norme implicite le rapport a ’enfant au sein de
la famille nucléaire contemporaine.

— L’A. ne sous-estime-t-il pas la crise actuelle de la modernité? Tout
en reconnaissant la condition pécheresse de I’homme et, par conséquent, les
risques d’effets pervers liés a toute initiative humaine, Thévoz fait appa-
raitre une sensibilité foncierement optimiste a I’endroit du progrés scienti-
fico-technique. Certes, une étude spéciale en bioéthique n’est pas le lieu
d’une critique fondamentale de la technique. Néanmoins on aurait souhaité
que cette dimension du débat soit davantage prise en compte, d’autant plus
que la pensée réformée francophone n’y est pas étrangere (en particulier
Jacques Ellul et Bernard Charbonneau?). De plus, la mentalité germanique
en général et un courant important du mouvement féministe en particulier
sont trés attentifs a 1’ambivalence, voire a la violence inhérente a la
technique, et ’état de la discussion publique sur la procréation assistée dans
les pays de langue allemande s’en ressent fortement. Cela est vrai surtout
pour les Eglises protestantes; on voit donc se profiler 1a une sensibilité
opposée a celle de Thévoz et qui s’enracine pourtant, elle aussi, dans une

tradition protestante.

— Ma troisiéme question traduit une certaine insatisfaction, et plus
précisément 1'impression qu’une difficulté a €été contournée et non
surmontée: la question ontologique du statut de 1’embryon est-elle vraiment
liquidée? L’hésitation terminologique de I’A., lorsqu’il cherche a caracté-
riser la position du Magistere romain (ontologique? essentialiste? substan-

U Dieu et I'utopie. L’ Eglise et la technique, Paris (Cerf), 1976.

2 Pour I’historique de cette ligne de pensée, voir J. ELLUL, «Les précurseurs»,
Foi et Vie, 87/3-4 (1988), pp. 31-41. Une référence majeure: J. ELLUL, Le systéme
technicien, Paris (Calmann-Lévy), 1977.



440 OTTO SCHAFER-GUIGNIER

tialiste?) fait bien ressortir le probléme. Pour évacuer la question ontolo-
gique, 1l ne suffit pas de démolir le raisonnement de Donum vitae (réfuta-
tion facile que bien des auteurs catholiques ne se sont pas privés de
formuler a leur tour). Car apres la critique de cette position particuliére
(quelle que soit sa prétention a une validit€ universelle) il subsiste néan-
moins la question principielle du substrat de toute relation. L’ambiguité
apparait dans le raisonnement méme de Thévoz au niveau des critéres
biologiques du statut de I’embryon, criteres auxquels 1’A. attribue une
importance indéniable qui, sans &tre a proprement parler normative,
influence le jugement éthique. Par exemple, [’avortement spontané d’une
proportion considérable d’embryons avant la nidation semble induire une
certaine dédramatisation des échecs de transplantation d’embryons dans la
procréation médicalement assistée (p. 225 s.). Quel est le statut exact, dans
le raisonnement €thique de I’A., du substrat biologique de la relation
psychique et de la communication langagiere? Est-il incorrect ou, au
contraire, inévitable d’introduire a ce niveau la catégorie éminemment onto-
logique de substrat?

Ce point reste a clarifier pour plusieurs raisons. Tout d’abord, la prise
en compte de cette problématique conduira a moins se soucier du profil
propre d’une position protestante, souci qui risque toujours de marginaliser
indiment des interrogations et des approches trop rapidement étiquetées de
catholiques (alors que par ailleurs bien des luthériens tiennent des raisonne-
ments parfaitement analogues). Ensuite et plus fondamentalement, la bio-
éthique est confrontée d’ores et déja — elle le sera toujours plus a ’avenir —
a la question redoutable de I’articulation entre le respect de la vie humaine
et le respect d’autres formes de vie. L’A. reconnait implicitement I'impor-
tance d’un tel effort d’articulation puisqu’il adopte la définition large de la
bioéthique, définition qui englobe 1’éthique de nos relations a I’animalité et
au milieu vivant. Or comment penser conjointement le respect de l'em-
bryon dans sa spécificité d’humain en devenir et le respect de la multitude
de formes vivantes qu’il serait trop simple de réduire a un monde extérieur
appelé a étre «humanisé»? Ne faut-il pas en reconnaitre la dignité propre?
Convient-il d’élargir I’espace de la parole, au-dela de la communauté
humaine, a tous les étres sensibles et a tous les étres vivants, autrement dit
peut-on concevoir une éthique relationnelle de I’environnement? Et inverse-
ment, la constitution biologique spécifique de chaque organisme, spécificité
a laquelle nous renvoie sans cesse 'extréme diversité du vivant, ne nous
interroge-t-elle pas sur la dignité de la corporéit¢é humaine, méme a ses
débuts? L’articulation entre la parole et le corps (dont le symbole ecclésial
est celle entre les dimensions kérygmatique et eucharistique), cette articula-
tion reste a approfondir; le statut éthique de I’embryon est un enjeu parmi
d’autres ou le probleme continue a se poser.



	Étude critique : une bioéthique relationnelle

