
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 4

Artikel: Devons-nous respecter le génome humain?

Autor: Baertschi, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 123 (1991). P. 411-434

DEVONS-NOUS RESPECTER
LE GÉNOME HUMAIN?

Bernard Baertschi

Résumé

Depuis peu. les pouvoirs de T homme sur T homme ont atteint un seuil
lui permettant, en principe du moins, de changer le support génétique de

ses qualités intellectuelles, psychologiques et morales, et donc de se

transformer en une nouvelle espèce. D'où la question: sommes-nous autorisés à

le faire? Et si oui: devons-nous le faire? Nous essayons de montrer qu'il
faut répondre «non» dans les deux cas. mais que ce n'est pas pour des

motifs inspirés de T inquiétude suscitée par un Meilleur des mondes, ni

pour des raisons «naturalistes» qui sont alléguées par Jonas surtout, mais
aussi par l'Eglise catholique: seule doit compter, en définitive. T autonomie
des personnes.

1. Une humanité améliorée

En 1935, le biologiste Hermann Joseph Mulier, un spécialiste de l'étude
des chromosomes qui sera Prix Nobel de médecine en 1946, affirmait:

«Nous voyons l'histoire de la vie divisée en trois grandes périodes. Dans la

longue phase préparatoire, on trouve une créature sans pouvoir sur son environnement,

que la sélection naturelle amène peu à peu à l'état humain. Dans la
seconde - courte phase de transition qui est la nôtre - l'homme modifie son
environnement immédiat afin de satisfaire ses désirs. Et dans la longue troisième
période, il percera tous les secrets de sa propre nature et se transformera en une
créature sublime, en un être par rapport auquel les divinités mythiques du passé

paraîtront de plus en plus ridicules.»

Ce genre de prophétie a généralement le don de susciter des sentiments

d'inquiétude, voire de franche anxiété ou même de répulsion lorsqu'on
tente de s'imaginer quelle sera cette humanité «divine»; immédiatement,
des représentations rappelant Le meilleur des mondes de Huxley sont suscitées.

Nous aimerions montrer ici que ces sentiments sont justifiés, c'est-

Cité in Glover, What Sort of People Should There Be?, London, Penguin,
1984, p. 32.



412 BERNARD BAERTSCHI

à-dire qu'il n'est pas irrationnel de les éprouver - ce qui serait irrationnel
serait de ne pas les éprouver, du moins modérément -, mais que ce ri est

pas pour les raisons alléguées communément, lesquelles ont justement pour
origine des fantasmes liés à l'état d'humanité «améliorée». Par là, nous
serons amenés à répondre négativement à la question qui nous sert de titre:
ce n'est pas le génome humain qu'il faut respecter.

Si nous avons parlé d'humanité, c'est pour souligner que ce qui va nous

occuper, ce ne sont pas les manipulations des génotypes, mais ceux du

génome humain dans sa spécifité, susceptibles d'aboutir à la création d'une
nouvelle espèce, et non seulement au choix du sexe ou de la couleur des

yeux de nos enfants Cette question est moins urgente qu'on ne le pense
souvent, et Jean-Marie Thévoz souligne avec raison qu'«ori peut dédramatiser

le débat concernant la recherche sur les embryons humains»3: si l'on
passe en revue les études actuellement menées, on se rend compte qu'elles
ne vont pas dans le sens de l'eugénisme. Toutefois, cela ne la rend pas
moins intéressante et fondamentale, car, au-delà du fait, reste le droit: à

supposer que nous soyons capables de manipuler, aurions-nous le droit de

le faire, même si nous le désirions? En posant la question de cette manière,

nous supposons, à la suite de Mulier, que les modifications du génome
entraîneraient un changement des caractéristiques physiques et psychologiques

de l'homme: il en serait «amélioré». Cela est, bien sûr, conjectural,
car s'il y a bien une dépendance entre ces éléments - le cas des handicaps
l'atteste4 -, nous ignorons tout de sa nature; mais encore une fois, peu
importe ici, puisque seule la question du droit va nous préoccuper, et dans

cette perspective, il est souvent plus révélateur d'envisager des cas

extrêmes, même irréels.

«Améliorer» l'espèce humaine, c'est changer la qualité de vie des
générations futures, c'est-à-dire de ceux qui viendront après nous, qu'ils dépendent

ou non d'une décision de chacun d'entre nous, en tant que géniteur,

quant à leur existence comme individus à venir5. Cela signifie que les

2 Rappelons que le génome est l'ensemble des gènes qui se trouvent dans les

cellules responsables de la reproduction, porteurs des caractéristiques qui se

transmettent d'une génération à la suivante; alors que le génotype est l'ensemble des

gènes d'un individu.
3 Entre nos mains T embryon, Genève, Labor et Fides, 1990.
4 Cf. Thévoz: «On ne peut nier que l'inné existe, on le voit surtout quand il est

limitatif, dans le handicap.» (Op. cit., p. 153) Notre hypothèse implique que si on le

voit surtout ou seulement dans ce cas, son influence est cependant autant positive
que négative.

5 Pour reprendre une distinction proposée par Trudy Govier, nous ne nous

occupons que des humains qui sont possibles d'un point de vue êpistémique:
«Persons who might come to exist are epistemically possible in that there is some

probability of their coming to exist and volitionally possible for their prospective



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 413

conclusions auxquelles nous parviendrons auront une prétention de validité
sous la simple supposition qu'il existe encore une humanité après nous.
Autrement dit, notre question est l'un des aspects de celle concernant nos
devoirs envers les générations futures, et elle s'énonce précisément ainsi:

pouvons-nous, et même devons-nous manipuler ou, malgré les améliorations

envisagées, devons-nous nous abstenir de le faire et respecter le

génome humain?6 Commençons par examiner les raisons de ceux qui
tranchent en faveur du second terme de l'alternative.

2. Hans Jonas: la nature respectée absolument

A partir de la constatation que nos pouvoirs sur la nature se sont
étendus au point de la mettre en péril, Jonas estime qu'elle est devenue un

objet de responsabilité. Cela est incontestable, comme le principe qui est la

base de cette conception: «Nous devons être responsables [de quelque
chose] parce que nous avons pouvoir sur lui.»7 S'ensuit-il que nous ayons
des devoirs moraux envers ce dont nous sommes responsables? Non, car la

responsabilité dont il s'agit est simplement causale: si je brise un caillou, je
suis responsable de sa réduction en morceaux; il ne s'ensuit pas que je
doive en rendre compte. Pour que cela fût le cas, il faudrait établir que je
n'aurais pas dû le faire, par exemple parce que ce caillou ne m'appartiendrait

pas ou que son intégrité exigerait une certaine attitude de respect.
Mais c'est bien ce que pense Jonas, sinon d'un caillou individuel, du moins
de la nature: «Puisque la subjectivité manifeste une fin agissante, et qu'elle
vit entièrement de cela, l'intérieur muet qui accède à la parole seulement

grâce à elle, autrement dit la matière, doit déjà abriter en elle de la fin sous

forme non subjective».8 Ainsi, ce qui est dans le supérieur se trouve déjà

parents.» («What Should we Do about Future People», in J. Narveson (ed.), Moral
Issues, Oxford, OUP, 1983, p. 402)

6 Dans cet examen, il va de soi que nous n'envisageons que le cas des

améliorations dont les individus bénéficieraient pour eux-mêmes (mais en tant que
membres de l'espèce humaine et non en tant qu'individus: il s'agit de l'humanité),
même s'il peuvent en faire un usage social, car les autres paraissent trop
immédiatement immorales; cf. K. Bayertz, «Gentherapie am Menschen», in CT
Blomed, 1990/1, p. 6-7: «Von vornherein abzulehnen wären alle Vorsehläge, die
einen Nutzen allein oder in erster Linie für die Gesellschaft oder für andere als die

manipulierten Individuen implizieren. Die Erzeugung von Menschen für bestimmte
technische Zwecke (z. B. Raumfahrt) oder gesellschaftliche Aufgaben (schwindelfreie

Fensterputzer) verstiesse gegen die individuelle Autonomie.»
7 Le principe responsabilité, Paris, Cerf, 1990, p. 24-25. Il faudrait dire: «Nous

sommes responsables [...]»
8

Op. cit., p. 104. Jonas a d'ailleurs tendance à confondre les deux
responsabilités, ou plutôt de conclure de la causale à la morale; cf. p. 14.



414 BERNARD BAERTSCHI

dans l'inférieur, et si le premier mérite respect, il en va de même du

second: en un certain sens, la nature est une personne morale. Or comme le

génome humain en est une partie et que nous avons pouvoir sur lui, son

intégrité doit aussi être respectée: les manipulations génétiques sont
exclues.

Cette manière de voir les choses n'est pas convaincante, elle n'est pas
même recommandable; en effet, outre le fait qu'elle ressuscite de vieilles
conceptions hylozoïstes, et méconnaît que la nature, loin de tout contenir en

elle, même à l'état virtuel, est la matrice de propriétés proprement
émergentes9, il reste que le caillou est aussi une partie de la nature sur qui nous

avons pouvoir - pour ne rien dire des virus!10 Dès lors, si elle ou le

génome humain méritent respect, ce ne peut être que pour d'autres raisons

que celles alléguées par cet auteur et tous ceux qui, à sa manière, veulent
les doter de qualités morales par le fait même qu'ils existent et sont
menacés dans leur existence. En d'autres termes, on reconnaît dans cette

position le fameux et toujours renaissant paralogisme naturaliste, comme
Dieter Birnbacher le souligne, c'est-à-dire la méconnaissance de ce que si

la nature ou le génome sont des biens, des sujets de valeur, c'est parce
qu'il y a quelque chose en eux qui est valorisé, et non seulement parce
qu'ils sont11.

Si Jonas argumente ainsi et va même jusqu'à nier la pertinence critique
du paralogisme évoqué, c'est qu'il considère que «toute éthique traditionnelle

est anthropocentrique»12, et que c'est là son erreur essentielle. On

comprend donc qu'il prône une morale qui ne soit pas centrée sur l'homme,
qui ne ramène pas tout à ce dernier. Mais nous estimons qu'une telle

approche est erronée dans ses fondements mêmes, puisqu'il faut des actes
de valorisation pour qu'il y ait morale, et que seul l'homme peut en être

9 Jonas, d'ailleurs, le conteste, mais au nom d'un principe étonnant, qu'une
propriété émergente ne peut avoir de propriétés causales vis-à-vis de celle dont elle
est issue, d'où il s'ensuit que ni la conscience ni le vivant n'ont pu émerger de la
matière (cf. Op. cit., p. 101). Nous avons dit «étonnant», car Jonas ne donne qu'une
justification métaphysique de ce principe tirée de la nature de la causalité, alors qu'il
nous paraît plus fondé de conclure du fait de l'émergence - du vivant tout au moins

- la négation du principe allégué.
10 On nous reprochera peut-être de forcer la position de Jonas, qui précise que

seul le vivant mérite respect - bien qu'il ne dise jamais clairement si c'est au niveau

spécifique ou individuel, voire aux deux - : «Seul le vivant, dans sa structure d'être
de besoin et dans son caractère menacé - et en principe tout le vivant - peut être

objet comme tel de la responsabilité.» (Op. cit., p. 140) Nous estimons toutefois que
la métaphysique qu'il défend exige un respect plus ample; mais quoi qu'il en soit du

caillou, le génome et les virus appartiennent bien au vivant.
11 Cf. Birnbacher, «Rechte des Menschen oder Rechte der Natur?», in Studia

philosophies, n° 49, 1990, p. 77.
12

Op. cit., p. 22.



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 415

l'auteur ici-bas - propositions qui, bien sûr, n'impliquent par elles-mêmes
aucun subjectivisme éthique. L'Eglise catholique l'a bien vu, car si elle
estime aussi que la nature doit être l'objet d'un certain respect, elle admet

que ce n'est que dans la mesure où elle est valorisée, puisqu'elle soutient la
thèse thomisme de la convertibilité de l'être et du bien, ce dernier n'étant
rien d'autre que l'être en tant qu'objet potentiel de désir.

3. L'Eglise catholique: Tintangibilitéde la nature humaine

Pour l'Eglise justement, il existe un domaine dans lequel l'intervention
de l'homme est par principe exclue, celui de la nature humaine: on n'a pas
le droit de la modifier. Autrement dit, les personnes futures ont le droit de

disposer d'un génome humain spécifiquement identique au nôtre. Et s'il en
est ainsi, si nous devons valoriser de la sorte notre patrimoine génétique,
c'est parce qu'il a été créé par Dieu et qu'il est la condition de possibilité
de notre accession au souverain bien. Voyons cela de plus près.

En créant la nature humaine, Dieu a délimité les opérations dont
l'homme est susceptible - puisque la nature n'est rien d'autre que
l'essence, considérée comme principe d'action - et la fin à laquelle il tend: le

bonheur, sous la forme de la vision béatifique. Comme Aristote déjà le

disait, tous les êtres se dirigent naturellement vers leur fin. Dans cette

optique, modifier la nature de l'homme reviendrait à changer les fins qu'il
vise en créant une nouvelle espèce sans aucune conformité avec le plan
divin; et si cela se passe mal, on peut même imaginer qu'elle deviendrait

inapte à recevoir une âme immortelle. C'est pourquoi Pie XII déjà
condamne sans équivoque toute manipulation des gènes humains: l'Église
«désapprouve aussi toute expérience de génétique qui ferait bon marché de

la nature spirituelle de l'homme et le traiterait à l'égal de n'importe quel

représentant d'une espèce animale»13; contrairement aux animaux, l'homme
a une âme spirituelle, ce qui change tout et donne à son corps une dignité
particulière.

On a objecté à ce raisonnement qu'il confondait la nature humaine dont

parle Thomas et celle des biologistes modernes. Il est vrai que c'est parfois
le cas14; cependant cette confusion est dans le contexte de l'aristotélisme
tout à fait anodine, car si deux «natures» ont bien des significations
différentes et ressortissent à des domaines différents, elles sont extensionnelle-

ment équivalentes; en effet, tout être qui possède un génome humain

13 Maladies du sang à transmission héréditaire et conseil génétique, 1958, in
P. Verspieren (éd.), Biologie, Médecine et Ethique [BME], Paris, Le Centurion,
1987, p. 53.

14 Cf. Thévoz, op. cit., p. 207, n. 86 & p. 209.



416 BERNARD BAERTSCHI

possède une nature humaine, puisque l'âme est le principe à la fois des

opérations vitales et des opérations rationnelles: elle est à la fois rationnelle,

sensitive et végétative. Il n'y a donc pas de corps humain vivant sans

âme rationnelle1-'. On ne peut par conséquent toucher au génome dans ses

caractères spécifiques tout en laissant la nature humaine intacte, et

réciproquement.

Cela permet aussi de comprendre pourquoi le génie génétique est

condamné seulement dans la mesure où il menace la spécifité du génome,
car l'Eglise catholique n'a pas d'objection de principe contre une intervention

à but uniquement thérapeutique portant sur l'individu16. En effet, dans

ce dernier cas, la nature humaine n'est pas le moins du monde menacée.

Du moins est-ce ce qu'il paraît au premier abord; mais quand on y

réfléchit, on éprouve quelques doutes: la thérapie génétique agit comme
une sélection naturelle, à la différence que c'est l'homme qui modifie un

gène; mais le nouveau caractère ainsi acquis va se transmettre. Or c'est
ainsi que, à la longue, de nouvelles espèces sont produites, comme l'atteste
la théorie de l'évolution. La question est d'autant plus pressante que
l'Eglise ne s'oppose pas non plus à des thérapies génétiques qui seraient

susceptibles d'éliminer dans toute l'espèce humaine, ou dans une race où

ils se seraient particulièrement développés, des gènes défectueux: «On peut
également penser que, grâce au transfert de gènes, certaines maladies
spécifiques pourront être traitées, comme l'anémie falciforme qui, dans de

nombreux cas, frappe des individus d'une même origine ethnique.» Cela

ressemble fort à de l'eugénisme, mais surtout ouvre la voie à une transformation

de la nature humaine. Et si on le nie, on demeure confronté soit au

problème du tas - à quel moment la modification d'un gène supplémentaire
entraînera-t-elle la création d'une espèce nouvelle? -, soit à celui de la
normalité et de l'essence: il y a des gènes essentiels, constitutifs de la

nature humaine, d'autres gènes non-essentiels, certains étant normaux,

15 Cf. Thomas d'Aquin, Super Evangelium S. Joannis Lectura, I, VIII, I,

Stuttgart, Verlag Freies Geistesleben, p. 117: «Sicut enim non est caro sine anima,
ita non est vera caro humana sine anima humana, quae est anima intellectiva.»
Notons que chez d'autres moralistes, cette confusion est bien plus grave, d'autant
qu'elle peut jouer sur plusieurs registres, le terme «nature» étant plurivoque; cf.
Birnbacher, art. cit., p. 76.

16 Cf. Congrégation pour la doctrine de la foi, Le respect de la vie humaine
naissante et la dignité de la procréation, 1987, in BME, p. 460: «Une intervention
strictement thérapeutique qui se fixe comme objectif la guérison de diverses

maladies, comme celles dues à des déficiences chromosomiques, sera, en principe,
considérée comme souhaitable, pourvu qu'elle tende à la vraie promotion du

bien-être personnel de l'homme, sans porter atteinte à son intégrité ou détériorer ses

conditions de vie.»

Jean-Paul II, Recherche biologique, génie génétique et respect de l'homme,
1982, in BME, p. 300.



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GÉNOME HUMAIN? 417

certains non, et on n'a le droit d'agir que sur ceux de la seconde catégorie.
Mais cette façon de voir paraît difficilement conciliable avec les découvertes

de la biologie, pour qui tous les gènes sont de même nature; si l'on
préfère, il n'y a rien d'essentiel ou d'inessentiel, de normal ou d'anormal à

leur niveau, puisqu'ils sont tous le fruit du hasard des hybridations et des

mutations; dès lors, pourquoi serait-il moral d'intervenir sur un gène et non
sur un autre? Il faut ou tout permettre, ou tout interdire.

On objectera à cette argumentation qu'elle a pris la mauvaise direction:
il est vrai que, pour la biologie génétique, tout se vaut, aussi bien ne peut-
elle motiver quelque jugement éthique que ce soit; ce qu'il faut dire, c'est

que les gènes ont une importance différente parce que nous valorisons
certaines caractéristiques dans l'homme dont seules certaines parties du

génome sont le support. Nous en convenons bien volontiers, mais cela n'en
ruine pas moins la position de l'Eglise catholique, puisqu'alors la coexten-
sionalité du génome - même considéré uniquement dans sa spécifité et non
comme ensemble de génotypes - et de la nature humaine est rompue; faut-
il alors identifier celle-ci avec une partie du génome, qui doit rester
constante! Peut-être, mais il existe de bonnes raisons de penser que son
caractère constant est une pure vue de l'esprit. On le voit dans deux cas.

Le premier est celui de la distinction couramment faite et acceptée par
l'Eglise entre les interventions négatives, c'est-à-dire thérapeutiques, qui
visent à enlever un défaut, et les interventions positives, visant à améliorer
le bagage génétique des individus ou des espèces existantes, donc leur

nature: cette distinction se heurte en de nombreux cas au problème de la

limite; par exemple, dans le cas où, par l'élimination de gènes

«malformés», on déboucherait sur un allongement de la vie de l'individu, le

thérapeutique devient eugénique, brouillant la distinction du normal et du

pathologique18. Le second, plus fondamental, concerne ia conception que

l'Eglise catholique se fait de la nature: son aristotélisme l'a obligée à en

conserver une conception fixiste, pré-darwinienne, pour laquelle les espèces

sont définies une fois pour toutes dans leur essence et qui n'admet que des

variations accidentelles qui, parfois, se révèlent néfastes pour des individus
et des groupes, voire pour une espèce tout entière, mais cela sans jamais
toucher aux caractères constitutifs des êtres qu'elles affectent. Certes, le

magistère ne condamne pas la théorie de l'évolution en tant que telle, car il
existe des moyens de concilier le créationnisme et l'évolution, mais si c'est
Dieu qui a créé l'homme, la nature ne saurait le modifier, changer son

essence; et si l'homme le tente, c'est qu'il veut se substituer à son Créateur.

L'ennui, c'est que s'il y parvient - et rien ne permet de douter qu'il

18 Cf. Bayertz, art. cit., p. 15. Pour la distinction entre les interventions

négatives et positives, cf. Glover, op. cit., p. 30 sq. L'application dans ces cas des

règles du volontaire indirect pourrait sans doute lever quelques difficultés.



418 BERNARD BAERTSCHI

en sera capable un jour -, c'est simplement parce que la nature peut aussi y
arriver et y est déjà arrivée, puisque c'est bien par manipulation génétique
qu'elle a fait émerger les nouvelles espèces; or pourquoi faudrait-il que,
dans un milliard d'années, l'homme soit encore génétiquement un homo

sapiens! Le prétendre revient donc en définitive à adopter une position que
certains auteurs nomment du «spéciéisme»19, c'est-à-dire une attitude
discriminatoire en faveur de notre espèce, comme si elle était immuable.

4. La nature humaine à la merci des personnes

Il n'existe donc rien, dans le génome humain, qui exige d'être
préservé; sinon d'ailleurs l'obligation morale de bloquer l'évolution tôt ou
tard nous serait faite: nous devrions intervenir pour empêcher la nature de

faire son œuvre, en contradiction avec le respect qu'on estime lui devoir!
Cela est une autre façon de répéter que notre patrimoine génétique n'a que
la valeur qu'on lui donne, car il y a certaines caractéristiques que nous
valorisons dans l'homme, et que ce sont elles, et elles seules, qui importent.

Quelles sont-elles? Il n'est pas bien difficile de le déterminer: ce sont
des propriétés psychologiques, et principalement celles que la tradition a

identifiées sous les titres de «conscience de soi» et de «conscience morale»,
constitutives de la personne2®. Autrement dit, il faut distinguer l'humanité,
qualité biologique, et la personnalité, propriété morale, de peur de tomber
dans la confusion souvent dénoncée, mais toujours renaissante, du naturel et
du normatif, de l'être et du devoir être. On comprend maintenant pourquoi
nous avons dit au début de cet article que le génome ne saurait être un

objet de respect, n'étant le porteur que d'un certain nombre de propriétés
biologiques; c'est seulement dans la mesure où il est valorisé qu'il peut le

devenir indirectement, parce qu'il possède des pouvoirs causals particuliers
en rapport avec la personnalité. Dans la même optique, il ne faut pas

19 Cf. T. Regan. The Case for Animal Rights, London, RKP. p. 155. Cet auteur
note que le terme a été créé par R. D. Ryder, en 1975.

20 On pourrait contester que la conscience de soi et la conscience morale soient
les deux qualités constitutives de la personne, et Jean-Yves Goffi note justement
«qu'il existe toute une gamme de définitions de la personne» (Argumentation éthique
et justification démocratique à T épreuve des avancées technologiques: le cas des

enfants mal nés, ms., 1990. p. 13). ce qui signale qu'«il est presque impossible de

dire ce qu'est au juste une personne; et cette impossibilité est de principe car ce
n'est pas le manque de réponses qui pose problème, mais au contraire l'abondance
de réponses.» Cette difficulté est dirimante pour notre entreprise, si du moins

l'impossibilité est bien de principe; nous ne le pensons toutefois pas, le fait qu'une
grande partie des réponses propose des critères extensionnellement équivalents - ou

presque équivalents - nous paraît l'indiquer. En outre, n'a-t-on pas «toute une

gamme de définitions» du vrai, du bien, de l'être...



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 419

demander si nous avons des devoirs envers les générations futures, puisque
«génération» est une expression qui ressortit à la biologie, mais si nous en
avons envers les personnes futures, ce qu'on doit entendre ici, rappelons-le,
sous la précision «prises collectivement», en tant que cette collection est
délimitée par l'appartenance à l'espèce humaine. Cela nous oblige à

reformuler notre question de la manière suivante: le respect que nous devons

aux personnes permet-il, exige-t-il ou interdit-il que nous manipulions notre
génome? Et ici, bien entendu, il s'agit de personnes futures.

L'Eglise catholique est pour l'interdiction, on l'a vu; c'est qu'elle
estime qu'il y a coextension de l'humain et du personnel: tout être biologi-
quement, génétiquement humain possède une âme, constitutive de la

personne, puisque responsable tant des opérations spirituelles que vitales, si

bien que, comme le dit Jean-Paul II: «La manipulation génétique devient
arbitraire et injuste quand elle réduit la vie à un objet, quand elle oublie
qu'elle a affaire à un sujet humain, capable d'intelligence et de liberté,
respectable, quelles que soient ses limites.»21 Dire qu'un embryon est un

«sujet humain», c'est souligner qu'il est déjà une personne. Mais nous
savons maintenant qu'il existe de bonnes raisons de nier cette coextension;
est-ce à dire que nous devrions conclure à la licéité, voire à l'obligation des

manipulations? Pour le savoir, tournons notre regard vers des auteurs qui
affirment la primauté de la personne, et sa non-équivalence à l'humain.

Engelhardt y insiste particulièrement22. Pour lui, la situation est simple:
on ne peut parler de devoirs moraux que vis-à-vis d'une personne; or les

personnes futures ne sont pas des personnes, donc il n'existe aucun devoir
moral envers elles: «Ce sont les personnes qui sont la mesure de toutes

choses, car il n'y a que les personnes qui peuvent mesurer»23 - c'est la

nouvelle version de la thèse de Protagoras, à laquelle d'ailleurs, le médecin

américain se réfère explicitement -, c'est pourquoi «être à la merci de la

sagesse et des projets des personnes passées est le destin des personnes
futures.»24 En un certain sens, cela est simplement une constatation: on ne

21 Médecine, droits de l'homme et «manipulations génétiques». 1983, in BME,
p. 311.

22 II nie la coextension de l'humain et du personnel in The Foundations of
Bioethics, Oxford, OUP, 1986, p. 107: «Not all persons needs to be human, and not
all humans are persons.» Nous avons aussi critiqué la thèse de la coextension à

l'aide d'autres arguments in «Qu'est-ce qu'une personne humaine?». Revue de

Théologie et de Philosophie. n° 121, 1989. où nous avons examiné les conceptions
de la personne de l'Église catholique et d'Engelhardt.

23 Op. cit., p. 377.
24 Op. cit., p. 287. Certains auteurs - la plupart des bioéthiciens actuels selon

Birnbacher (cf. Verantwortung für zukünftige Generationen, Stuttgart, Reklam, 1988,

p. 88) - estiment que la seule différence entre une personne actuelle et une personne
future étant d'ordre temporel, elle ne peut avoir une signification morale, tellement



420 BERNARD BAERTSCHI

peut pas ne pas agir et nombreuses sont nos actions susceptibles de modifier

la composition des générations futures - nous reviendrons bientôt sur
ce point -, générations qui, puisqu'elles n'existent pas. ne sauraient donner
leur avis, approuver ou protester; il est même dénué de sens de l'envisager
puisque, selon ce que nous faisons, ce ne seront pas les mêmes personnes
qui existeront. Le seul problème est donc de déterminer où l'action volontaire

doit s'arrêter; or pour Engelhardt, une réponse s'impose: «Là où les

personnes présentes auront décidé».

Quelles sont les conséquences de cette position pour le cas des manipulations

génétiques? «Il n'y a rien de sacro-saint à propos de la nature
humaine»25; seules comptent la personne, son autonomie et ses valorisations.
Or si on peut améliorer la seconde en modifiant la nature humaine, non
seulement il n'y a rien de reprehensible, mais c'est même tout à fait
bénéfique: «L'usage de la technologie dans la procréation fait partie du projet
de rendre le monde de même nature que la personne.»26 «Rendre le monde
de même nature que la personne», voilà le but que doit se proposer l'humanité,

ou plutôt la communauté des personnes, et pour ce faire, elle dispose
des technologies qu'elle a peu à peu développées. En en faisant usage, il
n'est pas impossible qu'une nouvelle espèce soit créée, en ce sens que
l'homme de demain pourrait bien être, du point de vue biologique et

génétique, autre chose qu'un homo sapiens; mais il n'y a rien de dramatique à

cela Il est donc licite de manipuler.

Cari Sagan va plus loin encore: nous n'avons pas seulement des droits
d'intervention sur les générations futures, mais des devoirs, en ce sens qu'il
est requis, ou du moins qu'il pourrait l'être, d'améliorer les capacités de

l'être humain:

qu'une personne future devrait être considérée sur le même plan qu'une personne
actuelle. Mais cela ne tient manifestement pas, comme le relève Govier: «If future
persons are as real as we are, and if we have genuine alternatives when we decide,
how can it be a matter of our decision whether there are any future persons at all?»
(art. cit., p. 403-404) Comme on le verra, c'est justement cette décision qui fait
problème, car une personne future n'est pas une personne affectée d'un certain
indice temporel, mais une non-personne actuelle.

25 Op. cit., p. 381. C'est là une manière particulièrement frappante de se

démarquer du «naturalisme éthique», caractérisé par Bayertz «als die Doppelthese
von der Unheiligkeit des Menschen und der Heiligkeit seiner Natur.» (art. cit., p. 21)

26 Op. cit., p. 239.
27 Cf. loc. cit.: «In the future our ability to constrain and manipulate human

nature to follow the goals set by persons will increase. As we develop the capacities
to engage in genetic engineering not only of somatic cells but of the human germ
line, we will be able to shape and fashion our human nature in the image and
likeness of goals chosen by persons. In the end, this may mean so radically
changing our human nature that our descendants may be seen by subsequent
taxonomists as a new species.» On aura relevé la sécularisation de l'image biblique.



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GÉNOME HUMAIN? 421

«Aujourd'hui, nous ne disposons pas de dix millions d'années [laps de

temps nécessaire pour qu'un système organique apte à une fonction s'adapte à

une fonction différente] pour atteindre le barreau suivant dans l'échelle de
l'évolution. Nous vivons une époque où le monde change à un rythme sans précédent.

Nous ne pouvons ignorer ces changements, dont nous sommes les instigateurs.

Nous devons nous y ajuster, nous y adapter, et les contrôler - ou périr.»28

L'intelligence - «ce système d'apprentissage extra-génétique» - permet
cette adaptation, mais il n'est pas sûr que son évolution «naturelle» soit
suffisamment rapide pour permettre à l'homme de faire face aux menaces
auxquelles il est confronté et qu'il a lui-même créées; dès lors, il pourrait
être nécessaire de l'améliorer artificiellement29.

Jonathan Glover penche du même côté, bien qu'il appréhende le

problème de manière plus globale, sans référence aux dangers actuels:
certaines facultés humaines fonctionnent certes correctement, mais on pourrait

trouver souhaitable qu'elles le fassent mieux encore; l'intelligence par
exemple, car il n'est pas exclu que, dans un futur plus ou moins lointain, le

progrès scientifique soit stoppé à cause des limites de notre entendement30.

Ainsi, si on découvre une manière d'augmenter les capacités intellectuelles
des personnes, il serait sans doute néfaste d'y renoncer; pensons par
ailleurs à la complexité de plus en plus grande des problèmes économiques,
sociaux et politiques! Or, la génétique est justement ce qui permettrait de

créer un nouveau cerveau, support de ces capacités nouvelles - il ne s'agit
donc pas de fabriquer des «bébés Nobel», mais simplement d'agir sur le

psychologique par l'intermédiaire de son support génétique. Bref, pourquoi
se priver d'intervenir, si cela permet de rendre, à travers l'homme ou la

création d'un «surhomme», les personnes plus capables?
On peut craindre toutefois que, même si on augmente les capacités

intellectuelles de l'espèce humaine, cela ne résolve pas fondamentalement

nos problèmes, car ce qui importe, c'est moins la puissance de l'intelligence

que des qualités du cœur. Kant le disait déjà: l'intelligence n'est pas
bonne en soi, seule la volonté l'est, ct si on néglige cette dernière, on pourrait

bien fabriquer des super-monstres, qui utilisent tout leur nouveau potentiel

pour se tromper mutuellement, se faire souffrir et se combattre! Soit, ce

peut être le cas reconnaît Glover, mais ce n'est qu'une raison de plus en

faveur du génie génétique et de lui donner pour but d'améliorer l'homme

sur ce plan-là cette fois, bien plus efficacement que n'a pu le faire l'éducation

depuis des siècles31.

28 Les dragons de l'Eden, Paris, Seuil, 1980, p. 16.

29 Sagan parle d'incorporer dans le cerveau des mini-ordinateurs; mais plus
raisonnablement, il faut penser aux manipulations génétiques.

30 Cf. op. cit., p. 179.
31 Cf. op. cit., p. 182: «It is hard not to feel that greater capacity for altruism

and for concern at a distance would be an improvement.» Cela montre que, si l'on



422 BERNARD BAERTSCHI

Comprenons bien la portée de ces propositions: il ne s'agit pas, à la

façon des marxistes, d'affirmer que «l'homme, tel qu'il peut et tel qu'il
«doit» être, n'a pas encore existé jusqu'à présent et qu'il doit seulement
advenir» car d'une part l'homo sapiens existe depuis longtemps, et d'autre

part l'homme n'a pas de fin vers laquelle il tend ou devrait tendre; ce dont
il est question, c'est de permettre aux personnes d'exercer de mieux en
mieux leurs pouvoirs et, peut être, d'en acquérir de nouveaux. L'Eglise
catholique parlait du droit des générations futures à disposer d'un génome
humain, il apparaît maintenant que leur droit consisterait plutôt à avoir les

meilleures conditions d'existence disponibles, le meilleur environnement
génétique accessible. Bref, nous aurions le devoir de mettre le génie génétique

à disposition des générations futures.

5. L'eugénisme, un antique projet

Certains auront frémi! Mais comment éviter la conclusion une fois que
l'on s'est rendu compte que c'est la personne qui prime et que la nature est
à son service? D'ailleurs, ressentir ici des émotions négatives ne paraît pas
très rationnel, car, comme le note Glover, l'humanité s'est fixé depuis la
nuit des temps la tâche, source de devoirs moraux, d'améliorer son espèce,

et de ce point de vue, les manipulations génétiques ne sont qu'un nouveau

moyen de réaliser un antique projet; nous l'avons dit, il est simplement
plus efficace que T éducation. Examinons ce point.

L'éducation a pour but d'améliorer les hommes, mais elle n'est pas le

seul moyen dont on ait usé ou voulu user, il y a encore la sélection
naturelle; Platon déjà les prônait dans la République. On objectera que l'éducation

agit sur des personnes déjà existantes et non pas sur les personnes
futures! Certes, mais d'une part cela ne prive pas la comparaison de sa

pertinence, car on ne demande pas plus leur avis aux enfants qu'à nos

descendants; et d'autre part l'objection n'envisage que le court terme: or
on se rend compte que l'éducation ne s'y limite pas dès qu'on regarde les

choses d'un peu plus haut. Un exemple le fera comprendre: un Grec de

l'Antiquité, sauf s'il est élevé à Thèbes, sera éduqué dans l'idée que
l'infanticide peut être pratiqué si le père de l'enfant en décide ainsi à sa

naissance; un catholique, par contre, sera horrifié à cette idée et estimera en

outre qu'il ne doit pas utiliser n'importe quel moyen de contraception, qu'il

veut être précis, il n'est pas question dans tout cela d'eugénisme, mais
d'amélioration de la qualité de vie: il ne s'agit pas d'agir sur la race; cf. sur ce

point Goffi, art. cit., p. 10.
32 Jonas, op. cit., p. 287.



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 423

doit même mettre au monde autant d'enfants à qui il peut assurer une vie
dans la dignité - c'est la doctrine de la paternité responsable33. Ces deux
attitudes bien différentes sont les effets de l'éducation et ont, comme
conséquence indirecte, de modifier tant la qualité que la composition des générations

futures, donc l'existence et la non-existence de personnes à venir. Or,
dès qu'on prend conscience de ce type d'influence, on se rend compte qu'il
existe d'autres actions qui ont cet effet, comme Glover le précise encore:

«Il y a essentiellement trois moyens de changer la composition génétique
des générations futures. La première consiste à modifier l'environnement.
Les découvertes en médecine, l'institution de la Sécurité sociale [qui
permettent à des êtres biologiquement faibles de survivre et de transmettre
leur patrimoine génétique], les programmes pour pallier la pauvreté, les

changements agricoles, ou les modifications de l'imposition des familles
nombreuses, tout cela modifie la pression sélective sur les gènes. Il est difficile

de penser à quelque changement social que ce soit qui ne fasse pas une
différence quant à qui survit ou qui naîtra. La seconde méthode est l'usage
des politiques eugéniques qui ont pour but de changer les modèles d'éducation

ou de survie de personnes possédant des gènes différents. Les méthodes

eugéniques sont aussi «environnementales»: la différence est seulement que
l'impact génétique est voulu. Les stratégies possibles à cet effet vont de

types variés d'incitations (avoir plus d'enfants, moins d'enfants, aucun
enfant, ou même des pressions quant au choix du partenaire sexuel)
jusqu'au volontarisme complet (notre pratique actuel de conseil génétique
qui donne aux parents qui le demandent des informations sur la probabilité
que leurs enfants aient telle ou telle anomalie). La troisième méthode est le

génie génétique: l'usage d'enzymes pour ajouter ou enlever quelque chose à

Ces moyens sont-ils moralement tous équivalents? Glover le pense: il

n'y a qu'une différence de degré entre eux, si bien qu'on n'a aucune raison
de penser que l'un serait plus ou moins immoral que l'autre; c'est pourquoi
«si des méthodes environnementales ou génétiques sont disponibles, il se

pourrait que nous fassions preuve de sagesse en nous changeant nous-

33 Cf. Mgr L.-T. Picachy, président de la Conférence episcopale indienne, Sitila

stérilité imposée par la contrainte, 1976, in BME, p. 137: «Les parents ont le

devoir de prévoir le nombre d'enfants qu'ils peuvent éduquer et élever dans la

dignité qui convient à un homme. Mais les limitations de naissances doivent être

conformes à la morale.»
34 Op. cit., p. 26-27. Cela jette un éclairage intéressant sur l'affaire Lyssenko,

comme le souligne Jonas: s'il a affirmé l'hérédité des caractères acquis, c'est qu'il
avait compris que «la manipulation des conditions sociales [était] un moyen artificiel
de la manipulation héréditaire de l'homme.» (Op. cit., p. 211) De manière plus
générale, Parfit remarque: «Very many of our choices will in fact have some effect

on both the identities and the number of future people.» (Reasons and Persons,

Oxford, OUP, p. 356)



424 BERNARD BAERTSCHI

mêmes» tout comme nous estimons correct de le faire par des moyens
éducatifs ou par le conseil génétique.

La prise en considération de l'éducation permet encore de rejeter la

pertinence de la distinction que nous avons mentionnée entre les manipulations

négatives et positives; en effet, dans l'éduction, on refuserait de la
faire Bref, tout comme nous avons le devoir de bien éduquer nos enfants,
afin de pallier leurs défauts et de leur faire acquérir des qualités, nous
avons celui de façonner le génome de l'homme à venir selon les mêmes
critères.

A y regarder de plus près toutefois, on vient à en douter, et le fait que
les conséquences directes de l'éducation portent sur des personnes présentes
au contraire de celles des manipulations génétiques paraît moins insignifiant
que nous ne l'avons dit. En effet, s'il est tout à fait légitime de parler par
exemple d'un devoir d'améliorer l'enseignement pour rendre les enfants
existants plus capables, cela ne semble plus être le cas lorsqu'il est question
d'enfants qui n'existent pas encore et n'existeront peut-être jamais37. C'est

que, comme l'a justement dit Engelhardt, il ne peut être question de parler
de devoirs envers eux, si bien qu'il n'est pas légitime d'en invoquer envers
les générations futures: il n'existe personne envers qui ils pourraient être

contractés. Le cas de l'éducation et son application contrastée à celui
des manipulations génétiques montrent par conséquent que nous sommes
allés trop loin: s'il est licite de modifier le génome, ce ne peut être

obligatoire; il est par conséquent définitivement dénué de sens de dire

comme Jonas, qu'il y a «l'obligation inconditionnelle d'exister de

l'humanité.»38 Cela implique aussi, notons-le encore, qu'il n'y a pas
d'interdictions envers les générations futures, d'obligations de ne pas faire,
donc: il est faux que nous aurions le devoir de ne pas changer irrémédiablement

le génome humain, mais non pas celui de procurer à nos descendants

un QI de 200.

Cela toutefois n'empêche pas qu'il soit bien de penser à la qualité de la

vie des générations futures, c'est pourquoi sans doute Glover dit seulement

qu'il serait «plus sage» d'intervenir; en effet, comment ne serait-il pas
recommandable d'améliorer les capacités de nos descendants? Autrement

35
Op. cit., p. 184.

36 Cf. Glover, op. cit., p. 53: «There is the problem of explaining why the

positive-negative boundary is so much more important with genetic intervention than
with environmental methods.»

37 Rappelons que nous ne nous occupons des générations futures qu'en tant que
ses membres sont possibles d'un point de vue êpistémique (cf. supra n. 5), car dès

qu'un couple a décidé d'avoir un enfant, les choses changent.
38

Op. cit., p. 62. Cf. aussi Thévoz, op. cit., p. 89: «Il n'y a pas d'obligations
(morale ou spirituelle) de mettre au monde des enfants.»



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 425

dit. si toutes les personnes existantes décidaient ensemble d'arrêter de

procréer ou de continuer à procréer sans retenue comme elles le font, si
elles stoppaient toute recherche et application génétiques par peur de leurs
conséquences possibles, et qu'un Dieu les regarde agir, il ne pourrait juger
qu'elle violent un droit ou ne remplissent pas un devoir, mais il devrait
estimer que ce ne sont pas là de bonnes décisions, qu'il y aurait mieux à

faire.
Toutes les manipulations du génome à visée eugénique, directes ou

indirectes, portant sur les personnes futures, apparaissent bien comme
équivalentes et, dans certaines circonstances, comme également souhaitables.
Pourtant, cela ne correspond pas à notre intuition, et on a tendance à faire
une différence entre une femme qui chercherait un partenaire bien doué

génétiquement pour procréer - on trouve même normal que les personnages
d'Agatha Christie se renseignent sur les antécédents psychiatriques de la

famille de leur fiancé - et un laboratoire qui fabriquerait un bébé éprou-
vette manipulé dans le même but. Pourquoi cette discrimination? On ne

peut alléguer qu'il y aurait un caractère définitif dans un cas et non dans

l'autre, car le résultat est, chaque fois, irréversible39. Est-ce plutôt parce

que, dans le premier cas, seul un individu est concerné alors que dans le

second, toute l'espèce pourrait être touchée? Pas plus, car chaque fois Faction

concerne un individu, mais peut être généralisée. Notre intuition s'ap-
puie-t-elle alors sur de mauvaises raisons? C'est ce qui est à craindre, et

l'une d'entre elles peut être identifiée: ce cjui est naturel est bon, d'où l'on
tire que la nature rattrape toujours ses erreurs, qu'un équilibre naturel se

restaure en définitive. Cet argument est de la superstition pure, de caractère

pré-darwinien, et démentie quotidiennement par la pratique de la médecine:

comme le relève justement Singer, «le seul objet des interventions médicales

dans les circonstances normales est d'empêcher la nature de suivre

son cours»40. La nature n'est ni bonne ni mauvaise, elle produit les

monstres avec la même indifférence que les génies ou les saints; certes,

elle est avare en grandes catastrophes, mais c'est simplement parce qu'elle

39 Ou chaque fois réversible: «Wer weiss, ob sich nicht irgendwann jedes
chemische Element und jede beliebige chemische Verbindung in beliebigen
Menschen synthetisieren lässt, einschiesslich der DNA-Sequenzen aller

ausgestorbenen biologischen Arten?» (Birnbacher, op. cit., p. 72) Par ailleurs, il
existe des changements irréversibles qui sont bons, 1'eradication de maladies, par
exemple.

40 «Can Bioethics Be both Rigorous and Practical?» in Réseaux, n" 53-54,
1987-1988. p. 126. L'idée que les productions de la nature et celles de l'homme
sont fondamentalement différentes est une thèse aristotélicienne réfutée déjà au

XVIIe siècle par les «mécaniciens», notamment Descartes et Boyle; cf. sur ce point
notre ouvrage Les rapports de Tâme et du corps. Descartes, Diderot, Maine cle

Biran, ch. 1, § 1 (en préparation). Thévoz a aussi insisté sur l'erreur d'opposer le

naturel et l'artificiel; cf. op. cit., p. 44 & 54.



426 BERNARD BAERTSCHI

procède à petits pas, n'introduisant qu'une mutation à la fois. Rien ne nous
interdit néanmoins de faire de même, et alors on remarque qu'il n'y a pas
matière ici à différence morale: c'est simplement un impératif de prudence
qui est exigé.

6. L'impératifde prudence

Engelhardt y insiste particulièrement, car il est vrai que les

conséquences des manipulations génétiques pourraient être catastrophiques,
surtout si nous nous mettons à intervenir à grande échelle avant d'avoir une
connaissance suffisante: les personnes futures, c'est-à-dire ici les futurs
humains qui seront devenus des personnes, pourraient s'en trouver handicapés,

contrairement au but visé. Certes, on n'est jamais sûr que la connaissance

acquise soit suffisante et adéquate, et certaines actions humaines

peuvent se révéler redoutables à retardement, par leurs conséquences imprévues,

nous ne le savons que trop bien actuellement. Nous devons donc être

prudents: il faut prévoir - ce qui ne signifie pas planifier -, même à long
terme et globalement, et cela pour éviter un autre danger encore, celui qui
naîtrait d'une politique de petits pas, accompagnant une construction du

monde au coup par coup, sans principe directeur, débouchant en fin de

compte sur un résultat que nous n'aurions pas choisi si nous avions pu le

connaître dès le début, comme le relève Glover41. Cette nécessaire prudence
n'est pas une raison suffisante pour condamner l'entreprise elle-même,
puisqu'au contraire elle doit l'accompagner, et cela même si certains
individus - les inévitables «ratés» - sont sacrifiés pour le bien commun; le

faire équivaudrait non pas à respecter la nature, mais à la condamner de la
même manière, puisque ses essais ne se font pas faute de handicaper des

personnes ou de barrer l'accès à toute vie morale et rationnelle à certains
êtres humains: c'était toutefois le prix à payer pour l'avènement de l'homo
sapiens! Certes, la nature n'est pas un agent moral, mais même s'il est vain
de parler d'obligation dans son cas, la comparaison reste valable. Par

ailleurs, si l'on s'autorisait à interdire toute action humaine dont les

conséquences seraient hypothétiquement funestes, on ne favoriserait pas le règne
des fins, mais celui du fatum et de la résignation. Il n'en reste pas moins

que s'il s'avérait qu'une intervention engendrerait des risques démesurés -
soit dans les conséquences prévisibles, soit à cause de la propension de

l'homme à se conduire immoralement et à faire un mauvais usage des

meilleures choses -, la prudence exigerait qu'on stoppe l'entreprise, comme il

41
Op. cit., p. 16: «A series of incremental decisions can lead us somewhere we

would never have choosed to go in the first place.» Cet auteur insiste aussi sur la
prudence; cf. p. 52.



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GÉNOME HUMAIN? 427

est possible qu'on le fasse pour l'utilisation pacifique du nucléaire; mais
cela ne peut en aucun cas être une décision de principe, d'autant que, qui
sait, le génie génétique est peut-être notre unique planche de salut!

S'il en est ainsi, le malaise ou les sentiments négatifs que nous éprouvons

lorsqu'il est question de manipulations génétiques sur l'homme ne se

justifient que dans une très faible mesure, provenant essentiellement de ce

que nous n'apercevons pas le parallélisme avec l'éducation ct de ce que
nous considérons la nature comme un agent moral, mais qui, contrairement
à nous, est nécessairement bon; il n'y a là rien de rationnel, hormis l'intensité

particulière du devoir de prudence en ce domaine, qui reste seul à

rendre compte de la légitimité de ces sentiments. Notre erreur reviendrait
donc à croire que nous les éprouvons à cause de la nature dangereuse et
donc mauvaise du génie génétique et non à cause des conditions particulières

de son utilisation.

7. Le danger du paternalisme

Ces considérations rassurantes ne devraient toutefois par rasséréner

grand monde; c'est que, manifestement, il y a encore autre chose et qu'un
impératif de prudence n'est pas suffisant. Pour le mettre en lumière, il nous
faut aborder notre question par un autre biais, celui du pouvoir de décision.
En effet, comme Engelhardt l'a souligné, les personnes futures sont à la

merci des présentes, c'est-à-dire de nous-mêmes; mais qui, précisément, est

ce nous-mêmes •i

Une personne future n'est pas une personne, prétend notre médecin; il
n'y a là rien à objecter42. On peut s'en assurer encore lorsqu'on se

demande quel type d'attitude morale on adopte vis-à-vis d'une personne
future: c'est le paternalisme, c'est-à-dire une attitude où quelqu'un (x)

affirme qu'il sait mieux que y ce qui est bon, bénéfique pour y: où donc y

42 A l'argument que les générations futures sont des personnes potentielles.
Engelhardt rétorquerait, par analogie: «If X is a potential Y, it follows that X is not
a Y. If fetuses are potential persons, if follows clearly that fetuses are not persons.
As a consequence, X does have the actual rights of Y, but only potentially has the

rights of Y. If fetuses are only potential persons, they do not have the rights of
persons. To take an example from S. I. Benn, if X is a potential president, it follows
from that fact alone that X does not yet have the rights and prerogatives of actual

presidents.» (Op. cit., p. 111). Nous avons montré que l'argument n'est pas

convaincant (cf. notre article mentionné supra note 22), mais qu'il reste vrai qu'une

personne future n'est ni une personne, ni même une personne potentielle, à moins de

prendre «potentiel» dans un sens tellement vague qu'il perde presque toute

signification.



428 BERNARD BAERTSCHI

n'est pas considéré comme une personne morale capable de choix43. Ici
toutefois ce n'est pas que, comme dans la relation des parents aux enfants,
v manque d'expérience, mais simplement qu'il n'existe pas encore et n'est

pas susceptible de désirer, de vouloir ou de choisir: et dans ce sens, il
apparaît que les générations futures sont à notre merci non pas seulement

pour les effets «matériels» des actions que nous entreprenons, mais aussi

pour nos choix moraux, et qu'il ne peut en être autrement: nous estimons

que nos descendants valoriseront ce que nous-mêmes valorisons, parce que
nous effectuons une généralisation - sans doute risquée - sur ce que nous
estimons qu'une entité comme une personne humaine désire, veut ou
choisit. Et avant tout, nous parions qu'ils valoriseront leur existence, qui est

la première chose que nous leur imposons: ils nous donneront raison quand
ils le pourront, nous disons-nous à nous-mêmes. Cela reste vrai quelle que
soit la théorie éthique qu'on adopte; cela va de soi pour les déontologistes

- qui estiment qu'il existe des devoirs moraux absolus et intemporels -,
mais même les conséquentialistes - qui admettent que la valeur d'une
action résulte de celle de ses conséquences - doivent en convenir, car s'il
faut agir pour promouvoir, à long terme, la plus grande quantité de bien,
cela suppose que nos descendants jugeront selon les mêmes critères que
nous. D'ailleurs, à supposer que l'on refuse d'assumer cette situation et

qu'on s'interdise toute intervention, cela serait encore un choix en fonction
des valeurs que l'on reconnaît: le statu quo est tout autant l'objet d'un
choix, et a, lui aussi, ses conséquences44.

C'est cette attitude paternaliste qui, pensons-nous, fait que la prudence
n'est pas suffisante et que nous avons raison d'être inquiets en évoquant les

possibilités du génie génétique sur l'homme. C'est elle encore qui fait une
différence entre les actions humaines et les processus évolutifs de la nature;
c'est elle enfin qui permet de dire que la distinction entre les manipulations
du génome et l'éducation est de nature éthique, et non seulement une question

de degré. Voyons cela.

Etre paternaliste, c'est choisir ce qui est bien pour quelqu'un qui en est

incapable. Mais qui peut ou doit choisir? On voit immédiatement que, autoriser

les manipulations génétiques, c'est mettre les générations futures à la

merci des personnes qui ont le pouvoir, quelles qu'elles soient, groupes ou

individus, parents ou gouvernants; or il n'y a aucune raison de penser que,
continuellement, elles feront preuve de sagesse et que rien de gravement

43 Cela dit pour simplifier, car il y a des cas où le paternalisme paraît
compatible avec le respect de l'autonomie; cf. Wolf, «Paternalismus», in Studia

philosophica, n" 49, 1990. Sur le paternalisme, voir aussi notre article «Est-il
irrationnel d'être démocrate?», Conférences et Débats du Cercle d'Etudes
philosophiques d'Annecy, 1987/1.

44 Cf. Glover, op. cit., p. 54.



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GÉNOME HUMAIN? 429

déraisonnable ne sera jamais entrepris: il est impossible de parier sur la

prudence des personnes, même si on parvient à les améliorer. Cela vaut
bien sûr dans le cas où un tyran s'emparerait du pouvoir et tenterait de

réaliser ses fantasmes; mais même en contexte démocratique l'objection
subsiste. En effet, comme Bayertz le relève, il y a réellement un danger
d'imposer des valeurs dominantes aux générations futures, c'est-à-dire de

considérer que ce que nous valorisons actuellement dans l'homme a valeur
définitive; on le voit bien lorsque l'on se demande quelles qualités morales
auraient été jugées souhaitables au Moyen Age, c'est-à-dire dans une tradition

religieuse: si alors le génie génétique avait existé et sa licéité admise,
il lui aurait été important de favoriser les manipulations qui auraient

augmenté la piété et l'humilité, vertus qui, aujourd'hui - à tort ou à raison,

peu importe pour leur valeur de l'argument -, ne nous paraissent pas s'im-
4S

poser

L'objection tomberait-elle si on pouvait avoir la certitude que, à partir
d'un certain moment, les personnes se comporteraient comme des agents
rationnels idéaux?46 Non, même si cela avait l'avantage de rendre inutiles
certains motifs de prudence - non pas tous, car cela ne nous rendrait pas
omniscients -, car outre le fait que cela ôterait toute pertinence à une entreprise

eugéniste, cela ne la rendrait pas plus morale à partir de ce moment.
En effet, l'argument de Bayertz ne doit pas être limité aux qualités
particulières, mais aussi à celles qui constituent pour nous la nature de la

personne: il n'y a aucune raison a priori qui nous assure que la conscience

morale et la conscience de soi resteront pour l'éternité ce qui confère à celui

qui les possède la qualité de fin en soi, et dans cette mesure, on doit

approuver Thévoz lorsqu'il remarque: «L'homme [comme personne] ne peut
être enfermé dans une définition»47, en précisant que si cela est la leçon
de la théologie, ce l'est tout autant d'une philosophie ouverte aux théories

scientifiques. Certes, nous avons de la peine à imaginer qu'il puisse en aller

autrement, mais nous n'avons pas la moindre idée de ce que sera la composition

génétique de nos descendants dans un milliard d'années - et,

souvenons-nous-en, nous somme partis de l'hypothèse que nos qualités
psychologiques et morales en dépendaient -: et alors qu'est-ce qui nous assure

45 Cf. Bayertz, art. cit.. p. 9. Voir aussi Glover, op. cit.. p. 149: «John Mackie.

arguing once in a discussion [...] said that if the Victorians had been able to use

genetic engineering, they would have aimed to make us more pious and patriotic.»
Cet auteur précise peu auparavant: «Future generations are unlikely to share all oui-

val lies.»
46 Birnbacher propose de distinguer entre les agents idéaux et les agents non

idéaux, «d. h. für Akteure, die in ihrem Denken und Handeln kognitiven und

motivationalen Beschränkungen unterworfen sind». (Op. cit.. p. 16)

47 Op. cit.. p. 317.



430 BERNARD BAERTSCHI

qu'il n'estimeront pas insuffisantes les qualités que nous valorisons aujourd'hui

comme constituant le cœur de la personne pour en être une?

8. L'autonomie des personnes futures

Ainsi, c'est justement parce que les générations futures sont en notre
pouvoir qu'il nous faut ne pas l'exercer. Mais, dira-t-on, en en usant, nous
ne lésons personne, puisque, justement, les personnes futures ne sont pas
des sujets de droit! Certes, mais elles le deviendront, ce qui doit être pris
en considération. Ce que dit Engelhardt à un autre propos le montre bien:
les fœtus ne sont pas des personnes, donc l'avortement n'est pas reprehensible;

par contre, si une tentative échoue et entraîne des malformations pour
le fœtus, celui-ci, lorsqu'il sera devenu une personne, pourra attaquer ses

parents en justice pour l'avoir handicapé: il est permis de tuer un fœtus,

non de l'endommager48. De la même manière, nous dirons qu'aucun droit
ne serait violé si l'humanité décidait d'arrêter de procréer, mais qu'il n'en
va plus de même si elle se lance dans un vaste programme d'eugénisme par
manipulation génétique: dans ce cas, les personnes que seront devenues les

membres des générations futures pourraient nous reprocher nos tentatives,
et cela même si de notre point de vue elles sont bénéfiques, car elles seules

sont habilitées à déterminer ce qui est bon pour elles.

Il faut bien distinguer cette situation de celle où, pour des raisons
paternalistes, on imposerait à un être qui n'est pas une personne un traitement

qui lui permettrait d'acquérir cette qualité. Imaginons que l'on ait, sans son

consentement, manipulé la charmante Lucy, cette australopithèque dont on

a beaucoup parlé, de telle manière qu'elle soit devenue un homo sapiens,

ou imposé à un chimpanzé une intervention sur son génome qui le rende

intelligent. Il y aurait là réellement un gain, et on ne peut objecter ici ni

l'illégitimité de la contrainte, puisque ces êtres n'étaient pas des personnes
avant l'opération, ni le paternalisme, puisque ces êtres n'en seraient jamais
devenus si l'on n'était pas intervenu. Qui d'ailleurs s'y opposerait pour un

humain débile profond, incapable de le choisir? Or, dans le cas de nos

descendants, la même attitude paternaliste ne saurait être de mise, car ils
seront de toute manière des personnes ; dès lors, on ne saurait apprécier
qu'on tente de fabriquer des «superpersonnes», qui seraient aux personnes
ce que l'homo sapiens est aux australopithèques sans avoir leur consentement;

mais c'est impossible, si bien qu'il faut proscrire les manipulations
génétiques à caractère eugénique. Cette conclusion est encore renforcée si

nous pensons aux risques menaçant les individus, comme le relève Bayertz:

48 Cf. op. cit., p. 220: «If one decides not to abort a fetus, if one decides not to
kill it, one must care not to injure the future person it may become.»



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GÉNOME HUMAIN? 431

le résultat de ces interventions peut être une aggravation de l'état de
certaines personnes futures - les «ratés» -; or de tels risques ne peuvent
être encourus que si ceux qui en sont menacés donnent leur consentement,
ce qui, encore une fois, est impossible49. Bref, comme le dit fort bien
Thévoz: «Notre plus grande responsabilité n'est pas de garder un dépôt
intact ou encore de l'améliorer, mais de veiller à transmettre un monde
indéterminé.»50 Autrement dit, s'il est possible que notre définition de la

personne change dans l'avenir, l'autonomie en restera toujours le fondement

obligé, qu'elle-même en fasse ou non partie51. Il y a donc bien,
contrairement à ce que nous avons pensé un moment, des obligations à ne

pas faire, mais c'est qu'elles se fondent sur quelque chose de positif, le

respect de l'autonomie des personnes.

Cela toutefois ne s'étend pas aux manipulations qui ont une visée
thérapeutique; et ici, nous retrouvons la distinction entre les interventions négatives

et celles qui sont positives, mais sans le problème des limites qui la

rendait inapplicable: il n'est moralement licite que d'enlever des défauts

qui empêcheraient l'être qui les subit de devenir une personne ou d'être une

personne libre de handicaps, au sens que le terme «personne» possède au

moment où le jugement moral est porté.

Cela signifie qu'il s'agit de ne pas laisser la nature créer des monstres,
mais qu'il faut lui conserver le soin de la fabrication du support biologique
de la personne. Et si l'on objecte que cela consiste à considérer cette nature

comme une personne faisant preuve de paternalisme - c'est même bien trop
souvent une «marâtre» -, il suffit de répliquer que ce n'est là qu'une
manière métaphorique de voir les choses, la nature n'étant pas un agent
moral, ce qui explique justement pourquoi on peut lui faire confiance: elle
n'est pas susceptible de développer les fantasmes décrits par Huxley. Ce

49 D'où sa conclusion: «Eingriffe in die Keimbahn zu eugenische Zwecken
scheitern daher sowohl im Hinblick auf das Nutzen- wie auch im Hinblick auf das

Risikoproblem am Prinzip der Autonomie.» (Art. cit.. p. 9)
50 Op. cit., p. 27. Birnbacher pense de même et le lie au paternalisme: «Wie

gute Eltern müssen es die lebenden Generationen vermeiden, die Zukünftigen
allzusehr an sich selber zu binden.» (Art. cit., p. 72) Cela qui souligne encore la

non-pertinence de l'éthique de la responsabilité, telle qu'elle est conçue par Jonas. Si
la distinction que Goffi a proposée entre deux conceptions de la politique est

appliquée ici: «Dans le premier cas, le but de la politique est de réaliser le Bien et

on ne tendra à la démocratie que pour des raisons purement conséquentialistes: on la
défendra dans l'exacte mesure où elle est un moyen efficace de réaliser le Bien,
mais pas plus. Dans le second cas, le but de la politique est de rendre possible à

chacun la poursuite de ses propres fins, dans un cadre nécessairement
communautaire, et la démocratie est le cadre obligé d'une telle recherche» (art. cit.. p. 19).

on s'apercevra que c'est la seconde que nous adoptons.
51 Nous pensons qu'il existe des arguments contraignants pour l'établir, que

nous avons développés dans notre «Est-il irrationnel d'être démocrate?», §3 & 4.



432 BERNARD BAERTSCHI

qui ne veut pas dire, bien sûr. qu'elle soit bonne et bienveillante, ou qu'elle
n'exerce pas de domination sur nous, mais ce qui importe, c'est simplement
que celle-ci n'est pas arbitraire comme l'est celle d'une personne sur une
autre.

Que penser alors de la sélection naturelle et de l'éducation? La

première doit recevoir exactement le même traitement que les manipulations

génétiques, c'est pourquoi d'ailleurs elle suscite le même genre de

sentiments; elle est simplement moins efficace. La seconde, par contre, doit
en être distinguée, surtout lorsqu'on envisage ses conséquences à long
terme, car dans celles qui concernent le court terme - l'éducation de nos
enfants -, elle a certaines analogies avec le cas des manipulations, étant
donné son inévitable caractère paternaliste: l'éducation médiévale aussi

favorisait l'humilité et la piété sans s'occuper du consentement. Quoi qu'il
en soit de la légitimité de telles pratiques éducatives, elles ne concernent

pas le long terme, nous l'avons dit; en effet, en pratiquant un infanticide ou

en renonçant à un avortement pour des raisons culturelles ou religieuses, je
modifie la composition des générations futures, certes, mais je n'interviens

pas sur le caractère de personne et T exercice des qualités qui y est liée de

ceux qui vivront de toute façon ; et ainsi en va-t-il des mesures politiques
de taxation ou d'incitation dans le domaine de la procréation que Glover a

mentionnées.

Ainsi, si nous avons le devoir de ne pas manipuler le génome des
générations futures, ce n'est pas parce que nous jouerions illicitement à Dieu,

que nous pertuberions la bonne nature ou que nous ne respecterions pas des

processus biologiques qui le mériteraient, mais c'est tout simplement parce

que nous ne sommes pas des êtres qui ont autorité à le faire : ce serait, en

vocabulaire kantien, violer par anticipation l'autonomie des personnes, les

réduire au statut de choses, et c'est justement à cause de cela qu'il est

justifié de limiter notre propre autonomie53. On comprend qu'on s'en

inquiète, qu'on en éprouve même parfois de la répulsion; il serait
irrationnel de vivre les choses différemment, et cela même si le programme
réussissait - car ce que la nature fait, nous sommes capables de le faire -,
même si tant de notre point de vue que de celui des personnes futures

52 Sauf, bien sûr, par accident, si par exemple le refus d'un avortement
débouche sur la venue au monde d'un être fortement handicapé.

53 Cf. Birnbacher, art. cit.. p. 73: «Freiheitsbeschränkungen heute müssen genau
insoweit erlaubt sein, als absehbar ist, dass sie entsprechende
Freiheitsbeschränkungen Zukünftiger verhindern.» Et non pas. comme le pense Govier. parce
que les personnes futures sont des personnes probables, si bien qu'elles
posséderaient les droits des personnes (dp) fois leurs chances d'exister (ce) (dp* ce,
où 0 < ce < 1): «Since the probability that an epistemically possible person will
exist is always less than one, the interests of epistemically possible people always
count for something less than those of actual people.» (Art. cit.. p. 406).



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GÉNOME HUMAIN? 433

l'amélioration était reconnue, c'est-à-dire que ses conséquences seraient
bonnes54.

Glover, pourtant, n'accepte pas ces conclusions, bien qu'il examine les

arguments qui la fondent; mais c'est qu'il adopte une position strictement
conséquentialiste: dans le cas des manipulations génétiques, les avantages
du paternalisme deviennent tels qu'ils exigent un certain abandon du principe

d'autonomie, tout comme, d'ailleurs, c'est le cas dans l'éducation55:
les générations futures nous remercieront d'avoir, par notre action, maximisé

le bien et minimisé le mal qui leur sont dévolus. Ce que nous disons,

par contre, c'est que si elles le font, ce sera dans l'illusion, car nous aurons
en fait minimisé leur bien et maximisé leur mal, étant donné que la valeur
à promouvoir est, selon nous, justement l'autonomie de la personne. Autrement

dit, si nous voulons être précis, nous devons dire que ce n'est pas au

nom d'une position déontologiste que nous nous prononçons, mais d'une

conception elle-même conséquentialiste, simplement, le bien dont nous

jugeons la maximisation requise n'est pas celui que les partisans classiques
de cette théorie - c'est-à-dire les utilitaristes - proposent56.

Mais si le programme réussissait, c'est-à-dire s'il était réalisé secrètement

par certains eugénistes immoraux sur une certaine frange de la

société? Cela pourrait forcer les autres groupes sociaux d'y entrer à leur

tour, de peur que leurs propres descendants soient irrémédiablement désa-

54 De manière analogue, un catholique devrait condamner une manipulation
génétique qui rendrait l'homme plus apte à réaliser son salut. Si, comme nous

l'espérons, nous avons identifié clairement la cause de nos sentiments négatifs
vis-à-vis des manipulations génétiques, nous ne sommes ni les premiers ni les seuls

à l'avoir fait ainsi: «Many respond to positive genetic engineering or positive
eugenics with Professor Tinbergen's thought: "I find it morally reprehensible and

presumptuous to put himself forward as a juge of the qualities for which we should
breed."» (Glover, op. cit., p. 32) On voit aussi que nos conclusions rejoignent celles
de Jonas qui dit de notre droit à manipuler: «Savoir si nous en avons le droit,
savoirs si nous sommes qualifiés pour ce rôle démiurgique, [...]» (op. cit.. p. 42)
Mais c'est bien sûr pour d'autres raisons. Ajoutons encore que, comme le souligne
Wolf, décider par soi-même est porteur de valeur; cf. art. cit., p. 59: «"Sie (z.B. die

Mutter) hat wirklich das Beste für mich getan, doch sie hätte mich wenigstens
vorher fragen können." Aus diesem Kommentar spricht vielleicht mehr als nur
irrationel Trotz. Selber entscheiden ist nämlich an sich wertvoll.» Nous avions dit
nous-mêmes: «Il vaut mieux choisir librement qu'être choisi justement.» («Est-il
irrationnel d'être démocrate?» p. 30-31)

55 Cf. op. cit., p. 170 sq.
56 C'est pourquoi, à la suite de Birnbacher, nous préférons caractériser notre

position par l'adjectif «téléologique», car le conséquentialisme est trop souvent

identifié avec l'utilitarisme; cf. op. cit., p. 28 & 2.2.3. Il existe d'autres raisons, plus

profondes, de préférer cet adjectif pour caractériser notre position, mais cela n'est

pas important ici; cf. sur ce point notre article «Le devoir est-il constitutif de la

moralité?», in Conférences et débats du Cercle d'Études Philosophiques d'Annecy,
1991/2.



434 BERNARD BAERTSCHI

vantages par rapport à ceux du groupe amélioré. Ce ne serait d'ailleurs pas
la première fois que l'amélioration de la situation des êtres humains passerait

par le mépris de l'autonomie de certaines personnes, ce qui ne la rend

pas moralement plus acceptable, du moins en principe, car on sait que la

chance - la «fortune morale», comme dit Nagel -, modifie souvent nos

jugements éthiques57.

Pour terminer, soulignons encore une fois que les conclusions

auxquelles nous sommes arrivés dépendent de l'hypothèse initiale que le

génome est causalement responsable des phénomènes psychologiques; si

elle se révélait fausse, en tout ou en partie, nos conclusions suivraient le

même chemin, hormis, bien sûr, la prise de position éthique en faveur de

l'autonomie des personnes et ce qu'il s'ensuit. Dans ce cas, toutefois, nos
sentiments négatifs devraient s'affaiblir dans la même proportion, car le

génie génétique n'est redoutable que dans la mesure où il affecte la nature
et le destin des personnes futures. A observer l'attitude de nos contemporains,

nous remarquons toutefois que la vérité de l'hypothèse est souvent
assumée, tacitement ou non; tout au moins subsiste-t-il la crainte qu'elle

57 Cf. Th. Nagel, «Moral Luck», in G. Watson (ed.), Free Will, Oxford, OUP,
1982, p. 179: «The same degree of culpability or estimability in intention, motive,
or concern is compatible with a wide range of judgements, positive or negative,
depending on what happened beyond the point of decision.»

58 Nous estimons en tout cas qu'elle est fausse dans ses versions fortes, celles

qui postulent une correspondance biunivoque entre le mental et le cérébral; cf. à ce

sujet notre article cité supra, n. 54, p. 32-33.


	Devons-nous respecter le génome humain?

