Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 4

Artikel: Devons-nous respecter le génome humain?
Autor: Baertschi, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381453

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 411-434

DEVONS-NOUS RESPECTER
LE GENOME HUMAIN?

BERNARD BAERTSCHI

Résumé

Depuis peu, les pouvoirs de I"homme sur I'homme ont atteint un seuil
lui permettant, en principe du moins, de changer le support génétique de
ses qualités intellectuelles, psychologiques et morales, et donc de se trans-
former en une nouvelle espéce. D’oui la question: sommes-nous autorisés a
le faire? Et si oui: devons-nous le faire? Nous essayons de montrer qu'il
faut répondre «non» dans les deux cas, mais que ce n’est pas pour des
motifs inspirés de I'inquiétude suscitée par un Meilleur des mondes, ni
pour des raisons «naturalistes» qui sont alléguées par Jonas surtout, mais
aussi par I'Eglise catholique: seule doit compter, en définitive, I’ autonomie
des personnes.

[. Une humanité améliorée

En 1935, le biologiste Hermann Joseph Muller, un spécialiste de 1’étude
des chromosomes qui sera Prix Nobel de médecine en 1946, affirmait:

«Nous voyons [’histoire de la vie divisée en trois grandes périodes. Dans la
longue phase préparatoire, on trouve une créature sans pouvoir sur son environ-
nement, que la sélection naturelle amene peu a peu a I’état humain. Dans la
seconde — courte phase de transition qui est la ndtre — I'homme modifie son
environnement immédiat afin de satisfaire ses désirs. Et dans la longue troisieéme
période, il percera tous les secrets de sa propre nature et se transformera en une
créature sublime, en un étre par rapport auquel les divinités mythiques du passé
paraitront de plus en plus ridicules.» '

Ce genre de prophétie a généralement le don de susciter des sentiments
d’inquiétude, voire de franche anxiét¢ ou méme de répulsion lorsqu’on
tente de s’imaginer quelle sera cette humanité «divine»; immédiatement,
des représentations rappelant Le meilleur des mondes de Huxley sont susci-
tées. Nous aimerions montrer ici que ces sentiments sont justifiés, c’est-

' Cité in GLOVER, What Sort of People Should There Be?, London, Penguin,
1984, p. 32.



412 BERNARD BAERTSCHI

a-dire qu’il n’est pas irrationnel de les éprouver — ce qui serait irrationnel
serait de ne pas les éprouver, du moins modérément —, mais que ce n’est
pas pour les raisons alléguées communément, lesquelles ont justement pour
origine des fantasmes liés a 1’état d’humanité «améliorée». Par 1a, nous
serons amenés a répondre négativement a la question qui nous sert de titre:
ce n’est pas le génome humain qu’il faut respecter.

Si nous avons parlé d’humanité, ¢’est pour souligner que ce qui va nous
occuper, ce ne sont pas les manipulations des génotypes, mais ceux du
génome humain dans sa spécifit€, susceptibles d’aboutir a la création d’une
nouvelle espece, et non seulement au choix du sexe ou de la couleur des
yeux de nos enfants?. Cette question est moins urgente qu’on ne le pense
souvent, et Jean-Marie Thévoz souligne avec raison qu’«on peut dédrama-
tiser le débat concernant la recherche sur les embryons humains»>: si I’on
passe en revue les études actuellement menées, on se rend compte qu’elles
ne vont pas dans le sens de ’eugénisme. Toutefois, cela ne la rend pas
moins intéressante et fondamentale, car, au-dela du fait, reste le droit: a
supposer que nous soyons capables de manipuler, aurions-nous le droit de
le faire, méme si nous le désirions? En posant la question de cette maniére,
nous supposons, a la suite de Muller, que les modifications du génome
entraineraient un changement des caractéristiques physiques et psychologi-
ques de I'homme: il en serait «amélioré». Cela est, bien siir, conjectural,
car s’il y a bien une dépendance entre ces €éléments — le cas des handicaps
atteste? —, nous ignorons tout de sa nature; mais encore une fois, peu
importe ici, puisque seule la question du droit va nous préoccuper, et dans
cette perspective, il est souvent plus révélateur d’envisager des cas
extrémes, méme irréels.

«Améliorer» I’espéce humaine, c’est changer la qualité de vie des géné-
rations futures, c’est-a-dire de ceux qui viendront apres nous, qu’ils dépen-
dent ou non d’une décision de chacun d’entre nous, en tant que géniteur,
quant A leur existence comme individus a venir’. Cela signifie que les

2 Rappelons que le génome est I’ensemble des génes qui se trouvent dans les
cellules responsables de la reproduction, porteurs des caractéristiques qui se
transmettent d’une génération a la suivante; alors que le génotype est I’ensemble des
geénes d’un individu.

3 Entre nos mains I’embryon, Genéve, Labor et Fides, 1990.

4 Cf. THEvOZ: «On ne peut nier que 1’inné existe, on le voit surtout quand il est
limitatif, dans le handicap.» (Op. cit., p. 153) Notre hypothése implique que si on le
voit surtout ou seulement dans ce cas, son influence est cependant autant positive
que négative.

> Pour reprendre une distinction proposée par Trudy GOVIER, nous ne nous
occupons que des humains qui sont possibles d’un point de vue épistémique:
«Persons who might come to exist are epistemically possible in that there is some
probability of their coming to exist and volitionally possible for their prospective



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 413

conclusions auxquelles nous parviendrons auront une prétention de validité
sous la simple supposition qu’il existe encore une humanité aprés nous.
Autrement dit, notre question est 1’'un des aspects de celle concernant nos
devoirs envers les générations futures, et elle s’énonce précisément ainsi:
pouvons-nous, et méme devons-nous manipuler ou, malgré les améliora-
tions envisagées, devons-nous nous abstenir de le faire et respecter le
génome humain?® Commengons par examiner les raisons de ceux qui tran-
chent en faveur du second terme de I’alternative.

2. Hans Jonas: la nature respectée absolument

A partir de la constatation que nos pouvoirs sur la nature se sont
étendus au point de la mettre en péril, Jonas estime qu’elle est devenue un
objet de responsabilité. Cela est incontestable, comme le principe qui est la
base de cette conception: «Nous devons étre responsables [de quelque
chose] parce que nous avons pouvoir sur lui.»’ S’ensuit-il que nous ayons
des devoirs moraux envers ce dont nous sommes responsables? Non, car la
responsabilité dont il s’agit est simplement causale: si je brise un caillou, je
suis responsable de sa réduction en morceaux; il ne s’ensuit pas que je
doive en rendre compte. Pour que cela fit le cas, il faudrait établir que je
n’aurais pas dii le faire, par exemple parce que ce caillou ne m’appartien-
drait pas ou que son intégrité exigerait une certaine attitude de respect.
Mais c’est bien ce que pense Jonas, sinon d’un caillou individuel, du moins
de la nature: «Puisque la subjectivité manifeste une fin agissante, et qu’elle
vit entierement de cela, l'intérieur muet qui accede a la parole seulement
grice a elle, autrement dit la mati¢re, doit déja abriter en elle de la fin sous
forme non subjective».® Ainsi, ce qui est dans le supérieur se trouve déja

parents.» («What Should we Do about Future People», in J. NARVESON (ed.), Moral
Issues, Oxford, OUP, 1983, p. 402)

% Dans cet examen, il va de soi que nous n’envisageons que le cas des
améliorations dont les individus bénéficieraient pour eux-mémes (mais en tant que
membres de 'espéce humaine et non en tant qu’individus: il s’agit de ['humanité),
méme s’il peuvent en faire un usage social, car les autres paraissent trop
immédiatement immorales; cf. K. BAYERTZ, «Gentherapie am Menschen», in CT
Biomed, 1990/1, p. 6-7: «Von vornherein abzulehnen wiren alle Vorschlige, die
einen Nutzen allein oder in erster Linie fiir die Gesellschaft oder fiir andere als die
manipulierten Individuen implizieren. Die Erzeugung von Menschen fiir bestimmte
technische Zwecke (z. B. Raumfahrt) oder gesellschaftliche Aufgaben (schwin-
delfreie Fensterputzer) verstiesse gegen die individuelle Autonomie.»

7 Le principe responsabilité, Paris, Cerf, 1990, p. 24-25. 1l faudrait dire: «Nous
sommes tesponsables [...|»

8 Op. cir., p. 104. Jonas a d’ailleurs tendance 2 confondre les deux respon-
sabilités, ou plutdt de conclure de la causale a la morale; cf. p. 14.



414 BERNARD BAERTSCHI

dans l'inférieur, et si le premier mérite respect, il en va de méme du
second: en un certain sens, la nature est une personne morale. Or comme le
génome humain en est une partie et que nous avons pouvoir sur lui, son
intégrité doit aussi étre respectée: les manipulations génétiques sont
exclues.

Cette maniere de voir les choses n’est pas convaincante, elle n’est pas
méme recommandable; en effet, outre le fait qu’elle ressuscite de vieilles
conceptions hylozoistes, et méconnait que la nature, loin de tout contenir en
elle, méme a 1’état virtuel, est la matrice de propri€tés proprement émer-
gentes®, il reste que le caillou est aussi une partie de la nature sur qui nous
avons pouvoir — pour ne rien dire des virus! 0 Dgs lors, si elle ou le
génome humain méritent respect, ce ne peut &tre que pour'd’autres raisons
que celles alléguées par cet auteur et tous ceux qui, a sa maniere, veulent
les doter de qualités morales par le fait m&me qu’ils existent et sont
menacés dans leur existence. En d’autres termes, on reconnait dans cette
position le fameux et toujours renaissant paralogisme naturaliste, comme
Dieter Birnbacher le souligne, c’est-a-dire la méconnaissance de ce que si
la nature ou le génome sont des biens, des sujets de valeur, c’est parce
qu’il y a quelque chose en eux qui est valorisé, et non seulement parce
qu’ils sont !l

Si Jonas argumente ainsi et va méme jusqu’a nier la pertinence critique
du paralogisme évoqué, c’est qu’il considere que «toute €thique tradition-
nelle est anthropocentrique»'?, et que c’est 1a son erreur essentielle. On
comprend donc qu’il prone une morale qui ne soit pas centrée sur I’homme,
qui ne ramene pas tout a ce dernier. Mais nous estimons qu’une telle
approche est erronée dans ses fondements mémes, puisqu’il faut des actes
de valorisation pour qu’il y ait morale, et que seul I’homme peut en étre

¥ Jonas, d’ailleurs, le conteste, mais au nom d’un principe étonnant, qu’une
propriété émergente ne peut avoir de propriétés causales vis-a-vis de celle dont elle
est issue, d’ol il s’ensuit que ni la conscience ni le vivant n’ont pu émerger de la
matiere (cf. Op. cit.,, p. 101). Nous avons dit «€tonnant», car Jonas ne donne qu’une
justification métaphysique de ce principe tirée de la nature de la causalité, alors qu’il
nous parait plus fondé de conclure du fait de I’émergence ~ du vivant tout au moins
— la négation du principe allégué.

10 On nous reprochera peut-8tre de forcer la position de Jonas, qui précise que
seul le vivant mérite respect — bien qu’il ne dise jamais clairement si ¢’est au niveau
spécifique ou individuel, voire aux deux — : «Seul le vivant, dans sa structure d’étre
de besoin et dans son caractére menacé — et en principe tout le vivant — peut étre
objet comme tel de la responsabilité.» (Op. cit., p. 140) Nous estimons toutefois que
la métaphysique qu’il défend exige un respect plus ample; mais quoi qu’il en soit du
caillou, le génome et les virus appartiennent bien au vivant.

'l Cf. BIRNBACHER, «Rechte des Menschen oder Rechte der Natur?», in Studia
philosophica, n® 49, 1990, p. 77.

12 0p. cit., p. 22.



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 415

"auteur ici-bas — propositions qui, bien sir, n’impliquent par elles-mémes
aucun subjectivisme éthique. L’Eglise catholique I’a bien vu, car si elle
estime aussi que la nature doit &tre I’objet d’un certain respect, elle admet
que ce n’est que dans la mesure ol elle est valorisée, puisqu’elle soutient la
thése thomisme de la convertibilité de 1’étre et du bien, ce dernier n’étant
rien d’autre que I’étre en tant qu’objet potentiel de désir.

3. L’ Eglise catholique: I'intangibilité de la nature humaine

Pour I’Eglise justement, il existe un domaine dans lequel I’intervention
de I’homme est par principe exclue, celui de la nature humaine: on n’a pas
le droit de la modifier. Autrement dit, les personnes futures ont le droit de
disposer d’un génome humain spécifiquement identique au nétre. Et s’il en
est ainsi, si nous devons valoriser de la sorte notre patrimoine génétique,
c’est parce qu’il a été créé par Dieu et qu’il est la condition de possibilité
de notre accession au souverain bien. Voyons cela de plus pres.

En créant la nature humaine, Dieu a délimité les opérations dont
I’homme est susceptible — puisque la nature n’est rien d’autre que 1es-
sence, considérée comme principe d’action — et la fin a laquelle il tend: le
bonheur, sous la forme de la vision béatifique. Comme Aristote déja le
disait, tous les &tres se dirigent naturellement vers leur fin. Dans cette
optique, modifier la nature de ’homme reviendrait a changer les fins qu’il
vise en créant une nouvelle espece sans aucune conformité avec le plan
divin; et si cela se passe mal, on peut méme imaginer qu’elle deviendrait
inapte a recevoir une ame immortelle. C’est pourquoi Pie XII déja
condamne sans équivoque toute manipulation des genes humains: I’Eglise
«désapprouve aussi toute expérience de génétique qui ferait bon marché de
la nature spirituelle de 'homme et le traiterait a 1’égal de n’importe quel
représentant d’une espéce animale» '; contrairement aux animaux, I’homme
a une ame spirituelle, ce qui change tout et donne a son corps une dignité
particuliere.

On a objecté A ce raisonnement qu’il confondait la nature humaine dont
parle Thomas et celle des biologistes modernes. Il est vrai que c’est parfois
le cas'*; cependant cette confusion est dans le contexte de 1aristotélisme
tout a fait anodine, car si deux «natures» ont bien des significations diffé-
rentes et ressortissent a des domaines différents, elles sont extensionnelle-
ment équivalentes; en effet, tout étre qui possede un génome humain

3 Maladies du sang a transmission héréditaire et conseil génétique, 1958, in
P. VERSPIEREN (éd.), Biologie, Médecine et Ethique [BME], Paris, Le Centurion,
1987, p. 53.

4 Cf. Tuevoz, op. cit., p. 207, n. 86 & p. 209.



416 BERNARD BAERTSCHI

possede une nature humaine, puisque 1’ame est le principe a la fois des
opérations vitales et des opérations rationnelles: elle est a la fois ration-
nelle, sensitive et végétative. Il n’y a donc pas de corps humain vivant sans
ame rationnelle'”. On ne peut par conséquent toucher au génome dans ses
caracteres spécifiques tout en laissant la nature humaine intacte, et récipro-
quement.

Cela permet aussi de comprendre pourquoi le génie génétique est
condamné seulement dans la mesure ou i1l menace la spécifité du génome,
car I’Eglise catholique n’a pas d’objection de principe contre une interven-
tion & but uniquement thérapeutique portant sur I’individu'®. En effet, dans
ce dernier cas, la nature humaine n’est pas le moins du monde menacée.

Du moins est-ce ce qu’il parait au premier abord; mais quand on vy
réflechit, on éprouve quelques doutes: la thérapie génétique agit comme
une sélection naturelle, & la différence que c’est ’homme qui modifie un
géne; mais le nouveau caractére ainsi acquis va se transmettre. Or c’est
ainsi que, a la longue, de nouvelles especes sont produites, comme [’atteste
la théorie de 1’évolution. La question est d’autant plus pressante que
I’Eglise ne s’oppose pas non plus & des thérapies génétiques qui seraient
susceptibles d’éliminer dans toute 1’espéce humaine, ou dans une race ou
ils se seraient particulierement développés, des génes défectueux: «On peut
¢galement penser que, griace au transfert de genes, certaines maladies spéci-
fiques pourront é&tre traitées, comme [’anémie falciforme qui, dans de
nombreux cas, frappe des individus d’une méme origine ethnique.» '’ Cela
ressemble fort 2 de ’eugénisme, mais surtout ouvre la voie a une transfor-
mation de la nature humaine. Et si on le nie, on demeure confronté soit au
probléme du tas — & quel moment la modification d’un géne supplémentaire
entrainera-t-elle la création d’une espece nouvelle? —, soit a celul de la
normalité et de l'essence: il y a des génes essentiels, constitutifs de la
nature humaine, d’autres geénes non-essentiels, certains €tant normaux,

15 Cf. THOMAS D’AQUIN, Super Evangelium S. Joannis Lectura, 1, VIII, I,
Stuttgart, Verlag Freies Geistesleben, p. 117: «Sicut enim non est caro sine anima,
ita non est vera caro humana sine anima humana, quae est anima intellectiva.»
Notons que chez d’autres moralistes, cette confusion est bien plus grave, d’autant
qu’elle peut jouer sur plusieurs registres, le terme «nature» étant plurivoque; cf.
BIRNBACHER, art. cit., p. 76.

16 Cf. CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI, Le respect de la vie humaine
naissante et la dignité de la procréation, 1987, in BME, p. 460: «Une intervention
strictement thérapeutique qui se fixe comme objectif la guérison de diverses
maladies, comme celles dues a des déficiences chromosomiques, sera, en principe,
considérée comme souhaitable, pourvu qu’elle tende a la vraie promotion du
bien-étre personnel de 1’homme, sans porter atteinte a son intégrité ou détériorer ses

conditions de vie.»

7 Jean-PAauL 11, Recherche biologique, génie génétique et respect de I'homme,
1982, in BME, p. 300.



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 417

certains non, et on n’a le droit d’agir que sur ceux de la seconde catégorie.
Mais cette fagon de voir parait difficilement conciliable avec les décou-
vertes de la biologie, pour qui tous les génes sont de méme nature; si 1’on
préfere, il n’y a rien d’essentiel ou d’inessentiel, de normal ou d’anormal a
leur niveau, puisqu’ils sont tous le fruit du hasard des hybridations et des
mutations; des lors, pourquoi serait-il moral d’intervenir sur un géne et non
sur un autre? Il faut ou tout permettre, ou tout interdire.

On objectera a cette argumentation qu’elle a pris la mauvaise direction:
il est vrai que, pour la biologie génétique, tout se vaut, aussi bien ne peut-
elle motiver quelque jugement éthique que ce soit; ce qu’il faut dire, c’est
que les genes ont une importance différente parce qie nous valorisons
certaines caractéristiques dans 1’homme dont seules certaines parties du
génome sont le support. Nous en convenons bien volontiers, mais cela n’en
ruine pas moins la position de I’Eglise catholique, puisqu’alors la coexten-
sionalité du génome — méme considéré uniquement dans sa spécifité et non
comme ensemble de génotypes — et de la nature humaine est rompue; faut-
il alors identifier celle-ci avec une partie du génome, qui doit rester
constante? Peut-étre, mais 1l existe de bonnes raisons de penser que son
caractére constant est une pure vue de I’esprit. On le voit dans deux cas.

Le premier est celui de la distinction couramment faite et acceptée par
I’Eglise entre les interventions négatives, c’est-a-dire thérapeutiques, qui
visent a enlever un défaut, et les interventions positives, visant a améliorer
le bagage génétique des individus ou des especes existantes, donc leur
nature: cette distinction se heurte en de nombreux cas au probleme de la
limite; par exemple, dans le cas ou, par |'élimination de genes
«malformés», on déboucherait sur un allongement de la vie de I'individu, le
thérapeutique devient eugénique, brouillant la distinction du normal et du
pathologique'®. Le second, plus fondamental, concerne ia conception que
’Eglise catholique se fait de la nature: son aristotélisme I'a obligée a en
conserver une conception fixiste, pré-darwinienne, pour laquelle les especes
sont définies une fois pour toutes dans leur essence et qui n’admet que des
variations accidentelles qui, parfois, se révelent néfastes pour des individus
et des groupes, voire pour une espéce tout entiere, mais cela sans jamais
toucher aux caractéres constitutifs des étres qu’elles affectent. Certes, le
magistére ne condamne pas la théorie de I’évolution en tant que telle, car il
existe des moyens de concilier le créationnisme et I’évolution, mais si ¢’est
Dieu qui a créé I’homme, la nature ne saurait le modifier, changer son
essence; et si ’homme le tente, c’est qu’il veut se substituer a son Créa-
teur. L’ennui, ¢’est que s’il y parvient — et rien ne permet de douter qu’il

B o BAYERTZ, art. cit., p. 15. Pour la distinction entre les interventions
négatives et positives, cf. GLOVER, op. cit., p. 30 sq. L'application dans ces cas des
régles du volontaire indirect pourrait sans doute lever quelques difficultés.



418 BERNARD BAERTSCHI

en sera capable un jour —, ¢’est simplement parce que la nature peut aussi y
arriver et y est déja arrivée, puisque c’est bien par manipulation génétique
qu’elle a fait émerger les nouvelles espéces; or pourquoi faudrait-il que,
dans un milliard d’années, 1’homme soit encore génétiquement un homo
sapiens? Le prétendre revient donc en définitive & adopter une position que
certains auteurs nomment du «spéciéisme» ', ¢’est-a-dire une attitude discri-
minatoire en faveur de notre espece, comme si elle était immuable.

4. La nature humaine a la merci des personnes

I1 n’existe donc rien, dans le génome humain, qui exige d’étre
préservé; sinon d’ailleurs 1’obligation morale de bloquer 1’évolution tot ou
tard nous serait faite: nous devrions intervenir pour empécher la nature de
faire son ceuvre, en contradiction avec le respect qu’on estime lui devoir!
Cela est une autre facon de répéter que notre patrimoine génétique n’a que
la valeur qu’on lui donne, car il y a certaines caractéristiques que nous
valorisons dans ’homme, et que ce sont elles, et elles seules, qui impor-
tent. Quelles sont-elles? Il n’est pas bien difficile de le déterminer: ce sont
des propriétés psychologiques, et principalement celles que la tradition a
identifiées sous les titres de «conscience de soi» et de «conscience morale»,
constitutives de la personne®’. Autrement dit, il faut distinguer " humanité,
qualité biologique, et la personnalité, propriété morale, de peur de tomber
dans la confusion souvent dénoncée, mais toujours renaissante, du naturel et
du normatif, de I’étre et du devoir étre. On comprend maintenant pourquoi
nous avons dit au début de cet article que le génome ne saurait étre un
objet de respect, n’étant le porteur que d’un certain nombre de propriétés
biologiques; c’est seulement dans la mesure ou il est valorisé qu’il peut le
devenir indirectement, parce qu’il posséde des pouvoirs causals particuliers
en rapport avec la personnalité. Dans la méme optique, il ne faut pas

2 cf T, REGAN, The Case for Animal Rights, London, RKP, p. 155. Cet auteur
note que le terme a été créé par R. D. RYDER, en 1975.

20 On pourrait contester que la conscience de soi et la conscience morale soient
les deux qualités constitutives de la personne, et Jean-Yves GOFFI note justement
«qu’il existe toute une gamme de définitions de la personne» (Argumentation éthique
et justification démocratique a I'épreuve des avancées technologiques: le cas des
enfants mal nés, ms., 1990, p. 13), ce qui signale qu’«il est presque impossible de
dire ce qu’est au juste une personne; et cette impossibilité est de principe car ce
n’est pas le manque de réponses qui pose probléme, mais au contraire 1’abondance
de réponses.» Cette difficulté est dirimante pour notre entreprise, si du moins
I’impossibilité est bien de principe; nous ne le pensons toutefois pas, le fait qu’une
grande partie des réponses propose des criteres extensionnellement équivalents — ou
presque équivalents — nous parait 'indiquer. En outre, n’a-t-on pas «toute une
gamme de définitions» du vrai, du bien, de 1’étre...



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 419

demander si nous avons des devoirs envers les générations futures, puisque
«génération» est une expression qui ressortit a la biologie, mais si nous en
avons envers les personnes futures, ce qu’on doit entendre ici, rappelons-le,
sous la précision «prises collectivement», en tant que cette collection est
délimitée par ’appartenance a 1’espéce humaine. Cela nous oblige a refor-
muler notre question de la maniére suivante: le respect que nous devons
aux personnes permet-il, exige-t-il ou interdit-il que nous manipulions notre
génome? Et ici, bien entendu, il s’agit de personnes futures.

L’Eglise catholique est pour l'interdiction, on 1'a vu; c’est qu’elle
estime qu’il y a coextension de I’humain et du personnel: tout étre biologi-
quement, génétiquement humain posséde une Aame, constitutive de la
personne, puisque responsable tant des opérations spirituelles que vitales, si
bien que, comme le dit Jean-Paul II: «La manipulation génétique devient
arbitraire et injuste quand elle réduit la vie a un objet, quand elle oublie
qu’elle a affaire a2 un sujet humain, capable d’intelligence et de liberté,
respectable, quelles que soient ses limites.»?' Dire qu’un embryon est un
«sujet humain», c’est souligner qu’il est déja une personne. Mais nous
savons maintenant qu’il existe de bonnes raisons de nier cette coextension;
est-ce a dire que nous devrions conclure a la licéité, voire a 1’obligation des
manipulations? Pour le savoir, tournons notre regard vers des auteurs qui
affirment la primauté de la personne, et sa non-équivalence a [’humain.

Engelhardt y insiste particulierement®?. Pour lui, la situation est simple:
on ne peut parler de devoirs moraux que vis-a-vis d’une personne; or les
personnes futures ne sont pas des personnes, donc il n’existe aucun devoir
moral envers elles: «Ce sont les personnes qui sont la mesure de toutes
choses, car il n’y a que les personnes qui peuvent mesurer»> — c’est la
nouvelle version de la thése de Protagoras, a laquelle d’ailleurs, le médecin
américain se réfere explicitement —, c’est pourquoi «étre a la merci de la
sagesse et des projets des personnes passées est le destin des personnes
futures.»** En un certain sens, cela est simplement une constatation: on ne

2L Médecine, droits de I'homme et «manipulations génétiques», 1983, in BME,
p- 311

22 11 nie la coextension de I’humain et du personnel in The Foundations of
Bioethics, Oxford, OUP, 1986, p. 107: «Not all persons needs to be human, and not
all humans are persons.» Nous avons aussi critiqué la these de la coextension a
I'aide d’autres arguments in «Qu’est-ce qu’une personne humaine?», Revue de
Théologie et de Philosophie, n° 121, 1989, ol nous avons examiné les conceptions
de la personne de I'Eglise catholique et d’Engelhardt.

23 0op. cit, p. 377.

24 0p. cit., p. 287. Certains auteurs — la plupart des bioéthiciens actuels selon
BIRNBACHER (cf. Verantwortung fiir zukiinftige Generationen, Stuttgart, Reklam, 1988,
p. 88) — estiment que la seule différence entre une personne actuelle et une personne
future étant d’ordre temporel, elle ne peut avoir une signification morale, tellement



420 BERNARD BAERTSCHI

peut pas ne pas agir et nombreuses sont nos actions susceptibles de modi-
fier la composition des générations futures — nous reviendrons bientdt sur
ce point —, générations qui, puisqu’elles n’existent pas, ne sauraient donner
leur avis, approuver ou protester; il est méme dénué de sens de I’envisager
puisque, selon ce que nous faisons, ce ne seront pas les mémes personnes
qui existeront. Le seul probleme est donc de déterminer ot I’action volon-
taire doit s’arréter; or pour Engelhardt, une réponse s’impose: «La ol les
personnes présentes auront décidé».

Quelles sont les conséquences de cette position pour le cas des manipu-

N

lations génétiques? «Il n’y a rien de sacro-saint a propos de la nature
humaine»>>; seules comptent la personne, son autonomie et ses valorisations.
Or si on peut améliorer la seconde en modifiant la nature humaine, non
seulement il n’y a rien de répréhensible, mais c’est méme tout a fait béné-
fique: «L’usage de la technologie dans la procréation fait partie du projet
de rendre le monde de méme nature que la personne.»’® «Rendre le monde
de méme nature que la personne», voila le but que doit se proposer 1’huma-
nité, ou plutdt la communauté des personnes, et pour ce faire, elle dispose
des technologies qu’elle a peu a peu développées. En en faisant usage, il
n’est pas impossible qu’une nouvelle espeéce soit créée, en ce sens que
I’lhomme de demain pourrait bien étre, du point de vue biologique et géné-
tique, autre chose qu’un homo sapiens; mais il n’y a rien de dramatique a

cela?’. 1l est donc licite de manipuler.

Carl Sagan va plus loin encore: nous n’avons pas seulement des droits
d’intervention sur les générations futures, mais des devoirs, en ce sens qu’il
est requis, ou du moins qu’il pourrait 1’étre, d’améliorer les capacités de
I’étre humain:

qu’une personne future devrait étre considérée sur le méme plan qu’une personne
actuelle. Mais cela ne tient manifestement pas, comme le releve Govier: «If future
persons are as real as we are, and if we have genuine alternatives when we decide,
how can it be a matter of our decision whether there are any future persons at all?»
(art. cit., p. 403-404) Comme on le verra, c’est justement cette décision qui fait
probléme, car une personne future n’est pas une personne affectée d’un certain
indice temporel, mais une non-personne actuelle.

2 Op. cit, p. 381. C’est la une manidre particulierement frappante de se
démarquer du «naturalisme éthique», caractérisé par Bayertz «als die Doppelthese
von der Unheiligkeit des Menschen und der Heiligkeit seiner Natur.» (art. cit., p. 21)

6 Op. cit., p. 239.

27 Cf. loc. cit.: «In the future our ability to constrain and manipulate human
nature to follow the goals set by persons will increase. As we develop the capacities
to engage in genetic engineering not only of somatic cells but of the human germ
line, we will be able to shape and fashion our human nature in the image and
likeness of goals chosen by persons. In the end, this may mean so radically
changing our human nature that our descendants may be seen by subsequent
taxonomists as a new species.» On aura relevé la sécularisation de I'image biblique.



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 421

«Aujourd’hui, nous ne disposons pas de dix millions d’années [laps de
temps nécessaire pour qu’un systéme organique apte & une fonction s’adapte a
une fonction différente] pour atteindre le barreau suivant dans I’échelle de 1’évo-
lution. Nous vivons une époque ou le monde change a4 un rythme sans précé-
dent. Nous ne pouvons ignorer ces changements, dont nous sommes les instiga-
teurs. Nous devons nous y ajuster, nous y adapter, et les contréler — ou périr.»ER

L’intelligence — «ce systeme d’apprentissage extra-génétique» — permet
cette adaptation, mais il n’est pas sir que son évolution «naturelle» soit
suffisamment rapide pour permettre a I’homme de faire face aux menaces
auxquelles il est confronté et qu’il a lui-méme créées; dés lors, il pourrait
étre nécessaire de I’améliorer artificiellement®.

Jonathan Glover penche du méme co6té, bien qu’il appréhende le
probleme de maniere plus globale, sans référence aux dangers actuels:
certaines facultés humaines fonctionnent certes correctement, mais on pour-
rait trouver souhaitable qu’elles le fassent mieux encore; 1'intelligence par
exemple, car il n’est pas exclu que, dans un futur plus ou moins lointain, le
progrés scientifique soit stoppé a cause des limites de notre entendement’”.
Ainsi, si on découvre une maniere d’augmenter les capacités intellectuelles
des personnes, il serait sans doute néfaste d’y renoncer; pensons par
atlleurs a la complexité de plus en plus grande des problemes économiques,
sociaux et politiques! Or, la génétique est justement ce qui permettrait de
créer un nouveau cerveau, support de ces capacités nouvelles — il ne s’agit
donc pas de fabriquer des «bébés Nobel», mais simplement d’agir sur le
psychologique par I'intermédiaire de son support génétique. Bref, pourquoi
se priver d’intervenir, si cela permet de rendre, a travers ’homme ou la
création d’un «surhomme», les personnes plus capables?

On peut craindre toutefois que, méme si on augmente les capacités
intellectuelles de 1’espéce humaine, cela ne résolve pas fondamentalement
nos problémes, car ce qui importe, ¢’est moins la puissance de I’intelli-
gence que des qualités du cceur. Kant le disait déja: 'intelligence n’est pas
bonne en soi, seule la volonté ’est, et si on néglige cette derniére, on pour-
rait bien fabriquer des super-monstres, qui utilisent tout leur nouveau poten-
tiel pour se tromper mutuellement, se faire souffrir et se combattre! Soit, ce
peut étre le cas reconnait Glover, mais ce n’est qu'une raison de plus en
faveur du génie génétique et de lui donner pour but d’améliorer I’homme
sur ce plan-1a cette fois, bien plus efficacement que n’a pu le faire I’éduca-

tion depuis des siecles?'.

2 Les dragons de I Eden, Paris, Seuil, 1980, p. 16.

29 Sagan parle d’incorporer dans le cerveau des mini-ordinateurs; mais plus
raisonnablement, il faut penser aux manipulations génétiques.

W Ct. op. cit., p. 179.

31 Cf. op. cit., p. 182: «It is hard not to feel that greater capacity for altruism
and for concern at a distance would be an improvement.» Cela montre que, si ’on



422 BERNARD BAERTSCHI

Comprenons bien la portée de ces propositions: il ne s’agit pas, a la
fagcon des marxistes, d’affirmer que «I’homme, tel qu’il peut et tel qu’'il
«doit» étre, n’a pas encore existé jusqu’'a présent et qu’il doit seulement
advenir»32, car d’une part 1’homo sapiens existe depuis longtemps, et d’autre
part I’homme n’a pas de fin vers laquelle il tend ou devrait tendre; ce dont
il est question, c’est de permettre aux personnes d’exercer de mieux en
mieux leurs pouvoirs et, peut étre, d’en acquérir de nouveaux. L’Eglise
catholique parlait du droit des générations futures a disposer d’un génome
humain, il apparait maintenant que leur droit consisterait plutot a avoir les
meilleures conditions d’existence disponibles, le meilleur environnement
génétique accessible. Bref, nous aurions le devoir de mettre le génie géné-
tique a disposition des générations futures. ‘

5. L' eugénisme, un antique projet

Certains auront frémi! Mais comment éviter la conclusion une fois que
I’on s’est rendu compte que c’est la personne qui prime et que la nature est
a son service? D’ailleurs, ressentir ici des €émotions négatives ne parait pas
tres rationnel, car, comme le note Glover, I’humanité s’est fixé depuis la
nuit des temps la tache, source de devoirs moraux, d’améliorer son espece,
et de ce point de vue, les manipulations génétiques ne sont qu’un nouveau
moyen de réaliser un antique projet; nous l’avons dit, il est simplement
plus efficace que ['éducation. Examinons ce point.

L’éducation a pour but d’améliorer les hommes, mais elle n’est pas le
seul moyen dont on ait usé ou voulu user, il y a encore la sélection natu-
relle; Platon déja les pronait dans la République. On objectera que 1’éduca-
tion agit sur des personnes déja existantes et non pas sur les personnes
futures! Certes, mais d’une part cela ne prive pas la comparaison de sa
pertinence, car on ne demande pas plus leur avis aux enfants qu’a nos
descendants; et d’autre part 1’objection n’envisage que le court terme: or
on se rend compte que I’éducation ne s’y limite pas dés qu’on regarde les
choses d’un peu plus haut. Un exemple le fera comprendre: un Grec de
I’ Antiquité, sauf s’il est élevé a Thebes, sera éduqué dans I'idée que l'in-
fanticide peut étre pratiqué si le pére de ’enfant en décide ainsi a sa nais-
sance; un catholique, par contre, sera horrifié a cette idée et estimera en
outre qu’il ne doit pas utiliser n’importe quel moyen de contraception, qu’il

veut étre précis, il n’est pas question dans tout cela d’eugénisme, mais
d’amélioration de la qualité¢ de vie: il ne s’agit pas d’agir sur la race; cf. sur ce
point GOFF, art. cit., p. 10.

32 Jonas, op. cit., p. 287.



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 423

doit méme mettre au monde autant d’enfants & qui il peut assurer une vie
dans la dignité — c’est la doctrine de la paternité responsable®. Ces deux
attitudes bien différentes sont les effets de 1’éducation et ont, comme consé-
quence indirecte, de modifier tant la qualité que la composition des généra-
tions futures, donc |’existence et la non-existence de personnes a venir. Or,
des qu’on prend conscience de ce type d’influence, on se rend compte qu’il
existe d’autres actions qui ont cet effet, comme Glover le précise encore:

«Il 'y a essentiellement trois moyens de changer la composition génétique
des générations futures. La premigre consiste a modifier I’environnement.
Les découvertes en médecine, linstitution de la Sécurité sociale [qui
permettent & des étres biologiquement faibles de survivre et de transmettre
leur patrimoine génétique], les programmes pour pallier la pauvreté, les
changements agricoles, ou les modifications de I'imposition des familles
nombreuses, tout cela modifie la pression sélective sur les génes. Il est diffi-
cile de penser a quelque changement social que ce soit qui ne fasse pas une
différence quant & qui survit ou qui naitra. La seconde méthode est 1’usage
des politiques eugéniques qui ont pour but de changer les modeles d’éduca-
tion ou de survie de personnes possédant des genes différents. Les méthodes
eugéniques sont aussi «environnementales»: la différence est seulement que
I'impact génétique est voulu. Les stratégies possibles a cet effet vont de
types variés d’incitations (avoir plus d’enfants, moins d’enfants, aucun
enfant, ou méme des pressions quant au choix du partenaire sexuel)
jusqu’au volontarisme complet (notre pratique actuel de conseil génétique
qui donne aux parents qui le demandent des informations sur la probabilité
que leurs enfants aient telle ou telle anomalie). La troisiéme méthode est le
génie génétique: 'usage d’enzymes pour ajouter ou enlever quelque chose a
un morceau d’ADN.» %

Ces moyens sont-ils moralement tous équivalents? Glover le pense: il
n’y a qu'une différence de degré entre eux, si bien qu’on n’a aucune raison
de penser que 1’un serait plus ou moins immoral que 1’autre; c’est pourquoi
«si des méthodes environnementales ou génétiques sont disponibles, il se
pourrait que nous fassions preuve de sagesse en nous changeant nous-

3 Cf. Mgr L.-T. PicacHy, président de la Conférence épiscopale indienne, Sur
la stérilité imposée par la contrainte, 1976, in BME, p. 137: «Les parents ont le
devoir de prévoir le nombre d’enfants qu’ils peuvent €duquer et €lever dans la
dignité qui convient 2 un homme. Mais les limitations de naissances doivent €tre
conformes a la morale.»

3 Op. cit., p. 26-27. Cela jette un éclairage intéressant sur 1’affaire Lyssenko,
comme le souligne Jonas: s’il a affirmé 1’hérédité des caracteres acquis, c’est qu’il
avait compris que «la manipulation des conditions sociales [€tait] un moyen artificiel
de la manipulation héréditaire de I'homme.» (Op. cit, p. 211) De maniere plus
générale, Parfit remarque: «Very many of our choices will in fact have some effect
on both the identities and the number of future people.» (Reasons and Persons,
Oxford, OUP, p. 356)



424 BERNARD BAERTSCHI

% 35 3 <,
mémes»~", tout comme nous estimons correct de le faire par des moyens

éducatifs ou par le conseil génétique.

La prise en considération de I’éducation permet encore de rejeter la
pertinence de la distinction que nous avons mentionnée entre les manipula-
tions négatives et positives; en effet, dans I’éduction, on refuserait de la
faire*®. Bref, tout comme nous avons le devoir de bien ¢duquer nos enfants,
afin de pallier leurs défauts et de leur faire acquérir des qualités, nous
avons celui de fagonner le génome de [’homme & venir selon les mémes
criteres.

Ay regarder de plus pres toutefois, on vient a en douter, et le fait que
les conséquences directes de 1’éducation portent sur des personnes présentes
au contraire de celles des manipulations génétiques parait moins insignifiant
que nous ne 'avons dit. En effet, s’il est tout a fait 1égitime de parler par
exemple d’un devoir d’améliorer I'enseignement pour rendre les enfants
existants plus capables, cela ne semble plus étre le cas lorsqu’il est question
d’enfants qui n’existent pas encore et n’existeront peut-&tre jamais”’. C’est
que, comme 1’a justement dit Engelhardt, il ne peut &tre question de parler
de devoirs envers eux, si bien qu’il n’est pas légitime d’en invoquer envers
les générations futures: il n’existe personne envers qui ils pourraient étre
contractés. Le cas de 1'éducation et son application contrastée a celui
des manipulations génétiques montrent par conséquent que nous sommes
allés trop loin: s’il est licite de modifier le génome, ce ne peut Etre
obligatoire; 1l est par conséquent définitivement dénué de sens de dire
comme Jonas, qu’il y a «lebligation inconditionnelle d’exister de
I’humanité.»*® Cela implique aussi, notons-le encore, qu’il n’y a pas d’in-
terdictions envers les générations futures, d’obligations de ne pas faire,
donc: il est faux que nous aurions le devoir de ne pas changer irrémédia-
blement le génome humain, mais non pas celui de procurer a nos descen-
dants un QI de 200.

Cela toutefois n’empéche pas qu’il soit bien de penser a la qualit€ de la
vie des générations futures, ¢’est pourquoi sans doute Glover dit seulement
qu’il serait «plus sage» d’intervenir; en effet, comment ne serait-il pas
recommandable d’améliorer les capacités de nos descendants? Autrement

B 0p. cit., p. 184,

3 o, GLOVER, op. cit, p. 53: «There is the problem of explaining why the
positive-negative boundary is so much more important with genetic intervention than
with environmental methods.»

37 Rappelons que nous ne nous occupons des générations futures qu’en tant que
ses membres sont possibles d’un point de vue épistémique (cf. supra n. 5), car deés
qu’un couple a décidé d’avoir un enfant, les choses changent.

38 Op. cit., p. 62. Cf. aussi THEVOZ, op. cit, p. 89: «Il n’y a pas d’obligations
(morale ou spirituelle) de mettre au monde des enfants.»



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 425

dit, si toutes les personnes existantes décidaient ensemble d’arréter de
procréer ou de continuer & procréer sans retenue comme elles le font, si
elles stoppaient toute recherche et application génétiques par peur de leurs
conséquences possibles, et qu’un Dieu les regarde agir, il ne pourrait juger
qu’elle violent un droit ou ne remplissent pas un devoir, mais il devrait
estimer que ce ne sont pas la de bonnes décisions, qu'il y aurait mieux a
faire.

Toutes les manipulations du génome & visée eugénique, directes ou
indirectes, portant sur les personnes futures, apparaissent bien comme équi-
valentes et, dans certaines circonstances, comme €galement souhaitables.
Pourtant, cela ne correspond pas a notre intuition, et on a tendance a faire
une différence entre une femme qui chercherait un partenaire bien doué
génétiquement pour procréer — on trouve méme normal que les personnages
d’Agatha Christie se renseignent sur les antécédents psychiatriques de la
famille de leur fiancé — et un laboratoire qui fabriquerait un bébé éprou-
vette manipulé dans le méme but. Pourquoi cette discrimination? On ne
peut alléguer qu’il y aurait un caractere définitif dans un cas et non dans
I’autre, car le résultat est, chaque fois, irréversible®, Est-ce plutdt parce
que, dans le premier cas, seul un individu est concerné alors que dans le
second, toute ’espéce pourrait étre touchée? Pas plus, car chaque fois 1'ac-
tion concerne un individu, mais peut étre généralisée. Notre intuition s’ap-
puie-t-elle alors sur de mauvaises raisons? C’est ce qui est a craindre, et
I'une d’entre elles peut étre identifi€e: ce qui est naturel est bon, d’ou 1’on
tire que la nature rattrape toujours ses erreurs, qu’un €équilibre naturel se
restaure en définitive. Cet argument est de la superstition pure, de caractere
pré-darwinien, et démentie quotidiennement par la pratique de la médecine:
comme le reléve justement Singer, «le seul objet des interventions médi-
cales dans les circonstances normales est d’empécher la nature de suivre
son cours»*. La nature n’est ni bonne ni mauvaise, elle produit les
monstres avec la méme indifférence que les génies ou les saints; certes,
elle est avare en grandes catastrophes, mais c’est simplement parce qu’elle

¥ 0Ou chaque fois réversible: «Wer weiss, ob sich nicht irgendwann jedes
chemische Element und jede beliebige chemische Verbindung in beliebigen
Menschen  synthetisieren  lidsst, einschiesslich der DNA-Sequenzen aller
ausgestorbenen biologischen Arten?» (BIRNBACHER, op. cit., p. 72) Par ailleurs, il
existe des changements irréversibles qui sont bons, I'éradication de maladies, par
exemple.

40 «Can Bioethics Be both Rigorous and Practical?» in Réseaux, n® 53-54,
1987-1988, p. 126. L’idée que les productions de la nature et celles de I’homme
sont fondamentalement différentes est une thése aristotélicienne réfutée déja au
XVIE sigcle par les «mécaniciens», notamment Descartes et Boyle; cf. sur ce point
notre ouvrage Les rapports de [I'dme et du corps, Descartes, Diderot, Maine de
Biran, ch. 1, § | (en préparation). Thévoz a aussi insisté sur l'erreur d’opposer le
naturel et I'artificiel; cf. op. cit., p. 44 & 54.



426 BERNARD BAERTSCHI

procede a petits pas, n’introduisant qu’une mutation a la fois. Rien ne nous
interdit néanmoins de faire de méme, et alors on remarque qu’il n’y a pas
matiere ici a différence morale: c’est simplement un impératif de prudence
qui est exige.

6. L'impératif de prudence

Engelhardt y insiste particuliérement, car il est vrai que les consé-
quences des manipulations génétiques pourraient é&tre catastrophiques,
surtout si nous nous mettons a intervenir a grande échelle avant d’avoir une
connaissance suffisante: les personnes futures, c’est-a-dire ici les futurs
humains qui seront devenus des personnes, pourraient s’en trouver handi-
capés, contrairement au but visé. Certes, on n’est jamais siir que la connais-
sance acquise soit suffisante et adéquate, et certaines actions humaines
peuvent se révéler redoutables a retardement, par leurs conséquences impré-
vues, nous ne le savons que trop bien actuellement. Nous devons donc étre
prudents: il faut prévoir — ce qui ne signifie pas planifier —, méme 2a long
terme et globalement, et cela pour éviter un autre danger encore, celui qui
naitrait d’une politique de petits pas, accompagnant une construction du
monde au coup par coup, sans principe directeur, débouchant en fin de
compte sur un résultat que nous n’aurions pas choisi si nous avions pu le
connaitre d&s le début, comme le releve Glover*'. Cette nécessaire prudence
n’est pas une raison suffisante pour condamner I’entreprise elle-méme,
puisqu’au contraire elle doit 1’accompagner, et cela méme si certains indi-
vidus — les inévitables «ratés» — sont sacrifiés pour le bien commun; le
faire équivaudrait non pas a respecter la nature, mais a la condamner de la
méme maniere, puisque ses essais ne se font pas faute de handicaper des
personnes ou de barrer 1’accés a toute vie morale et rationnelle a certains
étres humains: ¢’était toutefois le prix a payer pour I’avénement de 1’homo
sapiens! Certes, la nature n’est pas un agent moral, mais méme s’il est vain
de parler d’obligation dans son cas, la comparaison reste valable. Par
ailleurs, si 1’on s’autorisait a interdire toute action humaine dont les consé-
quences seraient hypothétiquement funestes, on ne favoriserait pas le regne
des fins, mais celui du fatum et de la résignation. Il n’en reste pas moins
que s’il s’avérait qu’une intervention engendrerait des risques démesurés —
soit dans les conséquences prévisibles, soit & cause de la propension de
I’homme & se conduire immoralement et a faire un mauvais usage des meil-
leures choses —, la prudence exigerait qu’on stoppe 1’entreprise, comme il

41 0p. cit., p. 16: «A series of incremental decisions can lead us somewhere we
would never have choosed to go in the first place.» Cet auteur insiste aussi sur la
prudence; cf. p. 52.



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 427

est possible qu’on le fasse pour I'utilisation pacifique du nucléaire; mais
cela ne peut en aucun cas étre une décision de principe, d’autant que, qui
sait, le génie génétique est peut-étre notre unique planche de salut!

S’il en est ainsi, le malaise ou les sentiments négatifs que nous éprou-
vons lorsqu’il est question de manipulations génétiques sur I’homme ne se
justifient que dans une tres faible mesure, provenant essentiellement de ce
que nous n’apercevons pas le parallélisme avec 1’éducation et de ce que
nous considérons la nature comme un agent moral, mais qui, contrairement
a nous, est nécessairement bon; il n’y a la rien de rationnel, hormis I’inten-
sit¢ particuliere du devoir de prudence en ce domaine, qui reste seul a
rendre compte de la légitimité de ces sentiments. Notre erreur reviendrait
donc a croire que nous les €prouvons a cause de la nature dangereuse et
donc mauvaise du génie génétique et non a cause des conditions particu-
lieres de son utilisation.

7. Le danger du paternalisme

Ces considérations rassurantes ne devraient toutefois par rasséréner
grand monde; c’est que, manifestement, il y a encore autre chose et qu’un
impératif de prudence n’est pas suffisant. Pour le mettre en lumicre, il nous
faut aborder notre question par un autre biais, celui du pouvoir de décision.
En effet, comme Engelhardt 1’a souligné, les personnes futures sont a la
merci des présentes, ¢’est-a-dire de nous-mémes; mais qui, précisément, est
ce nous-mémes?

Une personne future n’est pas une personne, prétend notre médecin; il
n’y a 1a rien A objecter*”. On peut s’en assurer encore lorsqu’on se
demande quel type d’attitude morale on adopte vis-a-vis d’une personne
future: c’est le paternalisme, c’est-a-dire une attitude ou quelqu’un (x)
affirme qu’il sait mieux que y ce qui est bon, bénéfique pour y: ot donc y

42 A I'argument que les générations futures sont des personnes potentielles,
Engelhardt rétorquerait, par analogie: «If X is a potential Y, it follows that X is not
a Y. If fetuses are potential persons, if follows clearly that fetuses are not persons.
As a consequence, X does have the actual rights of Y, but only potentially has the
rights of Y. If fetuses are only potential persons, they do not have the rights of
persons. To take an example from S. 1. Benn, if X is a potential president, it follows
from that fact alone that X does not yet have the rights and prerogatives of actual
presidents.» (Op. cit., p. 111). Nous avons montré que l'argument n’est pas
convaincant (cf. notre article mentionné supra note 22), mais qu’il reste vrai qu'une
personne future n’est ni une personne, ni méme une personne potentielle, & moins de
prendre «potentiel» dans un sens tellement vague qu’il perde presque toute
signification.



428 BERNARD BAERTSCHI

n'est pas considéré comme une personne morale capable de choix®. Ici
toutefois ce n’est pas que, comme dans la relation des parents aux enfants,
vy manque d’expérience, mais simplement qu’il n’existe pas encore et n’est
pas susceptible de désirer, de vouloir ou de choisir; et dans ce sens, il
apparait que les générations futures sont a notre merci non pas seulement
pour les effets «matériels» des actions que nous entreprenons, mais aussi
pour nos choix moraux, et qu’il ne peut en &tre autrement: nous estimons
que nos descendants valoriseront ce que nous-mémes valorisons, parce que
nous effectuons une généralisation — sans doute risquée — sur ce que nous
estimons qu’une entité comme une personne humaine désire, veut ou
choisit. Et avant tout, nous parions qu’ils valoriseront leur existence, qui est
la premiere chose que nous leur imposons: ils nous donneront raison quand
ils le pourront, nous disons-nous a nous-mémes. Cela reste vrai quelle que
soit la théorie éthique qu’on adopte; cela va de soi pour les déontologistes
— qui estiment qu’il existe des devoirs moraux absolus et intemporels —,
mais méme les conséquentialistes — qui admettent que la valeur d’une
action résulte de celle de ses conséquences — doivent en convenir, car s’il
faut agir pour promouvoir, a long terme, la plus grande quantité de bien,
cela suppose que nos descendants jugeront selon les mémes criteres que
nous. D’ailleurs, a supposer que [’on refuse d’assumer cette situation et
qu’on s’interdise toute intervention, cela serait encore un choix en fonction
des valeurs que l'on reconnait: le statu quo est tout autant 1’objet d’un

choix, et a, lui aussi, ses ConséquencesM.

C’est cette attitude paternaliste qui, pensons-nous, fait que la prudence
n’est pas suffisante et que nous avons raison d’€tre inquiets en €voquant les
possibilités du génie génétique sur I’homme. C’est elle encore qui fait une
différence entre les actions humaines et les processus €volutifs de la nature;
c’est elle enfin qui permet de dire que la distinction entre les manipulations
du génome et 1’éducation est de nature €éthique, et non seulement une ques-
tion de degré. Voyons cela.

Etre paternaliste, c’est choisir ce qui est bien pour quelqu’un qui en est
incapable. Mais qui peut ou doit choisir? On voit immédiatement que, auto-
riser les manipulations génétiques, c’est mettre les générations futures a la
merci des personnes qui ont le pouvoir, quelles qu’elles soient, groupes ou
individus, parents ou gouvernants; or il n’y a aucune raison de penser que,
continuellement, elles feront preuve de sagesse et que rien de gravement

3 Cela dit pour simplifier, car il y a des cas ol le paternalisme parait
compatible avec le respect de 1’autonomie; cf. WOLF, «Paternalismus», in Studia
philosophica, n°49, 1990. Sur le paternalisme, voir aussi notre article «Est-il
irrationnel d’étre démocrate?», Conférences et Débats du Cercle d Etudes
philosophiques d’ Annecy, 1987/1.

Ll o ) GLOVER, op. cit., p. 54.



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 429

déraisonnable ne sera jamais entrepris: il est impossible de parier sur la
prudence des personnes, méme si on parvient i les améliorer. Cela vaut
bien slr dans le cas ou un tyran s’emparerait du pouvoir et tenterait de
réaliser ses fantasmes; mais méme en contexte démocratique |’objection
subsiste. En effet, comme Bayertz le releve, il y a réellement un danger
d’imposer des valeurs dominantes aux générations futures, c¢’est-d-dire de
considérer que ce que nous valorisons actuellement dans I’homme a valeur
définitive; on le voit bien lorsque I'on se demande quelles qualités morales
auraient €té jugées souhaitables au Moyen Age, c’est-a-dire dans une tradi-
tion religieuse: si alors le génie génétique avait existé et sa licéité admise,
il lui aurait été important de favoriser les manipulations qui auraient
augment€ la piété et [’humilité, vertus qui, aujourd’hui — a tort ou & raison,
peu importe pour leur valeur de I'argument —, ne nous paraissent pas s’im-

poser®.

L’ objection tomberait-elle si on pouvait avoir la certitude que, a partir
d’un certain moment, les personnes se comporteraient comme des agents
rationnels idéaux?*® Non, méme si cela avait I'avantage de rendre inutiles
certains motifs de prudence — non pas tous, car cela ne nous rendrait pas
omniscients —, car outre le fait que cela Oterait toute pertinence a une entre-
prise eugéniste, cela ne la rendrait pas plus morale a partir de ce moment.
En effet, 'argument de Bayertz ne doit pas &tre limité aux qualités parti-
culieres, mais aussi a celles qui constituent pour nous la nature de la
personne: il n’y a aucune raison a priori qui nous assure que la conscience
morale et la conscience de soi resteront pour 1’éternité ce qui confere a celui
qui les posséde la qualité de fin en soi, et dans cette mesure, on doit
approuver Thévoz lorsqu’il remarque: «L’homme [comme personne] ne peut
étre enfermé dans une définition»*’, en précisant que si cela est la lecon
de la théologie, ce U'est tout autant d’une philosophie ouverte aux théories
scientifiques. Certes, nous avons de la peine a imaginer qu’il puisse en aller
autrement, mais nous n’avons pas la moindre idée de ce que sera la compo-
sition génétique de nos descendants dans un milliard d’années — et, souve-
nons-nous-en, nous somme partis de 1’hypothése que nos qualités psycho-
logiques et morales en dépendaient —; et alors qu’est-ce qui nous assure

Y Cf. BAYERTZ, art. cit., p. 9. Voir aussi GLOVER, op. cit., p. 149: «John Mackie,
arguing once in a discussion [...] said that if the Victorians had been able to use
genetic engineering, they would have aimed to make us more pious and patriotic.»
Cet auteur précise peu auparavant: «Future generations are unlikely to share all our
values.»

46 Birnbacher propose de distinguer entre les agents idéaux et les agents non
idéaux, «d. h. fiir Akteure, die in ithrem Denken und Handeln kognitiven und
motivationalen Beschriinkungen unterworfen sind». (Op. cit., p. 16)

T op. cit., p. 317.



430 BERNARD BAERTSCHI

qu’il n’estimeront pas insuffisantes les qualités que nous valorisons aujour-
d’hui comme constituant le cceur de la personne pour en étre une?

8. L’ autonomie des personnes futures

Ailnsi, c’est justement parce que les générations futures sont en notre
pouvoir qu’il nous faut ne pas 'exercer. Mais, dira-t-on, en en usant, nous
ne lésons personne, puisque, justement, les personnes futures ne sont pas
des sujets de droit! Certes, mais elles le deviendront, ce qui doit étre pris
en considération. Ce que dit Engelhardt & un autre propos le montre bien:
les feetus ne sont pas des personnes, donc I’avortement n’est pas répréhen-
sible; par contre, si une tentative échoue et entraine des malformations pour
le feetus, celui-ci, lorsqu’il sera devenu une personne, pourra attaquer ses
parents en justice pour [’avoir handicapé: il est permis de tuer un feetus,
non de ’endommager®®. De la méme manigre, nous dirons qu’aucun droit
ne serait violé si I’humanité décidait d’arréter de procréer, mais qu’il n’en
va plus de méme si elle se lance dans un vaste programme d’eugénisme par
manipulation génétique: dans ce cas, les personnes que seront devenues les
membres des générations futures pourraient nous reprocher nos tentatives,
et cela méme si de notre point de vue elles sont bénéfiques, car elles seules
sont habilitées a déterminer ce qui est bon pour elles.

[l faut bien distinguer cette situation de celle ou, pour des raisons pater-
nalistes, on imposerait & un €tre qui n’est pas une personne un traitement
qui lui permettrait d’acquérir cette qualité. Imaginons que |’on ait, sans son
consentement, manipulé la charmante Lucy, cette australopithéque dont on
a beaucoup parlé, de telle maniere qu’elle soit devenue un homo sapiens,
ou imposé a un chimpanzé une intervention sur son génome qui le rende
intelligent. Il y aurait la réellement un gain, et on ne peut objecter ici ni
I’illégitimité de la contrainte, puisque ces €tres n’étaient pas des personnes
avant ’opération, ni le paternalisme, puisque ces €tres n’en seraient jamais
devenus si I’on n’€tait pas intervenu. Qui d’ailleurs s’y opposerait pour un
humain débile profond, incapable de le choisir? Or, dans le cas de nos
descendants, la méme attitude paternaliste ne saurait étre de mise, car ils
seront de toute maniére des personnes; des lors, on ne saurait apprécier
qu’on tente de fabriquer des «superpersonnes», qui seraient aux personnes
ce que 'homo sapiens est aux australopithéques sans avoir leur consente-
ment; mais c’est impossible, si bien qu’il faut proscrire les manipulations
génétiques a caractére eugénique. Cette conclusion est encore renforcée si
nous pensons aux risques menacant les individus, comme le releve Bayertz:

4 Cf. op. cit., p. 220: «If one decides not to abort a fetus, if one decides not to
kill it, one must care not to injure the future person it may become.»



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 431

le résultat de ces interventions peut étre une aggravation de 1'état de
certaines personnes futures — les «ratés» —; or de tels risques ne peuvent
€tre encourus que si ceux qui en sont menacés donnent leur consentement,
ce qui, encore une fois, est impossible®”. Bref, comme le dit fort bien
Thévoz: «Notre plus grande responsabilité n’est pas de garder un dépot
intact ou encore de 1’améliorer, mais de veiller 4 transmettre un monde
indéterminé.»>" Autrement dit, s’il est possible que notre défimtion de la
personne change dans [’avenir, ’autonomie en restera toujours le fonde-
ment obligé, qu’elle-méme en fasse ou non partie’’. Il y a donc bien,
contrairement a ce que nous avons pensé un moment, des obligations a ne
pas faire, mais c’est qu’elles se fondent sur quelque chose de positif, le
respect de 1’autonomie des personnes.

Cela toutefois ne s’étend pas aux manipulations qui ont une visée théra-
peutique; et ici, nous retrouvons la distinction entre les interventions néga-
tives et celles qui sont positives, mais sans le probleéme des limites qui la
rendait inapplicable: il n’est moralement licite que d’enlever des défauts
qui empécheraient I’étre qui les subit de devenir une personne ou d’étre une
personne libre de handicaps, au sens que le terme «personne» possede au
moment ol le jugement moral est porté.

Cela signifie qu’il s’agit de ne pas laisser la nature créer des monstres,
mais qu’il faut lui conserver le soin de la fabrication du support biologique
de la personne. Et si I’on objecte que cela consiste a considérer cette nature
comme une personne faisant preuve de paternalisme — ¢’est méme bien trop
souvent une «maratre» —, il suffit de répliquer que ce n’est la qu’une
maniere métaphorique de voir les choses, la nature n’étant pas un agent
moral, ce qui explique justement pourquoi on peut lui faire confiance: elle
n’est pas susceptible de développer les fantasmes décrits par Huxley. Ce

4 D’od sa conclusion: «Eingriffe in die Keimbahn zu eugenische Zwecken
scheitern daher sowohl im Hinblick auf das Nutzen- wie auch im Hinblick auf das
Risikoproblem am Prinzip der Autonomie.» (Art. cit., p. 9)

0 Op. cit., p. 27. Birnbacher pense de méme et le lie au paternalisme: «Wie
gute Eltern miissen es die lebenden Generationen vermeiden, die Zukiinftigen
allzusehr an sich selber zu binden.» (Art. cit,, p. 72) Cela qui souligne encore la
non-pertinence de 1’éthique de la responsabilité, telle qu’elle est congue par Jonas. Si
la distinction que Goffi a proposée entre deux conceptions de la politique est
appliquée ici: «Dans le premier cas, le but de la politique est de réaliser le Bien et
on ne tendra A la démocratie que pour des raisons purement conséquentialistes: on la
défendra dans I’exacte mesure ou elle est un moyen efficace de réaliser le Bien,
mais pas plus. Dans le second cas, le but de la politique est de rendre possible a
chacun la poursuite de ses propres fins, dans un cadre nécessairement commu-
nautaire, et la démocratie est le cadre obligé d’une telle recherche» (art. cit., p. 19),
on s’apercevra que c’est la seconde que nous adoptons.

! Nous pensons qu’il existe des arguments contraignants pour |’établir, que
nous avons développés dans notre «Est-il irrationnel d’étre démocrate?», §3 & 4.



432 BERNARD BAERTSCHI

qui ne veut pas dire, bien siir, qu’elle soit bonne et bienveillante, ou qu’elle
n’exerce pas de domination sur nous, mais ce qui importe, ¢’est simplement
que celle-ci n’est pas arbitraire comme I’est celle d’une personne sur une
autre.

Que penser alors de la sélection naturelle et de I’éducation? La
premiere doit recevoir exactement le méme traitement que les manipula-
tions génétiques, c’est pourquoi d’ailleurs elle suscite le méme genre de
sentiments; elle est simplement moins efficace. La seconde, par contre, doit
en étre distinguée, surtout lorsqu’on envisage ses conséquences a long
terme, car dans celles qui concernent le court terme — I’éducation de nos
enfants —, elle a certaines analogies avec le cas des manipulations, étant
donné son inévitable caractére paternaliste: 1’éducation médiévale aussi
favorisait I’humilité et la piété sans s’occuper du consentement. Quoi qu’il
en soit de la légitimité de telles pratiques éducatives, elles ne concernent
pas le long terme, nous 'avons dit; en effet, en pratiquant un infanticide ou
en renoncant a un avortement pour des raisons culturelles ou religieuses, je
modifie la composition des générations futures, certes, mais je n’interviens
pas sur le caractére de personne et ['exercice des qualités qui y est liée de
ceux qui vivront de toute facon>?; et ainsi en va-t-il des mesures politiques
de taxation ou d’incitation dans le domaine de la procréation que Glover a
mentionnées.

Ainsi, si nous avons le devoir de ne pas manipuler le génome des géné-
rations futures, ce n’est pas parce que nous jouerions illicitement a Dieu,
que nous pertuberions la bonne nature ou que nous ne respecterions pas des
processus biologiques qui le mériteraient, mais c’est tout simplement parce
que nous ne sommes pas des €tres qui ont autorité a le faire: ce serait, en
vocabulaire kantien, violer par anticipation 1’autonomie des personnes, les
réduire au statut de choses, et c’est justement a cause de cela qu’il est
justifié de limiter notre propre autonomie®’. On comprend qu’on s’en
inquiete, qu'on en éprouve méme parfois de la répulsion; il serait irra-
tionnel de vivre les choses différemment, et cela méme si le programme
réussissait — car ce que la nature fait, nous sommes capables de le faire —,
méme si tant de notre point de vue que de celui des personnes futures

°2 Sauf, bien siir, par accident, si par exemple le refus d’un avortement
débouche sur la venue au monde d’un étre fortement handicapé.

53 Cf. BIRNBACHER, art. cit., p. 73: «Freiheitsbeschrinkungen heute miissen genau
insoweit erlaubt sein, als absehbar ist, dass sie entsprechende Freiheits-
beschrinkungen Zukunftiger verhindern.» Et non pas, comme le pense Govier, parce
que les personnes futures sont des personnes probables, si bien qu’elles
posséderaient les droits des personnes (dp) fois leurs chances d’exister (ce) (dp* ce,
o1 0 < ce < 1): «Since the probability that an epistemically possible person will
exist is always less than one, the interests of epistemically possible people always
count for something less than those of actual people.» (Art. cit., p. 406).



DEVONS-NOUS RESPECTER LE GENOME HUMAIN? 433

I’amélioration était reconnue, c’est-a-dire que ses conséquences seraient
bonnes .

Glover, pourtant, n’accepte pas ces conclusions, bien qu’il examine les
arguments qui la fondent; mais c’est qu’il adopte une position strictement
conséquentialiste: dans le cas des manipulations génétiques, les avantages
du paternalisme deviennent tels qu’ils exigent un certain abandon du prin-
cipe d’autonomie, tout comme, d’ailleurs, c’est le cas dans 1’éducation™:
les générations futures nous remercieront d’avoir, par notre action, maxi-
misé le bien et minimisé le mal qui leur sont dévolus. Ce que nous disons,
par contre, c’est que si elles le font, ce sera dans I'illusion, car nous aurons
en fait minimis€ leur bien et maximis€ leur mal, étant donné que la valeur
a promouvoir est, selon nous, justement |'autonomie de la personne. Autre-
ment dit, si nous voulons étre précis, nous devons dire que ce n’est pas au
nom d’une position déontologiste que nous nous prononc¢ons, mais d’une
conception elle-méme conséquentialiste, simplement, le bien dont nous
jugeons la maximisation requise n’est pas celui que les partisans classiques
de cette théorie — c’est-a-dire les utilitaristes — proposent®.

Mais si le programme réussissait, c’est-a-dire s’il était réalisé secrete-
ment par certains eugénistes immoraux sur une certaine frange de la
société? Cela pourrait forcer les autres groupes sociaux d’y entrer a leur
tour, de peur que leurs propres descendants soient irrémédiablement désa-

3 De maniére analogue, un catholique devrait condamner une manipulation
génétique qui rendrait I’homme plus apte a réaliser son salut. Si, comme nous
I’espérons, nous avons identifié clairement la cause de nos sentiments négatifs
vis-d-vis des manipulations génétiques, nous ne sommes ni les premiers ni les seuls
4 l'avoir fait ainsi: «Many respond to positive genetic engineering or positive
eugenics with Professor Tinbergen’s thought: “I find it morally reprehensible and
presumptuous to put himself forward as a juge of the qualities for which we should
breed.”» (GLOVER, op. cit., p. 32) On voit aussi que nos conclusions rejoignent celles
de Jonas qui dit de notre droit & manipuler: «Savoir si nous en avons le droit,
savoirs si nous sommes qualifiés pour ce role démiurgique, [...]» (op. cit,, p. 42)
Mais c’est bien siir pour d’autres raisons. Ajoutons encore que, comme le souligne
Wolf, décider par soi-méme est porteur de valeur; cf. art. cit., p. 59: «"Sie (z.B. die
Mutter) hat wirklich das Beste fiir mich getan, doch sie hitte mich wenigstens
vorher fragen konnen.” Aus diesem Kommentar spricht vielleicht mehr als nur
irrationel Trotz. Selber entscheiden ist nimlich an sich wertvoll.» Nous avions dit
nous-mémes: «Il vaut mieux choisir librement qu’étre choisi justement.» («Est-il

irrationnel d’étre démocrate?» p. 30-31)

3 Cf. op. cit., p. 170 sq.

%% C’est pourquoi, A la suite de Birnbacher, nous préférons caractériser notre
position par 1’adjectif «téléologique», car le conséquentialisme est trop souvent
identifié avec 'utilitarisme; cf. op. cit., p. 28 & 2.2.3. 1l existe d’autres raisons, plus
profondes, de préférer cet adjectif pour caractériser notre position, mais cela n’est
pas 1mportant ici; cf. sur ce point notre article «Le devoir est-il constitutif de la
moralité?», in Conférences et débats du Cercle d’ Etudes Philosophiques d’ Annecy,
19912,



434 BERNARD BAERTSCHI

vantagés par rapport a ceux du groupe amélioré. Ce ne serait d’ailleurs pas
la premiere fois que I’amélioration de la situation des étres humains passe-
rait par le mépris de I’autonomie de certaines personnes, ce qui ne la rend
pas moralement plus acceptable, du moins en principe, car on sait que la
chance — la «fortune morale», comme dit Nagel —, modifie souvent nos
jugements éthiques”’.

Pour terminer, soulignons encore une fois que les conclusions
auxquelles nous sommes arrivés dépendent de I'’hypothése initiale que le
génome est causalement responsable des phénomenes psychologiques; si
elle se révélait fausse, en tout ou en partie, nos conclusions suivraient le
méme chemin, hormis, bien siir, la prise de position éthique en faveur de
I"autonomie des personnes et ce qu’il s’ensuit. Dans ce cas, toutefois, nos
sentiments négatifs devraient s’affaiblir dans la méme proportion, car le
génie génétique n’est redoutable que dans la mesure ou il affecte la nature
et le destin des personnes futures. A observer 1'attitude de nos contempo-
rains, nous remarquons toutefois que la vérité de I’hypothese est souvent
assumée, tacitement ou non; tout au moins subsiste-t-il la crainte qu’elle

soit vraie>8,

7 Cf. TH. NAGEL, «Moral Luck», in G. WATSON (ed.), Free Will, Oxford, OUP,
1982, p. 179: «The same degree of culpability or estimability in intention, motive,
or concern is compatible with a wide range of judgements, positive or negative,
depending on what happened beyond the point of decision.»

% Nous estimons en tout cas qu’elle est fausse dans ses versions fortes, celles
qui postulent une correspondance biunivoque entre le mental et le cérébral; cf. a ce
sujet notre article cité supra, n. 54, p. 32-33.



	Devons-nous respecter le génome humain?

