Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 4

Artikel: Conscience de soi du Christ? Réflexions sur un theme-clef de I'ceuvre
de Marcel Légaut

Autor: Hort, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381452

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 395-409

, CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST?
REFLEXIONS SUR UN THEME-CLEF DE L’(EUVRE
DE MARCEL LEGAUT

BERNARD HORT

Résumé

Cet article présente de maniére actualisée et critique ['ceuvre du
«paysan-philosophe» catholique Marcel Légaut. Aprés avoir examiné les
principales retombées culturelles et ecclésiologiques de cette pensée, I’ au-
teur se concentre sur la facon dont Légaut traite le théme de la conscience
de soi du Christ. Il se demande a la fois ce que ce traitement original peut
apporter a la recherche christologique actuelle, et en quoi celle-ci le
compléte et le relativise.

Cet article poursuit deux buts. Tout d’abord, il s’agit de mieux faire
connaitre aux lecteurs de cette revue I’ceuvre de 1’écrivain chrétien Marcel
Légaut et d’en manifester 1’originalité, les forces et les limites. Cette ceuvre
est parfois évoquée et discutée dans les cercles ecclésiaux de nos régions.
Toutefois, elle n’y fait que rarement 1’objet d’une présentation globale et
d’une analyse théologique. De plus, elle comporte, au regard de 1’actualité
théologique, un intérét qu’il ne faudrait pas minimiser. Cet intérét concerne
en premier lieu le dialogue interconfessionnel. En effet, Légaut assume a
I’intérieur du catholicisme un certain nombre de questions critiques qui sont
d’habitude posées du seul point de vue protestant: certaines oppositions
classiques s’en trouvent dépassées ou relativisées. Cet intérét concerne en
second lieu le rapport entre réflexion théologique et spiritualité. La théo-
logie universitaire est parfois un peu empruntée devant la montée des aspi-
rations actuelles en matiére de vécu religieux. Or, Légaut nous offre un
modele d’articulation autre que la défensive, I’ignorance ou le dédain. C’est
I’un des auteurs (non le seul, certes) qui peut nous apprendre a mieux arti-
culer (et non a opposer) théologie et dimension spirituelle.

Dans sa réflexion, Légaut réserve une place que nous croyons constitu-
tive au théme de la conscience de soi du Christ. C’est a cette question-la
que nous préterons tout particulierement attention; nous lui consacrerons
donc, dans la seconde partie de cet article, un important moment de reprise
systématique et de mise en perspective actuelle, sans craindre de déborder



396 BERNARD HORT

alors du cadre strict de l'ceuvre de Marcel Légaut. Pourquoi? Ce théme
nous semble trés important pour la releve de plusieurs des nouveaux défis
qui sont lancés a la théologie occidentale: la persistance du religieux; le
retour des constructions initiatiques; la place de la priére et de la mystique
par rapport a ['histoire et a ’action. Certes, ce theme a pu passer a [’ar-
riere-plan pour un certain nombre de raisons importantes: la réaffirmation
exégétique et systématique du rdle primordial du mystére pascal par rapport
aux épisodes précédents de la vie de Jésus; 1’a priori antipsychologique qui
nous reste du dépassement des théologies de I’expérience par les théologies
dites dialectiques; les recherches bibliques sur le secret messianique qui
nous montrent que Jésus n’a pas €té si facilement conscient de sa messia-
nit¢ que le voudraient les images d’Epinal. Pourtant, la question de la
conscience de soi du Christ ne devrait pas €tre €vacuée, en tant que
probléme, par la théologie. En elle se rencontrent en effet le théme
moderne par excellence de la liberté, le théme religieux par excellence de
I’intériorisation, et le theme théologique par excellence de la christologie.

Encore un mot d’introduction: nous avons finalement décidé de parler
de «conscience de so1 du Christ», et non pas de «conscience de soi de
Jésus». Par 1a, nous ne voulons pas dire que I’homme Jésus n’aurait pas eu
acces a divers niveaux de conscience de soi. Mais nous entendons signaler
que dans notre étude, comme chez Légaut lui-méme, le probléme ne se
trouve pas posé d’abord exégétiquement ou psychologiquement, mais
dogmatiquement. Dans 1’état actuel des connaissances scientifiques sur
Jésus, il est déja délicat de remonter a la personne concrete du Nazaréen et
a ses ipsissima verba. 1l le serait infiniment plus encore de prétendre parler
psychologiquement de son itinéraire intérieur. Sur la base des €crits canoni-
ques, il n’y a pas d’avenir pour une jésulogie psychologisante. 11 y en a
une, par contre, pour une christologie prenant théologiquement en compte
la dimension réflexive de ' homme Jésus.

A. Le projet de Marcel Légaut — Points forts et originalités fondamentales

Marcel Légaut en est venu plusieurs fois' a 1’évocation des racines et
des héritages assumés ou répudiés dans son ceuvre. Il en ressort que ladite
ceuvre est bien plus polémique et bien moins irénique que ce qu’une lecture
superficielle pourrait nous faire penser.

! Par exemple in: Patience et passion d'un croyant, Paris, Le Centurion, 1976,
interviews de M. LEGAUT par Bernard Feillet, p. 7-69. Deux chrétiens en chemin.
Marcel Légaut, Frangois Varillon, Paris, Aubier Montaigne, 1978 (Nouvelle
rencontre de MARCEL LEGAUT et du Pére VARILLON au centre Kierkegaard & Lyon),
pp. 15-30 et passim.



CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST? 397

Son arriere-fond essentiel est en effet constitué par ce qu’il est convenu
d’appeler la crise moderniste dans I'Eglise catholique de la fin du XIX® et
du début du XX¢ siecle. Des I’dge de dix-neuf ans, lorsqu’il entre a I’Ecole
normale supérieure, Légaut va en effet souffrir du traitement infligé a son
maitre Portal par les autorités catholiques d’alors. Celles-ci, férues d’ anti-
modernisme (cf. le fameux «serment antimoderniste» que les prétres
devaient préter), attachées a la lettre du Concile Vatican 1 (1870), axaient
leur autoritarisme et leur centralisme ecclésiologiques sur une métaphysique
que Blondel nommait [’ extrinsécisme. On peut définir I'extrinsécisme, dont
la radicalisation s’opéra par polarisation contre le progrés des recherches
historico-critiques, comme une conception de la vérité chrétienne situant
celle-ci radicalement hors de [ histoire. L’extrinsécisme a donc partie liée
avec le rationalisme moderne ainsi qu’avec un dogmatisme abstrait. Or, il
n’est pas exagéré d’affirmer que toute 'ceuvre de Légaut démarre et se
constitue comme une dénégation des conséquences intellectuelles, politiques
et ecclésiologiques de ’extrinsécisme. Dans un premier temps, essayons
d’en apercevoir les contours et les points forts hors de toute prévention
critique.

a) L’euvre de Marcel Légaut se caractérise d’abord par sa méfiance a
I’égard du dogmatisme qui sépare ’Eglise des réalités. A ce sujet, il y a
chez lui quelque chose comme un geste antispéculatif et un retour au
concret de !"homme qui ne sont pas sans rappeler certains traits des
Réformateurs protestants. La tradition dogmatico-spéculative est traitée
par notre auteur comme incapable de conduire & la rencontre du Christ
(et de soi-méme) qui est au coeur de la foi. En cela, Légaut se rapproche
non seulement d’intuitions protestantes mais aussi de l'existentialisme
chrétien. Il avouera d’ailleurs sa dette envers Kierkegaard2 et Gabriel
Marcel®. Toutefois, au sein méme de cette attitude antispéculative et exis-
tentialiste, Légaut assume un certain nombre de préoccupations propre-
ment catholiques, comme, par exemple, celles de la vie monacale et du
role de I’épiscopat. C’est une premiere force de son apport. Il se tient et
s’épanouit a l'intérieur du catholicisme avec des positions antispécula-
tives et une méfiance a |’endroit des dogmes qui sont souvent la marque
méme du combat anticatholique.

b) Ensuite, il faut noter que cette ceuvre fait fond sur un vif refus du
centralisme romain et des rapports hiérarchiques dans I’Eglise. Légaut
ne se fie pas a la papauté et aux €évéques dont il soupconne I'inadéqua-
tion profonde au monde moderne. Il est mathématicien de formation; sa
premiere carriere se fit dans I’Université, et, habitu€ au contact avec les

2 Patience et passion d’un croyant, op. cit., pp. 31-33.
* Ibid., p. 31.



398 BERNARD HORT

c)

élites intellectuelles, il refuse la vision minimaliste et paternaliste que la
hiérarchie catholique lui semble se faire du laicat. La ou 1’homme
contemporain lui semble aspirer a découvrir par lui-méme la vérité¢ de
son existence, les autorités religieuses lui paraissent céder a la tentation
(extrinséciste) de penser celle-ci a sa place. Et, tandis que la société se
diversifie sans cesse, les responsables pastoraux lui semblent encore
réfléchir en fonction d’un type humain homogene. On note d’ailleurs
’existence d’une polémique entre Marcel Légaut et le Cardinal
Garrone4, celui-ci accusant celui-1a de construire un christianisme pour
les élites, et celui-la reprochant a celui-ci de manquer de foi dans les
possibilités spirituelles de 'homme et de la femme actuels. Chez Légaut,
la sécularisation et la modernité ne s’énoncent pas sur le mode
concessif. Notre penseur non seulement récuse tout ‘traditionalisme
rigide, mais encore il ne s’intéresse pas aux réformes lorsqu’elles visent
a préserver |’appareil institutionnel ancien en 1’adaptant.

Cette liberté, ce détachement face aux structures cléricales donnent a
Légaut des possibilités peu habituelles en théologie. Lorsqu’il s’adresse
aux jeunes, dans de longs développements sur la relation pere-fils qui
ont passablement contribué a sa notoriété, il s’exprime sans la moindre
arricre-pensée «récupératrice». Dans ses propos sur la vie conjugale, il
esquisse les voies d’une éthique sur laquelle ne pése aucun conformisme
paroissial ou traditionnel, et qui s’en trouve d’autant plus opératoire. A
travers cela, nous apercevons la deuxiéme force majeure de son apport.
Il s’agit d’un projet théologique écrit prioritairement pour les laics, et
qui réussit du fait qu’il est aussi rédigé par un laic. Et c’est en particu-
lier pour les laics les plus €loignés des paroisses traditionnelles que son
ceuvre semble avoir €té congue.

I1 faut enfin relever I'importance, pour Légaut, du défi lancé a la foi par
Iessor scientifique du XX siecle. L’influence de Teilhard (assez forte a
I’Ecole normale supérieure a 1’époque de Légaut) est ici sensible et
avouée. Cependant, et la se situe la troisieme originalité que nous
voulions relever, le progressisme de Légaut n’a rien d’un optimisme
béat. Il est vrai qu’une vibration teilhardienne retentit parfois chez lui a
travers 1’idée que I’intelligence de la foi est en retard par rapport a I’in-
telligence technique et mathématique, et que ce décalage a quelque
chose de tragique qu’il faut ceuvrer a combler. Mais notre auteur se
démarque du paléontologue par son désintérét pour tout concordisme et
par son sens de I'altérité de Dieu. De méme, apres le Concile Vatican II,
se montre-t-il réservé face a certaines voies nouvelles de I’Eglise, et
refuse-t-il une certaine politisation vide de contenus théologiques irré-

4 Ibid., p. 198s.



CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST? 399

ductibles. Certes, loin de le ramener du c6té du dogmatisme atemporel,
ces considérations ’ancrent plus encore a son effort intrinséciste. Mais
Légaut médite aussi sur le fait que la liberté humaine est a libérer elle-
méme chaque fois qu’elle participe trop naivement aux écueils de la
subjectivité moderne.

B. Tensions internes d'une pensée exigeante

En réponse a 1’espéce de «chosification» de la vérité qui affecta le
catholicisme néo-thomiste de sa jeunesse et contre lequel il fut immédiate-
ment en réaction, notre auteur ne cessa de repenser et d’approfondir I’affir-
mation augustinienne de [’intériorité de la foi et de la reprendre sous de
nouvelles formes.

Cette reprise se déploie de la fagcon la plus organique et la plus vaste
dans une trilogie longuement mirie au cours des années 60: L’ homme a la
recherche de son humanité, Introduction a ['intelligence du passé et de
['avenir du christianisme, Mutation de I Eglise et conversion personnelle.
Cette ceuvre fera elle-méme 1’objet d’un remodelage concentré dans 1’opus-
cule intitulé [Intériorité et engagemenz6. Sans avoir a résumer ici les
analyses aussi fines que patientes qui y virent le jour, remarquons tout de
méme, dans L' homme a la recherche de son humanité, un effort tendu vers
une vision intérieure de ’homme, tandis que le deuxi¢me tome, estimé par
I’auteur «au moins aussi important que le premier»’, ainsi que le troisiéme
se dirigeront vers la méditation d’une intériorité aux voies plus «commu-
nautaires».

Intériorité: Légaut manie ce concept empiriquement. Sans souci de
plaire aux orthodoxies philosophiques, il y concentre son rejet passionné de
tout absolutisme, de toute idéologisation. Il n’en prend jamais la mesure
dans une perspective simplement historique.

Ce terme, on le notera cependant, a des racines, dés avant Augustin,
dans Plotin qui lui-méme le tegut de la morale stoicienne®. Sa premigre
ascendance se trouve probablement chez Platon, avec le terme difficile de

> Paris, Aubier, respectivement 1971, 1970, 1975 (coll. «Intelligence de la
Foi»).

® Paris, Aubier, 1977.

" Patience et passion d’ un croyant, op. cit., p. 62.

§ Ajoutons encore que la tradition orientale chrétienne ne meéconnait pas non
plus les perspectives d’un progres par I'intérieur. Et qu’elle les déploie parfois dans
des registres affranchis d’un certain nombre de risques (verrouillage intellectualiste;
psychologisme; obsessions morales a courte vue; etc.) propres & la tradition
théologique occidentale. Ainsi, par exemple, de la mystique de I’epectasis cultivée
par Grégoire de Nysse et étudiée par Jean Daniélou.



400 BERNARD HORT

votg (intelligence contemplative, intelligence du Bien) a distinguer de
diavola (intelligence discursive). Mais, alors que, chez Platon, le Bien et
les idées que percoit le voBc sont éminemment réels, pour Plotin déja’,
puis pour beaucoup de penseurs dont Légaut, I'intériorité est tendue vers ce
qui est non spatial, vers un niveau qui n’est pas simplement proposé a
«savolir» ni a «voir». Des lors, que va impliquer une approche du sujet indi-
viduel ainsi désapproprié au-deld du tangible et du maitrisable? Mais
encore, que va impliquer une telle approche des groupes humains — cette
derniére devant peut-€tre exiger d’autres prudences que la premiere? C’est
assurément la la question que 1’on peut et doit se poser si ’on entend
conduire une évaluation critique de 1'ceuvre de Marcel Légaut.

Toute 1’approche intériorisante de ce dernier dénote en effet un primat
de l'ordre de la rédemption et de 1'attention accordée aux réalités pneuma-
tologiques. Alors que saint Augustin lui-m€me ne cessait de quitter ses
spéculations sur 1I’ame pour réfléchir encore et encore au sens du livre de la
Genése et au rapport entre temps spirituel et création (voir les analyses de
Jean Guitton), Légaut fait ccuvre moins pluralisée. Au fond, se trouvent
banalisées chez lui plusieurs attentions bibliques et dogmatiques a ce qui
résiste au et dans le salut. La création, avec la rupture que ce théme
indique par rapport aux continuités naturelles et spirituelles. La Loi, car
Légaut, notamment dans ses méditations sur la vie de Jésus, ira plus d’une
fois sans dialectique de la Loi a la foi. L”Alliance, avec tout ce que celle-ci
peut impliquer d’humour divin a propos de I’€lection et de 1’accomplisse-
ment: voir par exemple, dans I’Ecriture et dans le Midrash, le theme de
celui qui accomplit 1’Alliance malgré [lui (voir aussi I'importance de ce
theme en considérant parfois nos courbes existentielles). Il n’est pas
douteux que Légaut, dont ’apport compense utilement plusieurs faiblesses
anthropologiques propres aux approfondissements contemporains de 1'Al-
liance (Barth et, différemment, Vatican Il en sont deux exemples), se sert le
plus souvent des thémes chevillés a la persistance de I'Ancien Testament
dans le Nouveau comme d’autant de modeles a dépasser. D’une fagon
générale, on peut dire sans exagérer qu’il a fréquemment tendance & mini-
miser la portée des lieux dogmatiques communs aux deux monothéismes
juif et chrétien 1o

Ces lacunes, certes, peuvent en un sens €tre considérées comme négli-
geables, rapportées a I’importance des propositions qui les commandent.
Quand commencera-t-on a réaliser, dans les cercles chrétiens, que toute foi
vécue et pensée originalement est un amalgame de puissantes obsessions

? On connait le sens profond de ’épistrophé de Plotin: un «retournement», une
mutation interne.

19" Pour cela, sa pensée n’est-elle pas, en un sens, une pensée d’avant Auschwitz,
quelles que soient sa probité et sa générosité par ailleurs?



CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST? 401

qui permet seul d’embrasser et de recréer le monde? Quand commencera-
t-on a prendre académiquement au sérieux, au-dela des compilations trop
sages, des ceuvres de la trempe de celles de Légaut, mi-théologiques, mi-
poétiques, dont les auteurs futilisent, parce qu’ils entrent eux-mémes en
scene, bien des orthodoxies inhabitées? Chez Légaut, la force est du coté de
’anthropologie. Incontestablement, le primat de la rédemption y équilibre a
bon escient une rhétorique des expériences cruelles et des paradoxes de la
vie. Il y relance une assomption, bien plus qu’il n’y empéche un réalisme.
Par contre, c’est au niveau du penser de I’Eglise et du groupe qu’il y a un
probleme. Un correctif d’incarnation puissant fait ici défaut, alors qu’il était

nécessairement présupposé au plan de la réflexion sur la personne.

Sur le terrain de I’Eglise, Légaut sera emporté par la puissance de sa
vision intérieure. Tout & son veeu d’une vie communautaire libérée du
croire «en extériorité» propre aux appareils ecclésiastiques, il valorisera au
maximum le role des petits groupes a taille humaine, seuls susceptibles,
selon lui, de réinstituer (sinon de restaurer) la relation du Christ et de ses
disciples. Entre la privatisation de ’absolu chrétien et son aliénation par la
hiérarchie, se dessineraient les voies d’une nouvelle universalité possible en
petits cercles!!. C’est en songeant 2 elle que Légaut écrit: «On peut penser
que I’Eglise de I’avenir sera conduite (...) a retrouver sous une autre forme
la mani¢re d’exister des premiers temps et qu’elle aura de Jésus une intelli-
gence qui se rapprochera de celle dont ont vécu les premiers disciples avant
méme qu’ils aient constitué une doctrine A son sujet» 2. Cette perspective'?
impliquera que la paroisse'® et que I’épiscopat traditionnels fonctionnent un
peu comme envers de ['utopie. Avec, €également, une remise en question de
tout le role habituel du clergé. Constamment, se fera jour la tendance a
assumer 1’ecclésial dans le discipulaire, dans le militant. Ce qui fait ques-
tion n’est certes pas que soient mis en cause librement un certain nombre
de roles et d’institutions, mais plutdt que cette critique en forme d’intériori-

"1l y a quelque chose de plotinien dans cette subversion du vodg individuel en
un vodc¢ collectif, méme s’il ne s’agit pas de celui du monde. Et I’'on peut penser
qu’il manque peut-étre ici un correctif, de type «aristotélicien», soulignant la
médiation constitutive de la pratique.

2 Mutation de I'Eglise et conversion personnelle, op. cit., p. 30.

3 On sait par ailleurs qu’elle concourut avec le surgissement de plusieurs
«groupes Légaut» qui tentaient ’application directe de la pensée du maitre; ce
dernier garda, a leurs propos, sa réserve.

14 «La paroisse actuelle», écrit dans cet esprit Légaut, «n’est pas en un sens
véritable une communauté de foi. Elle ne peut pas étre une communauté proprement
dite, car déja d’ordinaire le nombre de ses membres, trop important, y fait obstacle
et les empéche de se connaitre vraiment, d’avoir entre eux des relations réellement
humaines et a fortiori des échanges au niveau de la vie spirituelle et de la foi», in
Mutation de I'Eglise et conversion personnelle, op. cit., p. 219.



402 BERNARD HORT

sation n’échappe pas toujours au risque de se sacraliser elle-méme discréte-
ment, au gré de détours répété€s par un certain pathos initiatique.

C. Christologie réfléchissante et christologie réfléchie

Mais la pensée que nous venons d’évaluer aurait-elle pu se constituer
sans une christologie que 1’on ne saurait dire simplement superstructurelle?
Comme toute sagesse batie «sur la mort» et sensibilisée aux limites de la
raison, elle serait invivable et incommunicable sans un symbolisme régula-
teur tres fort, qui est ici d’ordre christologique. Il y a dans plus d’un texte
de Légaut un moment de décentrage dogmatique, ol une anthropologie
proprement christologique vient relayer et étayer son anthropologie chré-
tienne. La redéfinition de soi et de I’Eglise est aussi une «dé-définition» de
soi, par l'intermédiaire de la psychologie du Christ et celui de sa
conscience de soi (toujours peu ou prou synonyme, en l’occurrence, de
vocation et de sens missionnaires). Dans Méditation d un chrétien du
XX¢ siécle, par exemple, ces domaines sont profondément labourés. «A
certaines heures», y €crit Légaut, «ce ‘croyant de croyance’ en passe de
devenir ‘croyant de foi’» se rend comme actuel ce que Jésus a eu a vivre
(...). Quand un futur disciple se trouve €levé a cet état, les distances de tous
ordres qui le séparent de ce que Jésus a vécu de facon éminemment
humaine et particuliérement puissante en arrivent a étre en quelque sorte
supprimées» >, Ce qui implique que la connaissance juste est celle qui
appréhende le Christ comme sujet et comme conscience de soi, toute
démarche visant a le saisir comme objet se trouvant en dernier lieu inva-
lidée. Par rapport a ’homme, écrit Légaut, Jésus est, en effet, «celui qui
vise & étre Lui-méme en lui»'®.

Cela reconnu, il devient possible de synthétiser théologiquement les
choix qui préceédent en partant de cet aveu. L’un des plus grands problémes
théologiques actuels est en effet celui qui concerne le point de savoir
comment la christologie doit rebondir sur I’anthropologie. En contexte
modemne, quatre cas de figures se croisent. Dans une premic¢re optique, la
christologie va rebondir par sa négativité, son altérité, sans procédure
réflexive. La crise, la substitution seront alors jouées contre I’exemplarité.
Tandis qu’une seconde perspective verra la christologie influente par sa
positivité, sa moralité, sa proximité, sans espace réflexif non plus. Ce sera
I’exemplarité qui sera jouée contre la substitution. Mais quelle reprise
pourra s’opérer, dans ces deux premi¢res moutures, de la subjectivité
moderne, de la liberté humaine, de la distance qui s’est creusée entre

5 0p. cit., pp. 14-15.
16 Idem, p. 267.



CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST? 403

I’homme et la nature? Si le «christologue» entend parvenir a discerner une
assomption chrétienne du sujet contemporain, il lui reviendra de déborder
cette trop belle opposition entre théologies de la justice et théologies de
I’amour!” et de passer A un niveau dogmatique plus réflexif. Deux axes se
dessinent ici, sans qu’aucun d’eux ne soit encore en lui seul apte a2 honorer
pleinement les horizons du témoignage en contexte de liberté individuelle.
En troisieme lieu, ’on trouve en effet une christologie que nous dirons
réfléchie, et ou 1’effort existentiel du sujet humain se développe en décom-
posant et en recomposant constamment le donné sur le Christ, les textes
bibliques puis, secondairement, tous les autres textes et dogmes afférents.
Cette voie est certes indispensable. Elle fut commencée des avant la cloture
canonique. Si, historiquement, la distinction entre un «Evangelium Christi»
et un «Evangelium de Christo» (courageusement et définitivement réfléchi)
contribua a en manifester le prix, dans I'univers biblique déja, Paul illustre
cette préférence surtout préoccupée de ce que 1’on peut — et doit — dire
du Christ. Et, de nos jours, la recherche historico-critique, chaque fois
qu’elle est enrichie par une attention de type existentiel consciemment
endossée, offre un panel de ces christologies réfléchies dans lesquelles, sans
étre réduit ni possédé, le Christ est néanmoins objet (et non sujet) de la
réflexion. Enfin, nous baptiserons christologie réfléchissante ou christologie
de la réflexion la quatrieme voie. La, le theme de la conscience de soi du
Christ s’avére a nouveau vital. Bibliquement et historiquement, cette route
fut celle de tous les évangélistes, mais surtout celle de Jean, avec son insis-
tance sur I'intériorité réciproque du Pere, du Fils et des disciples; celle de
I’Orient et d’une certaine tradition augustinienne; ainsi, souvent, que celle
des peintres, iconographes, littérateurs et autres artistes chrétiens, toujours
portés a compenser la perte de 1’origine de la foi par la dimension réaliste
de leur art. A 1’occasion d’un discours sur le rapport du Christ a lui-méme
(rapport d’inadéquation autant que d’identité), c’est la vie de 1’€tre humain,
ses limites, sa mort, toute sa condition de chair qui se trouvent ici réfrac-
tées et approfondies, aussi vrai que Jésus fut homme. L’homme en son
humanité n’est donc plus seulement sujet de la réflexion, il en est encore
éminemment 1’objet, et ce dans la mesure méme ou cette réflexion le révele
et I’exalte. Tel est, on 1'aura compris, le cheminement revisité, réinventé
par Légaut.

Christologie réfléchie, christologie réfléchissante: voici donc deux voies
a disposition pour reprendre théologiquement les questions propres a
I’homme moderne. Mais ce sont aussi deux voies dont chacune a encore
son lot de difficultés, deux voies insuffisantes comme telles.

I7 D’autant qu’il ne saurait y avoir de progrés du dialogue cecuménique
aujourd’hui hors d’un tel dépassement, 1’opposition qui nous intéresse servant
justement les perspectives confessionalistes.



404 BERNARD HORT

La christologie réfléchie vit en effet sous la menace de I’ historicisme et
du constructivisme. Vouée a 1’exploration des matériaux historiques dispo-
nibles, elle risque de se faire historiciste si elle oublie les limites internes
de la rationalité qu’elle met en ceuvre (son incapacité a dire le sens théolo-
gique de l'histoire étudiée) et constructiviste si elle en oublie les limites
externes (son inaptitude & extrapoler en histoire méme de facon définitive).
Dans ces deux cas, elle se clot par un défaut d’articulation christo-pneuma-
tologique. La subjectivité qui y travaille manque alors cet horizon aporé-
tique qui définit toute intériorisation vraie, et qui relance notre besoin de
sens en le transformant, au lieu de le combler simplement '®,

Tout autre est la faiblesse de la christologie réfléchissante. Le protestant
que nous sommes 1’a souligné a partir de Légaut, le risque, ici, est d’autono-
miser la pneumatologie. Avec, pour effet, une minorisation des résistances
créées et de la complexité théologique — donc du sens méme — des textes,
des institutions. Se dessine ici une pensée menacée de réduire non plus le
mal  la finitude, mais la finitude au mal'?, avec ce que cela peut permettre
de courage éthique mais encore de tentation solitaire, de désir de transforma-
tion personnelle mais encore de risque psychologiste et moralisateur.

Christologie réfléchie, christologie réfléchissante. Pratique, mystique.
Foi chrétienne, religion chrétienne. Entre ces deux grandeurs, point d’exclu-
sive. Et, des origines de I'Eglise a la théologie contemporaine, point de
privilege qui ne tienne de !'une par rapport & I’autre, mais un incessant
dialogue, enraciné dans la pluralité canonique, et signifiant renversement et
assomption de la subjectivité humaine.

Certes, il faut I’apercevoir, la christologie réfléchie peut, a elle seule,
produire un vrai dépassement de 1’historicisme et du constructivisme, car en

'8 ’on notera cependant que, parce qu’elle vit de désarticuler toujours 2
nouveau les bases les plus humblement matérielles de nos discours sur la
personnalité corporative du Christ, la christologie réfléchie représente un excellent
antidote face aux enthousiasmes actuels.

19" A ce propos, I’on se souviendra de la profonde importance, pour I’histoire de
la pensée chrétienne récente, du virage ayant vu, voici quelques décennies, le
philosophe PAUL RICEUR se démarquer de son prédécesseur et maitre JEAN NABERT en
dépit de ’admiration qu’il lui portait (& ce sujet, cf. P. CoLIN, «L’héritage de Jean
Nabert», in Esprit, Paris, juillet-aotit 1988, n* 140-141 consacrés a Paul Ricceur,
pp. 119-128). Riceeur reproche justement a Nabert une forme de réflexion risquant
de favoriser un dualisme portant ombrage a la pleine mise en relief du monde, une
forme de réflexion a terminaison trop facilement christologisante aussi (cf. art. cit.
p. 124).



CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST? 405

son domaine tout progrés implique un décentrement de la raison comportant
les voies d’une intériorité profonde, on 1’a vu avec les pensées de
Schweitzer, de Bultmann, de Késemann, d’autres encore. Certes, la christo-
logie réfléchissante peut aussi transcender sa vieille pente spiritualisante,
car, a se réapproprier a frais nouveaux la conscience de soi du Christ, on
dépasse le kénotisme solitaire, on rejoint les espérances, les souffrances et
les joies des hommes de son époque. L’ceuvre de Légaut est 1a pour le
démontrer. Mais I’homme ne vit pas sur les sommets seulement. Ce qui se
pose au théologien est aussi un probléeme d’opérationalité, d’articulation a
I’histoire et aux sciences, de débat €thique extra-ecclésial. Pour y étre
présent, il faut y prendre part en régime de réflexivité dogmatique (garantie
de respect de la subjectivité et donc de la transcendance de la pensée et du
langage), mais de réflexivit¢é dogmatique irréconciliée, plurielle (contre
toute théologie a portée trop simplement ecclésiale — sourdement élitiste).
Disposer 1’argumentation théologique comme un infini va-et-vient entre les
deux grandes directions christologiques réflexives, un va-et-vient irrécapitu-
lable méme et surtout christologiquement, voila la dynamique attentive a
I’état pluriel de la société et engagée dans le débat éthique général®® qui
manquerait dans ’effort de Légaut, plus directement militant et spirituel.
Pour notre part, nous parions que c’est une insistance radicale sur la plura-
lité du systeme christologique qui peut seule aller de pair avec la singulari-
sation des personnes et avec 1’établissement de dialogues libérants.

D. Concrétisation

Nous aimerions pour terminer aller plus avant sur le terrain de 1’opéra-
tionalité des perspectives issues de notre dialogue avec Légaut. Nous avons
déja eu I’occasion de laisser entendre que notre auteur, dans I’élan de sa
contestation de 1’ecclésiologie romaine traditionnelle, mettait en cause la
fonction cléricale habituelle®!. La crise sacerdotale de ces dernigres décen-
nies est pour lui une crise radicale. La baisse des vocations révele selon lui
le décalage tragique entre le réle et la personne (souvent mal préparée,

20 | 'ceuvre de Légaut, nous I’avons vu, est habitée par un fort désir
d’intrincésisme. FElle s’inscrit, a sa maniere, dans le retour théologique,
postrationaliste, vers le theme de 'intellectus fidei. Nous entrevoyons néanmoins que
ce théme peut occulter — par globalisation inclue — le pluriel de la foi et la
profondeur non ecclésiale du théologique. A notre méditation sur la dualité des
directions christologiques réflexives s’articule I'idée que le discours de Vintellectus
fidei doit éclater: il y a des intellectus fidei dont on suspectera les réconciliations.

2l Nous renvoyons, A ce propos, a Mutation de ['Eglise et conversion
personnelle, op. cit., pp. 301-306; Patience et passion d'un chrétien, op. cit.,
pp. 202-204; Intériorité et engagement, op. cit., p. 212; etc.



406 BERNARD HORT

insuffisamment intériorisée, prématurément réquisitionnée par 1’institution).
La position de Légaut est exactement symétrique de celle des traditiona-
listes catholiques. Pour eux, c’est le prétre qui fait la communauté. Tandis
que pour Légaut, c’est ce qui est institutionnel, structurel, fonctionnel, qui
doit non étre supprimé, mais étre dépassé dans ce qui est profondeur et
accomplissement communautaires. En certains passages, il appert que, pour
Légaut, une communauté suffisamment évoluée et consacrée pourrait se
passer de clercs. Ainsi, notre penseur se plait-il a affirmer que pendant la
Révolution frangaise ou les prétres étaient pourchassés, les groupes réfrac-
taires les plus avancés auraient pu s’autosuffire®®. La christologie «réflé-
chissante» semble donc concourir en la matiére avec un certain idéalisme,
avec un certain purisme peu attentif a la résistance de ce qui est pervers
dans la quéte du bien commun et doit s’entendre rappeler I’altérité de Dieu,
de ce qui ne se laisse pas spiritualiser et requiert des institutions perma-
nentes et formelles.

Motivé par la décantation christologique qui préceéde, nous aimerions
toutefois nous demander si la théologie pastorale ne pourrait pas profiter de
certains efforts de nuanciation et d’approfondissement plus théologiques. Et
nous aimerions viser une définition du clerc qui dépasse les deux arché-
types qui souvent nous retiennent: d’un c6té justement, le spirituel, le pur
produit des certitudes communautaires et d’un intrincésisme totalisant et
parfois un peu naif. De l'autre, l’intellectuel, la référence morale et
publique, nourri de ce que nous appelons ici la christologie réfléchie; actif
et responsable, mais, parfois, pratiquement dépassé par la force des attentes
religieuses. Et nous voudrions donner la définition suivante: le ministre de
la Parole du Christ, ce n’est jamais simplement le ministre de la réflexion
humaine «en Christ» ou le ministre de la réflexion humaine «sur Christ»,
c’est encore et d’abord le régisseur des alternances christologiques ré-
flexives a 1'infini et le garant de la diversité concomitante du Canon. Un
certain nombre de pieges concrets de la vie ministérielle, tels I’activisme et
le spiritualisme, pourraient en effet &tre conjurés si 1’on méditait sur cet
élargissement.

Outre la réflexion pastorale, beaucoup d’autres sujets théologiques pour-
raient d’ailleurs se débloquer en passant de la sorte d’un arriére-fond chris-
tologique unilatéral a la prise en compte inquiétante et dynamisante de ce
qui fait, au fond, les «deux natures» du Christ du Nouveau Testament, le
Christ cru, mais encore, et ceci fut trop peu pris en compte dans le christia-
nisme récent, a égalité de risque et d’importance, le Christ croyant. L.’on ne
saurait assez marquer que cette perspective, qui souligne le cdté impossible
a réfléchir de l’ensemble de la christologie en parallele et méme en

22 Cf. Patience et passion d’un croyant, op. cit., pp. 203-204.



CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST? 407

synergie avec le geste réflexif hors duquel celle-ci n’a pas de sens?’, est

carrément la pierre de touche de toute théologie de l’incarnation bien
comprise. De toute théologie de I'incarnation qui soit exotérique, publique,
éthique, et qui ne soit pas seulement une mystique de 1’incarnation, fiit-elle
une mystique «de groupe» ou «d’Eglise», mais le danger est précisément la.
Et cette transcendance réciproque de la christologie réfléchissante et de la
christologie réfléchie offrira donc aussi, en la conjoncture présente, un
grand intérét pour défendre les mceurs démocratiques et les possibilités de
s’exprimer et de se diriger librement qui les accompagnent, tiche urgente
en un temps ou en plus des totalitarismes, les formes dissolvantes d’une
certaine «postmodernité» (nous pensons aux analyses de Lipovetsky et de
Gauchet®") viennent les menacer. L’insistance sur la pluralité irrécapitulable
des cheminements christologiques les plus fondamentaux apparaitra, ici

encore, capitale pour fonder une pensée chrétienne publique?’,

Et, peut-étre, reviendra-t-il demain aux tenants de la christologie réflé-
chissante, a I’heure ou le discours de la christologie réfléchie connait un
certain essoufflement li€ a la crise de ’exégese et de la pratique des Eglises
multitudinistes, d’étre rout particuliérement les inspirateurs de I’ alternance
que nous défendons. Ils éviteront ainsi de reproduire les erreurs de leurs
contradicteurs mais aussi de leurs devanciers lorsqu’ils croyaient pouvoir
penser Jésus en deca ou au-dela de I’Ecriture. Ils contribueront a faire pres-
sentir, 2 un monde supplicié par la standardisation, quel insoupg¢onnable
pluralisme adhere a tout christianisme et a toute évangélisation vraie. Plura-

23 QOu encore: Dieu est bien celui qui (seul) transcende ce qui est subjectif,
existentiel, réflexif; mais cette transcendance demeure insystématisable au sens
d’une réflexion au 3¢ degré. C’est en ce sens-la — et en ce sens-la seulement —
qu’on ne peut et ne doit «pas nommer Dieu».

24 Dans un registre nerveusement descriptif, GILLES LIPOVETSKY précise les
contours culturels de la «postmodernité»: psychologisme, psychanalysme méme,
généralisation disséminante de la forme humoristique, banalisation de tout ne laissant
subsister de la mode, de la politique, des transactions médiatiques qu’une
atomisation toujours plus forte des individualités narcissiques (cf. L'Ere du Vide,
Paris, Gallimard, 1983). Plus théoriquement, MARCEL GAUCHET attirera notre attention
sur la convergence du fonctionnement démocratique avec ce déclin des supports
institutionnels de D'altérité: il y a une maniere de subjectivisme et de relativisme
ultradémocratique qui rend la démocratie méme sans contenu, sans effet, et qui en
est finalement I’ennemi le plus redoutable (a ce sujet, cf., p. ex., in la revue Esprit,
Paris, juin 1989, pp. 48 a 58, le dialogue entre VALADIER, LINDENBERG et (GAUCHET).

25 Contre la perversion idéaliste et 1’emballement sacralisant de la démocratie
qu’évoquent 2 leur maniere un Gauchet ou un Lindenberg (cf. art. cit. supra), notre
option christologique permettrait une «attitude démocratique appliquée»:
I’individualisme, le subjectivisme — et donc indirectement mais décisivement,
I'univers et la pratique démocratiques eux-mémes — s’y trouvent en effet d’autant
mieux légitimés qu’ils y sont mieux relativisés.



408 BERNARD HORT

lisme des points de vue, des 1dées et des tons, certes, mais aussi pluralisme
des réflexions.

E. Evaluation critique et suggestion conclusive

Nous ne voudrions pas achever cette €tude sans tenter de comprendre
quelles sont les limites et ou se trouvent les éventuels dangers des positions
ici défendues. Il nous semble que le probléme fondamental qui est mainte-
nant ouvert est celul de la régulation des alternances christologiques que
nous avons validées. Quels critéres doivent et peuvent déterminer cette
régulation? C’est 14, assurément, poser, au terme de notre travail dans le
domaine de la christologie, la question de 1’Esprit.

Tout d’abord, il nous semble clair que la justification du passage d’une
méthodologie christologique a |’autre doit dépendre d’un effort de dialogue
contextuel. 11 nous parait ensuite aussi évident que le risque a éviter ici est
celui, toujours présent, de [’opportunisme. Le critere d’un renversement
christologique au sens ou nous ’avons défini ne doit pas simplement étre
que celui-ci nous conviendrait mieux dans notre confort personnel, intellec-
tuel ou institutionnel. Il doit au contraire étre éthique. Il doit concourir avec
une prise en considération nouvelle et plus forte de I’intérét du prochain. Il
doit étre ordonné a I’autre, et non affirmer I’identité.

L’alternance christologique dont nous avons défendu le caractére néces-
saire doit donc avoir lieu dans le cadre de la Loi. Elle doit illustrer les dix
commandements, en réhabiliter un ou plusieurs dans un contexte inédit. Par
exemple (du cdté de la christologie réfléchie), le renouveau biblique devrait
toujours étre li€ a une dimension de réflexion sur la société. Faute de quoi,
comme dans certains groupes charismatiques, 1’on pourrait alors décoller
dans une effervescence anhistorique. Ou (du coté de la christologie réflé-
chissante), la redécouverte de ’orthodoxie slave et de son Christ iconogra-
phié et méditant devrait se faire en solidarité avec les Eglises de I’Est et
leurs problémes présents. Sans cela, il pourrait y avoir chute dans un esthé-
tisme désincarné, voire dans un commerce pur et simple des images.

En définitive, notre proposition de clarification christologique implique
donc une réflexion sur la question des relations entre Loi et Evangile. En
ce temps ou les éthiciens chrétiens sont en débat a ce sujet et ol positions
réformées et positions luthériennes, loin de s harmoniser, se réaffirment
plutdt dans leur irréductibilité, notre proposition de christologie réflexive
diversifiée retentit comme une question. Notre option nous semble en effet
nous obliger a habiter, dans ce domaine, une région résolument médiane,
incompatible avec tout extrémisme et tout intégrisme de l'un ou 1’autre
bord. En effet, dans notre approche, la Loi n’intervient pas seulement dans
la fonction, importante certes, d’acculer 1'homme au désespoir et au



CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST? 409

repentir, ou comme droit (gérer ’ordre civil). Elle coincide et concourt
aussi avec I’Evangile, puisqu’elle est le critere positif de ses renversements
réflexifs. Et, cependant, la Loi n’est pas pensée comme conduisant, en tant
que telle, a la sainteté ou a Dieu. C’est, au contraire, parce que le Christ est
autre et plus que la Lol que la relation & Dieu est possible. Elle peut avoir
lieu parce que la figure christologique a une réserve de sens et une puis-
sance de renversement qui casse sans cesse les replis sur soi que notre vie
chrétienne engendre. La prise en compte du probleme de la conscience de
soi du Christ pourrait-elle, en définitive, transformer notre regard sur I’em-
barrassante et importante question de la Loi?



	Conscience de soi du Christ? Réflexions sur un thème-clef de l'œuvre de Marcel Légaut

