
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 4

Artikel: Conscience de soi du Christ? Réflexions sur un thème-clef de l'œuvre
de Marcel Légaut

Autor: Hort, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 395-409

CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST?
RÉFLEXIONS SUR UN THÈME-CLEF DE L'ŒUVRE

DE MARCEL LÉGAUT

Bernard Hort

Résumé

Cet article présente de manière actualisée et critique l'œuvre du

«paysan-philosophe» catholique Marcel Légaut. Après avoir examiné les

principales retombées culturelles et ecclésiologiques de cette pensée, l'auteur

se concentre sur la façon dont Légaut traite le thème de la conscience
de soi du Christ. Il se demande à la fois ce que ce traitement original peut
apporter à la recherche christologique actuelle, et en quoi celle-ci le

complète et le relativise.

Cet article poursuit deux buts. Tout d'abord, il s'agit de mieux faire
connaître aux lecteurs de cette revue l'œuvre de l'écrivain chrétien Marcel
Légaut et d'en manifester l'originalité, les forces et les limites. Cette œuvre
est parfois évoquée et discutée dans les cercles ecclésiaux de nos régions.
Toutefois, elle n'y fait que rarement l'objet d'une présentation globale et

d'une analyse théologique. De plus, elle comporte, au regard de l'actualité
théologique, un intérêt qu'il ne faudrait pas minimiser. Cet intérêt concerne
en premier lieu le dialogue interconfessionnel. En effet, Légaut assume à

l'intérieur du catholicisme un certain nombre de questions critiques qui sont
d'habitude posées du seul point de vue protestant: certaines oppositions
classiques s'en trouvent dépassées ou relativisées. Cet intérêt concerne en

second lieu le rapport entre réflexion théologique et spiritualité. La théologie

universitaire est parfois un peu empruntée devant la montée des

aspirations actuelles en matière de vécu religieux. Or, Légaut nous offre un
modèle d'articulation autre que la défensive, l'ignorance ou le dédain. C'est
l'un des auteurs (non le seul, certes) qui peut nous apprendre à mieux
articuler (et non à opposer) théologie et dimension spirituelle.

Dans sa réflexion, Légaut réserve une place que nous croyons constitutive

au thème de la conscience de soi du Christ. C'est à cette question-là

que nous prêterons tout particulièrement attention; nous lui consacrerons
donc, dans la seconde partie de cet article, un important moment de reprise
systématique et de mise en perspective actuelle, sans craindre de déborder



396 BERNARD HORT

alors du cadre strict de l'œuvre de Marcel Légaut. Pourquoi? Ce thème

nous semble très important pour la relève de plusieurs des nouveaux défis

qui sont lancés à la théologie occidentale: la persistance du religieux; le

retour des constructions initiatiques; la place de la prière et de la mystique

par rapport à l'histoire et à l'action. Certes, ce thème a pu passer à

l'arrière-plan pour un certain nombre de raisons importantes: la réaffirmation
exégétique et systématique du rôle primordial du mystère pascal par rapport
aux épisodes précédents de la vie de Jésus; l'a priori antipsychologique qui
nous reste du dépassement des théologies de l'expérience par les théologies
dites dialectiques; les recherches bibliques sur le secret messianique qui
nous montrent que Jésus n'a pas été si facilement conscient de sa messianité

que le voudraient les images d'Epinal. Pourtant, la question de la

conscience de soi du Christ ne devrait pas être évacuée, en tant que
problème, par la théologie. En elle se rencontrent en effet le thème
moderne par excellence de la liberté, le thème religieux par excellence de

l'intériorisation, et le thème théologique par excellence de la christologie.

Encore un mot d'introduction: nous avons finalement décidé de parler
de «conscience de soi du Christ», et non pas de «conscience de soi de

Jésus». Par là, nous ne voulons pas dire que l'homme Jésus n'aurait pas eu

accès à divers niveaux de conscience de soi. Mais nous entendons signaler

que dans notre étude, comme chez Légaut lui-même, le problème ne se

trouve pas posé d'abord exégétiquement ou psychologiquement, mais

dogmatiquement. Dans l'état actuel des connaissances scientifiques sur
Jésus, il est déjà délicat de remonter à la personne concrète du Nazaréen et

à ses ipsissima verba. Il le serait infiniment plus encore de prétendre parler
psychologiquement de son itinéraire intérieur. Sur la base des écrits canoniques,

il n'y a pas d'avenir pour une jésulogie psychologisante. Il y en a

une, par contre, pour une christologie prenant théologic/uement en compte
la dimension reflexive de T homme Jésus.

A. Le projet de Marcel Légaut — Points forts et originalités fondamentales

Marcel Légaut en est venu plusieurs fois1 à l'évocation des racines et
des héritages assumés ou répudiés dans son œuvre. Il en ressort que ladite

œuvre est bien plus polémique et bien moins irénique que ce qu'une lecture

superficielle pourrait nous faire penser.

1 Par exemple in: Patience et passion d'un croyant, Paris, Le Centurion, 1976,
interviews de M. Légaut par Bernard Fehlet, p. 7-69. Deux chrétiens en chemin.
Marcel Légaut, François Varillon, Paris, Aubier Montaigne, 1978 (Nouvelle
rencontre de Marcel Légaut et du Père Varillon au centre Kierkegaard à Lyon),
pp. 15-30 et passim.



CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST? 397

Son arrière-fond essentiel est en effet constitué par ce qu'il est convenu
d'appeler la crise moderniste dans l'Eglise catholique de la fin du XIXe et

du début du XXe siècle. Dès l'âge de dix-neuf ans, lorsqu'il entre à l'Ecole
normale supérieure, Légaut va en effet souffrir du traitement infligé à son
maître Portai par les autorités catholiques d'alors. Celles-ci, férues d'anti-
modernisme (cf. le fameux «serment antimoderniste» que les prêtres
devaient prêter), attachées à la lettre du Concile Vatican I (1870), axaient
leur autoritarisme et leur centralisme ecclésiologiques sur une métaphysique

que Blondel nommait l'extrinsécisme. On peut définir l'extrinsécisme, dont
la radicalisation s'opéra par polarisation contre le progrès des recherches

historico-critiques, comme une conception de la vérité chrétienne situant
celle-ci radicalement hors de l'histoire. L'extrinsécisme a donc partie liée
avec le rationalisme moderne ainsi qu'avec un dogmatisme abstrait. Or, il
n'est pas exagéré d'affirmer que toute l'œuvre de Légaut démarre et se

constitue comme une dénégation des conséquences intellectuelles, politiques
et ecclésiologiques de l'extrinsécisme. Dans un premier temps, essayons
d'en apercevoir les contours et les points forts hors de toute prévention
critique.

a) L'œuvre de Marcel Légaut se caractérise d'abord par sa méfiance à

l'égard du dogmatisme qui sépare l'Eglise des réalités. A ce sujet, il y a

chez lui quelque chose comme un geste antispéculatif et un retour au
concret de l'homme qui ne sont pas sans rappeler certains traits des

Réformateurs protestants. La tradition dogmatico-spéculative est traitée

par notre auteur comme incapable de conduire à la rencontre du Christ

(et de soi-même) qui est au cœur de la foi. En cela, Légaut se rapproche
non seulement d'intuitions protestantes mais aussi de l'existentialisme
chrétien. Il avouera d'ailleurs sa dette envers Kierkegaard et Gabriel
Marcel3. Toutefois, au sein même de cette attitude antispéculative et

existentialiste, Légaut assume un certain nombre de préoccupations proprement

catholiques, comme, par exemple, celles de la vie monacale et du

rôle de l'épiscopat. C'est une première force de son apport. Il se tient et

s'épanouit à l'intérieur du catholicisme avec des positions antispécula-
tives et une méfiance à l'endroit des dogmes qui sont souvent la marque
même du combat anticatholique.

b) Ensuite, il faut noter que cette œuvre fait fond sur un vif refus du

centralisme romain et des rapports hiérarchiques dans l'Eglise. Légaut
ne se fie pas à la papauté et aux évêques dont il soupçonne l'inadéquation

profonde au monde moderne. Il est mathématicien de formation; sa

première carrière se fit dans l'Université, et, habitué au contact avec les

2 Patience et passion d'un croyant, op. cit.. pp. 31-33.
3 Ibid., p. 31.



398 BERNARD HORT

élites intellectuelles, il refuse la vision minimaliste et paternaliste que la

hiérarchie catholique lui semble se faire du laïcat. Là où l'homme
contemporain lui semble aspirer à découvrir par lui-même la vérité de

son existence, les autorités religieuses lui paraissent céder à la tentation

(extrinséciste) de penser celle-ci à sa place. Et, tandis que la société se

diversifie sans cesse, les responsables pastoraux lui semblent encore
réfléchir en fonction d'un type humain homogène. On note d'ailleurs
l'existence d'une polémique entre Marcel Légaut et le Cardinal
Garrone4, celui-ci accusant celui-là de construire un christianisme pour
les élites, et celui-là reprochant à celui-ci de manquer de foi dans les

possibilités spirituelles de l'homme et de la femme actuels. Chez Légaut,
la sécularisation et la modernité ne s'énoncent pas sur le mode
concessif. Notre penseur non seulement récuse tout traditionalisme
rigide, mais encore il ne s'intéresse pas aux réformes lorsqu'elles visent
à préserver l'appareil institutionnel ancien en l'adaptant.

Cette liberté, ce détachement face aux structures cléricales donnent à

Légaut des possibilités peu habituelles en théologie. Lorsqu'il s'adresse

aux jeunes, dans de longs développements sur la relation père-fils qui
ont passablement contribué à sa notoriété, il s'exprime sans la moindre

arrière-pensée «récupératrice». Dans ses propos sur la vie conjugale, il
esquisse les voies d'une éthique sur laquelle ne pèse aucun conformisme

paroissial ou traditionnel, et qui s'en trouve d'autant plus opératoire. A
travers cela, nous apercevons la deuxième force majeure de son apport.
Il s'agit d'un projet théologique écrit prioritairement pour les laïcs, et

qui réussit du fait qu'il est aussi rédigé par un laïc. Et c'est en particulier

pour les laïcs les plus éloignés des paroisses traditionnelles que son

œuvre semble avoir été conçue.

c) Il faut enfin relever l'importance, pour Légaut, du défi lancé à la foi par
l'essor scientifique du XXe siècle. L'influence de Teilhard (assez forte à

l'Ecole normale supérieure à l'époque de Légaut) est ici sensible et

avouée. Cependant, et là se situe la troisième originalité que nous
voulions relever, le progressisme de Légaut n'a rien d'un optimisme
béat. Il est vrai qu'une vibration teilhardienne retentit parfois chez lui à

travers l'idée que l'intelligence de la foi est en retard par rapport à

l'intelligence technique et mathématique, et que ce décalage a quelque
chose de tragique qu'il faut œuvrer à combler. Mais notre auteur se

démarque du paléontologue par son désintérêt pour tout concordisme et

par son sens de l'altérité de Dieu. De même, après le Concile Vatican II,
se montre-t-il réservé face à certaines voies nouvelles de l'Eglise, et

refuse-t-il une certaine politisation vide de contenus théologiques irré-

4 Ibid., p. 198s.



CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST? 399

ductibles. Certes, loin de le ramener du côté du dogmatisme atemporel,
ces considérations Fanèrent plus encore à son effort intrinséciste. Mais
Légaut médite aussi sur le fait que la liberté humaine est à libérer elle-
même chaque fois qu'elle participe trop naïvement aux écueils de la

subjectivité moderne.

B. Tensions internes d'une pensée exigeante

En réponse à l'espèce de «chosification» de la vérité qui affecta le

catholicisme néo-thomiste de sa jeunesse et contre lequel il fut immédiatement

en réaction, notre auteur ne cessa de repenser et d'approfondir
l'affirmation augustinienne de l'intériorité de la foi et de la reprendre sous de

nouvelles formes.
Cette reprise se déploie de la façon la plus organique et la plus vaste

dans une trilogie longuement mûrie au cours des années 60: L'homme à la
recherche de son humanité, Introduction à T intelligence du passé et de

l'avenir du christianisme, Mutation de l'Eglise et conversion personnelle
Cette œuvre fera elle-même l'objet d'un remodelage concentré dans l'opuscule

intitulé Intériorité et engagement Sans avoir à résumer ici les

analyses aussi fines que patientes qui y virent le jour, remarquons tout de

même, dans L'homme à la recherche de son humanité, un effort tendu vers

une vision intérieure de l'homme, tandis que le deuxième tome, estimé par
l'auteur «au moins aussi important que le premier»7, ainsi que le troisième
se dirigeront vers la méditation d'une intériorité aux voies plus
«communautaires».

Intériorité: Légaut manie ce concept empiriquement. Sans souci de

plaire aux orthodoxies philosophiques, il y concentre son rejet passionné de

tout absolutisme, de toute idéologisation. Il n'en prend jamais la mesure
dans une perspective simplement historique.

Ce terme, on le notera cependant, a des racines, dès avant Augustin,
dans Plotin qui lui-même le reçut de la morale stoïcienne8. Sa première
ascendance se trouve probablement chez Platon, avec le terme difficile de

5 Paris, Aubier, respectivement 1971, 1970, 1975 (coll. «Intelligence de la

Foi»).
6 Paris, Aubier, 1977.
7 Patience et passion d'un croyant, op. cit., p. 62.
8 Ajoutons encore que la tradition orientale chrétienne ne méconnaît pas non

plus les perspectives d'un progrès par l'intérieur. Et qu'elle les déploie parfois dans

des registres affranchis d'un certain nombre de risques (verrouillage intellectualiste;
psychologisme; obsessions morales à courte vue; etc.) propres à la tradition
théologique occidentale. Ainsi, par exemple, de la mystique de Yepectasis cultivée

par Grégoire de Nysse et étudiée par Jean Daniélou.



400 BERNARD HORT

voûç (intelligence contemplative, intelligence du Bien) à distinguer de

ôtâvoia (intelligence discursive). Mais, alors que, chez Platon, le Bien et
les idées que perçoit le voûç sont éminemment réels, pour Plotin déjà9,

puis pour beaucoup de penseurs dont Légaut, l'intériorité est tendue vers ce

qui est non spatial, vers un niveau qui n'est pas simplement proposé à

«savoir» ni à «voir». Dès lors, que va impliquer une approche du sujet
individuel ainsi désapproprié au-delà du tangible et du maîtrisable? Mais

encore, que va impliquer une telle approche des groupes humains — cette
dernière devant peut-être exiger d'autres prudences que la première? C'est
assurément là la question que l'on peut et doit se poser si l'on entend
conduire une évaluation critique de l'œuvre de Marcel Légaut.

Toute l'approche intériorisante de ce dernier dénote en effet un primat
de l'ordre de la rédemption et de l'attention accordée aux réalités pneuma-
tologiques. Alors que saint Augustin lui-même ne cessait de quitter ses

spéculations sur l'âme pour réfléchir encore et encore au sens du livre de la

Genèse et au rapport entre temps spirituel et création (voir les analyses de

Jean Guitton), Légaut fait œuvre moins pluralisée. Au fond, se trouvent
banalisées chez lui plusieurs attentions bibliques et dogmatiques à ce qui
résiste au et dans le salut. La création, avec la rupture que ce thème

indique par rapport aux continuités naturelles et spirituelles. La Loi, car
Légaut, notamment dans ses méditations sur la vie de Jésus, ira plus d'une
fois sans dialectique de la Loi à la foi. L'Alliance, avec tout ce que celle-ci

peut impliquer d'humour divin à propos de l'élection et de l'accomplissement:

voir par exemple, dans l'Ecriture et dans le Midrash, le thème de

celui qui accomplit l'Alliance malgré lui (voir aussi l'importance de ce

thème en considérant parfois nos courbes existentielles). Il n'est pas
douteux que Légaut, dont l'apport compense utilement plusieurs faiblesses

anthropologiques propres aux approfondissements contemporains de

l'Alliance (Barth et, différemment, Vatican II en sont deux exemples), se sert le

plus souvent des thèmes chevillés à la persistance de T Ancien Testament

dans le Nouveau comme d'autant de modèles à dépasser. D'une façon
générale, on peut dire sans exagérer qu'il a fréquemment tendance à

minimiser la portée des lieux dogmatiques communs aux deux monothéismes

juif et chrétien

Ces lacunes, certes, peuvent en un sens être considérées comme
négligeables, rapportées à l'importance des propositions qui les commandent.

Quand commencera-t-on à réaliser, dans les cercles chrétiens, que toute foi
vécue et pensée originalement est un amalgame de puissantes obsessions

On connaît le sens profond de Yépistrophé de Plotin: un «retournement», une
mutation interne.

10 Pour cela, sa pensée n'est-elle pas, en un sens, une pensée d'avant Auschwitz,
quelles que soient sa probité et sa générosité par ailleurs?



CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST? 401

qui permet seul d'embrasser et de recréer le monde? Quand commencera-
t-on à prendre académiquement au sérieux, au-delà des compilations trop
sages, des œuvres de la trempe de celles de Légaut, mi-théologiques, mi-
poétiques, dont les auteurs futilisent, parce qu'ils entrent eux-mêmes en
scène, bien des orthodoxies inhabitées? Chez Légaut, la force est du côté de

l'anthropologie. Incontestablement, le primat de la rédemption y équilibre à

bon escient une rhétorique des expériences cruelles et des paradoxes de la

vie. Il y relance une assomption, bien plus qu'il n'y empêche un réalisme.
Par contre, c'est au niveau du penser de l'Eglise et du groupe qu'il y a un
problème. Un correctif d'incarnation puissant fait ici défaut, alors qu'il était
nécessairement présupposé au plan de la réflexion sur la personne.

Sur le terrain de l'Eglise, Légaut sera emporté par la puissance de sa

vision intérieure. Tout à son vœu d'une vie communautaire libérée du

croire «en extériorité» propre aux appareils ecclésiastiques, il valorisera au

maximum le rôle des petits groupes à taille humaine, seuls susceptibles,
selon lui, de réinstituer (sinon de restaurer) la relation du Christ et de ses

disciples. Entre la privatisation de l'absolu chrétien et son aliénation par la

hiérarchie, se dessineraient les voies d'une nouvelle universalité possible en

petits cercles11. C'est en songeant à elle que Légaut écrit: «On peut penser

que l'Eglise de l'avenir sera conduite à retrouver sous une autre forme
la manière d'exister des premiers temps et qu'elle aura de Jésus une intelligence

qui se rapprochera de celle dont ont vécu les premiers disciples avant
même qu'ils aient constitué une doctrine à son sujet»12. Cette perspective13

impliquera que la paroisse14 et que l'épiscopat traditionnels fonctionnent un

peu comme envers de l'utopie. Avec, également, une remise en question de

tout le rôle habituel du clergé. Constamment, se fera jour la tendance à

assumer l'ecclésial dans le discipulaire, dans le militant. Ce qui fait question

n'est certes pas que soient mis en cause librement un certain nombre
de rôles et d'institutions, mais plutôt que cette critique en forme d'intériori-

" Il y a quelque chose de plotinien dans cette subversion du voûç individuel en

un voûç collectif, même s'il ne s'agit pas de celui du monde. Et l'on peut penser
qu'il manque peut-être ici un correctif, de type «aristotélicien», soulignant la
médiation constitutive de la pratique.

12 Mutation de l'Eglise et conversion personnelle, op. cit., p. 30.
13 On sait par ailleurs qu'elle concourut avec le surgissement de plusieurs

«groupes Légaut» qui tentaient l'application directe de la pensée du maître; ce

dernier garda, à leurs propos, sa réserve.
14 «La paroisse actuelle», écrit dans cet esprit Légaut, «n'est pas en un sens

véritable une communauté de foi. Elle ne peut pas être une communauté proprement
dite, car déjà d'ordinaire le nombre de ses membres, trop important, y fait obstacle
et les empêche de se connaître vraiment, d'avoir entre eux des relations réellement
humaines et a fortiori des échanges au niveau de la vie spirituelle et de la foi», in
Mutation de l'Eglise et conversion personnelle, op. cit.. p. 219.



402 BERNARD HORT

sation n'échappe pas toujours au risque de se sacraliser elle-même discrètement,

au gré de détours répétés par un certain pathos initiatique.

C. Christologie réfléchissante et christologie réfléchie

Mais la pensée que nous venons d'évaluer aurait-elle pu se constituer
sans une christologie que l'on ne saurait dire simplement superstructurelle?
Comme toute sagesse bâtie «sur la mort» et sensibilisée aux limites de la
raison, elle serait invivable et incommunicable sans un symbolisme régulateur

très fort, qui est ici d'ordre christologique. Il y a dans plus d'un texte
de Légaut un moment de décentrage dogmatique, où une anthropologie
proprement christologique vient relayer et étayer son anthropologie
chrétienne. La redéfinition de soi et de l'Eglise est aussi une «dé-définition» de

soi, par l'intermédiaire de la psychologie du Christ et celui de sa

conscience de soi (toujours peu ou prou synonyme, en l'occurrence, de

vocation et de sens missionnaires). Dans Méditation d'un chrétien du
XXe siècle, par exemple, ces domaines sont profondément labourés. «A
certaines heures», y écrit Légaut, «ce 'croyant de croyance' en passe de

devenir 'croyant de foi'» se rend comme actuel ce que Jésus a eu à vivre
Quand un futur disciple se trouve élevé à cet état, les distances de tous

ordres qui le séparent de ce que Jésus a vécu de façon éminemment
humaine et particulièrement puissante en arrivent à être en quelque sorte
supprimées»15. Ce qui implique que la connaissance juste est celle qui
appréhende le Christ comme sujet et comme conscience de soi, toute
démarche visant à le saisir comme objet se trouvant en dernier lieu
invalidée. Par rapport à l'homme, écrit Légaut, Jésus est, en effet, «celui qui
vise à être Lui-même en lui»

Cela reconnu, il devient possible de synthétiser théologiquement les

choix qui précèdent en partant de cet aveu. L'un des plus grands problèmes
théologiques actuels est en effet celui qui concerne le point de savoir

comment la christologie doit rebondir sur l'anthropologie. En contexte
moderne, quatre cas de figures se croisent. Dans une première optique, la

christologie va rebondir par sa négativité, son altérité, sans procédure
reflexive. La crise, la substitution seront alors jouées contre l'exemplarité.
Tandis qu'une seconde perspective verra la christologie influente par sa

positivité, sa moralité, sa proximité, sans espace réflexif non plus. Ce sera

l'exemplarité qui sera jouée contre la substitution. Mais quelle reprise

pourra s'opérer, dans ces deux premières moutures, de la subjectivité
moderne, de la liberté humaine, de la distance qui s'est creusée entre

15
Op. cit., pp. 14-15.

16 Idem, p. 267.



CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST? 403

l'homme et la nature? Si le «christologue» entend parvenir à discerner une
assomption chrétienne du sujet contemporain, il lui reviendra de déborder
cette trop belle opposition entre théologies de la justice et théologies de

l'amour et de passer à un niveau dogmatique plus réflexif. Deux axes se

dessinent ici, sans qu'aucun d'eux ne soit encore en lui seul apte à honorer
pleinement les horizons du témoignage en contexte de liberté individuelle.
En troisième lieu, l'on trouve en effet une christologie que nous dirons
réfléchie, et où l'effort existentiel du sujet humain se développe en décomposant

et en recomposant constamment le donné sur le Christ, les textes

bibliques puis, secondairement, tous les autres textes et dogmes afférents.
Cette voie est certes indispensable. Elle fut commencée dès avant la clôture
canonique. Si, historiquement, la distinction entre un «Evangelium Christi»
et un «Evangelium de Christo» (courageusement et définitivement réfléchi)
contribua à en manifester le prix, dans l'univers biblique déjà, Paul illustre
cette préférence surtout préoccupée de ce que l'on peut — et doit — dire
du Christ. Et, de nos jours, la recherche historico-critique, chaque fois

qu'elle est enrichie par une attention de type existentiel consciemment
endossée, offre un panel de ces christologies réfléchies dans lesquelles, sans

être réduit ni possédé, le Christ est néanmoins objet (et non sujet) de la

réflexion. Enfin, nous baptiserons christologie réfléchissante ou christologie
de la réflexion la quatrième voie. Là, le thème de la conscience de soi du

Christ s'avère à nouveau vital. Bibliquement et historiquement, cette route
fut celle de tous les évangélistes, mais surtout celle de Jean, avec son insistance

sur l'intériorité réciproque du Père, du Fils et des disciples; celle de

l'Orient et d'une certaine tradition augustinienne; ainsi, souvent, que celle
des peintres, iconographes, littérateurs et autres artistes chrétiens, toujours
portés à compenser la perte de l'origine de la foi par la dimension réaliste
de leur art. A l'occasion d'un discours sur le rapport du Christ à lui-même

(rapport d'inadéquation autant que d'identité), c'est la vie de l'être humain,
ses limites, sa mort, toute sa condition de chair qui se trouvent ici réfractées

et approfondies, aussi vrai que Jésus fut homme. L'homme en son
humanité n'est donc plus seulement sujet de la réflexion, il en est encore
éminemment l'objet, et ce dans la mesure même où cette réflexion le révèle

et l'exalte. Tel est, on l'aura compris, le cheminement revisité, réinventé

par Légaut.

Christologie réfléchie, christologie réfléchissante: voici donc deux voies
à disposition pour reprendre théologiquement les questions propres à

l'homme moderne. Mais ce sont aussi deux voies dont chacune a encore

son lot de difficultés, deux voies insuffisantes comme telles.

17 D'autant qu'il ne saurait y avoir de progrès du dialogue œcuménique
aujourd'hui hors d'un tel dépassement, l'opposition qui nous intéresse servant

justement les perspectives confessionalistes.



404 BERNARD HORT

La christologie réfléchie vit en effet sous la menace de Yhistoricisme et
du constructivisme. Vouée à l'exploration des matériaux historiques
disponibles, elle risque de se faire historiciste si elle oublie les limites internes
de la rationalité qu'elle met en œuvre (son incapacité à dire le sens théologique

de l'histoire étudiée) et constructiviste si elle en oublie les limites
externes (son inaptitude à extrapoler en histoire même de façon définitive).
Dans ces deux cas, elle se clôt par un défaut d'articulation christo-pneuma-
tologique. La subjectivité qui y travaille manque alors cet horizon aporétique

qui définit toute intériorisation vraie, et qui relance notre besoin de

sens en le transformant, au lieu de le combler simplement18.
Tout autre est la faiblesse de la christologie réfléchissante. Le protestant

que nous sommes l'a souligné à partir de Légaut, le risque, ici, est d'autono-
miser la pneumatologie. Avec, pour effet, une minorisation des résistances
créées et de la complexité théologique — donc du sens même — des textes,
des institutions. Se dessine ici une pensée menacée de réduire non plus le
mal à la finitude, mais la finitude au mal19, avec ce que cela peut permettre
de courage éthique mais encore de tentation solitaire, de désir de transformation

personnelle mais encore de risque psychologiste et moralisateur.

Christologie réfléchie, christologie réfléchissante. Pratique, mystique.
Foi chrétienne, religion chrétienne. Entre ces deux grandeurs, point d'exclusive.

Et, des origines de l'Eglise à la théologie contemporaine, point de

privilège qui ne tienne de l'une par rapport à l'autre, mais un incessant

dialogue, enraciné dans la pluralité canonique, et signifiant renversement et

assomption de la subjectivité humaine.

Certes, il faut l'apercevoir, la christologie réfléchie peut, à elle seule,

produire un vrai dépassement de l'historicisme et du constructivisme, car en

18 L'on notera cependant que, parce qu'elle vit de désarticuler toujours à

nouveau les bases les plus humblement matérielles de nos discours sur la

personnalité corporative du Christ, la christologie réfléchie représente un excellent
antidote face aux enthousiasmes actuels.

19 A ce propos, l'on se souviendra de la profonde importance, pour l'histoire de

la pensée chrétienne récente, du virage ayant vu, voici quelques décennies, le

philosophe Paul Ricœur se démarquer de son prédécesseur et maître Jean Nabert en

dépit de l'admiration qu'il lui portait (à ce sujet, cf. P. Colin, «L'héritage de Jean

Nabert», in Esprit, Paris, juillet-août 1988, n™ 140-141 consacrés à Paul Ricœur,

pp. 119-128). Ricœur reproche justement à Nabert une forme de réflexion risquant
de favoriser un dualisme portant ombrage à la pleine mise en relief du monde, une
forme de réflexion à terminaison trop facilement christologisante aussi (cf. art. cit.

p. 124).



CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST? 405

son domaine tout progrès implique un décentrement de la raison comportant
les voies d'une intériorité profonde, on l'a vu avec les pensées de

Schweitzer, de Bultmann, de Käsemann, d'autres encore. Certes, la christologie

réfléchissante peut aussi transcender sa vieille pente spiritualisante,
car, à se réapproprier à frais nouveaux la conscience de soi du Christ, on
dépasse le kénotisme solitaire, on rejoint les espérances, les souffrances et
les joies des hommes de son époque. L'œuvre de Légaut est là pour le
démontrer. Mais l'homme ne vit pas sur les sommets seulement. Ce qui se

pose au théologien est aussi un problème d'opérationalité, d'articulation à

l'histoire et aux sciences, de débat éthique extra-ecclésial. Pour y être

présent, il faut y prendre part en régime de réflexivité dogmatique (garantie
de respect de la subjectivité et donc de la transcendance de la pensée et du

langage), mais de réflexivité dogmatique irréconciliée, plurielle (contre
toute théologie à portée trop simplement ecclésiale — sourdement elitiste).
Disposer l'argumentation théologique comme un infini va-et-vient entre les

deux grandes directions christologiques reflexives, un va-et-vient irrécapitu-
lable même et surtout christologiquement, voilà la dynamique attentive à

l'état pluriel de la société et engagée dans le débat éthique général20 qui
manquerait dans l'effort de Légaut, plus directement militant et spirituel.
Pour notre part, nous parions que c'est une insistance radicale sur la pluralité

du système christologique qui peut seule aller de pair avec la singulari-
sation des personnes et avec l'établissement de dialogues libérants.

D. Concrétisation

Nous aimerions pour terminer aller plus avant sur le terrain de l'opéra-
tionalité des perspectives issues de notre dialogue avec Légaut. Nous avons

déjà eu l'occasion de laisser entendre que notre auteur, dans l'élan de sa

contestation de l'ecclésiologie romaine traditionnelle, mettait en cause la

fonction cléricale habituelle21. La crise sacerdotale de ces dernières décennies

est pour lui une crise radicale. La baisse des vocations révèle selon lui
le décalage tragique entre le rôle et la personne (souvent mal préparée,

20 L'œuvre de Légaut, nous l'avons vu, est habitée par un fort désir
d'intrincésisme. Elle s'inscrit, à sa manière, dans le retour théologique,
postrationaliste, vers le thème de Yintellectus fidei. Nous entrevoyons néanmoins que
ce thème peut occulter — par globalisation inclue — le pluriel de la foi et la

profondeur non ecclésiale du théologique. A notre méditation sur la dualité des

directions christologiques reflexives s'articule l'idée que le discours de Yintellectus
fidei doit éclater: il y a des intellectus fidei dont on suspectera les réconciliations.

21 Nous renvoyons, à ce propos, à Mutation de l'Eglise et conversion
personnelle, op. cit., pp. 301-306; Patience et passion d'un chrétien, op. cit.,

pp. 202-204: Intériorité et engagement, op. cit.. p. 212; etc.



406 BERNARD HORT

insuffisamment intériorisée, prématurément réquisitionnée par l'institution).
La position de Légaut est exactement symétrique de celle des traditionalistes

catholiques. Pour eux, c'est le prêtre qui fait la communauté. Tandis

que pour Légaut, c'est ce qui est institutionnel, structurel, fonctionnel, qui
doit non être supprimé, mais être dépassé dans ce qui est profondeur et

accomplissement communautaires. En certains passages, il appert que, pour
Légaut, une communauté suffisamment évoluée et consacrée pourrait se

passer de clercs. Ainsi, notre penseur se plaît-il à affirmer que pendant la
Révolution française où les prêtres étaient pourchassés, les groupes réfrac-
taires les plus avancés auraient pu s'autosuffire22. La christologie
«réfléchissante» semble donc concourir en la matière avec un certain idéalisme,
avec un certain purisme peu attentif à la résistance de ce qui est pervers
dans la quête du bien commun et doit s'entendre rappeler l'altérité de Dieu,
de ce qui ne se laisse pas spiritualiser et requiert des institutions permanentes

et formelles.

Motivé par la décantation christologique qui précède, nous aimerions
toutefois nous demander si la théologie pastorale ne pourrait pas profiter de

certains efforts de nuanciation et d'approfondissement plus théologiques. Et
nous aimerions viser une définition du clerc qui dépasse les deux archétypes

qui souvent nous retiennent: d'un côté justement, le spirituel, le pur
produit des certitudes communautaires et d'un intrincésisme totalisant et

parfois un peu naïf. De l'autre, l'intellectuel, la référence morale et

publique, nourri de ce que nous appelons ici la christologie réfléchie; actif
et responsable, mais, parfois, pratiquement dépassé par la force des attentes

religieuses. Et nous voudrions donner la définition suivante: le ministre de

la Parole du Christ, ce n'est jamais simplement le ministre de la réflexion
humaine «en Christ» ou le ministre de la réflexion humaine «sur Christ»,
c'est encore et d'abord le régisseur des alternances christologiques
reflexives à l'infini et le garant de la diversité concomitante du Canon. Un
certain nombre de pièges concrets de la vie ministérielle, tels l'activisme et

le spiritualisme, pourraient en effet être conjurés si l'on méditait sur cet

élargissement.

Outre la réflexion pastorale, beaucoup d'autres sujets théologiques
pourraient d'ailleurs se débloquer en passant de la sorte d'un arrière-fond
christologique unilatéral à la prise en compte inquiétante et dynamisante de ce

qui fait, au fond, les «deux natures» du Christ du Nouveau Testament, le

Christ cru, mais encore, et ceci fut trop peu pris en compte dans le christianisme

récent, à égalité de risque et d'importance, le Christ croyant. L'on ne
saurait assez marquer que cette perspective, qui souligne le côté impossible
à réfléchir de l'ensemble de la christologie en parallèle et même en

Cf. Patience et passion d'un croyant, op. cit., pp. 203-204.



CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST? 407

synergie avec le geste réflexif hors duquel celle-ci n'a pas de sens23, est
carrément la pierre de touche de toute théologie de l'incarnation bien

comprise. De toute théologie de l'incarnation qui soit exotérique, publique,
éthique, et qui ne soit pas seulement une mystique de l'incarnation, fût-elle
une mystique «de groupe» ou «d'Eglise», mais le danger est précisément là.

Et cette transcendance réciproque de la christologie réfléchissante et de la

christologie réfléchie offrira donc aussi, en la conjoncture présente, un

grand intérêt pour défendre les mœurs démocratiques et les possibilités de

s'exprimer et de se diriger librement qui les accompagnent, tâche urgente
en un temps où en plus des totalitarismes, les formes dissolvantes d'une
certaine «postmodernité» (nous pensons aux analyses de Lipovetsky et de

Gauchet24) viennent les menacer. L'insistance sur la pluralité irrécapitulable
des cheminements christologiques les plus fondamentaux apparaîtra, ici

encore, capitale pour fonder une pensée chrétienne publique25.

Et, peut-être, reviendra-t-il demain aux tenants de la christologie
réfléchissante, à l'heure où le discours de la christologie réfléchie connaît un
certain essoufflement lié à la crise de l'exégèse et de la pratique des Eglises
multitudinistes, d'être tout particulièrement les inspirateurs de T alternance

que nous défendons. Ils éviteront ainsi de reproduire les erreurs de leurs
contradicteurs mais aussi de leurs devanciers lorsqu'ils croyaient pouvoir
penser Jésus en deçà ou au-delà de l'Ecriture. Ils contribueront à faire
pressentir, à un monde supplicié par la standardisation, quel insoupçonnable
pluralisme adhère à tout christianisme et à toute evangelisation vraie. Plura-

23 Ou encore: Dieu est bien celui qui (seul) transcende ce qui est subjectif,
existentiel, réflexif; mais cette transcendance demeure insystématisable au sens
d'une réflexion au 3e degré. C'est en ce sens-là — et en ce sens-là seulement —
qu'on ne peut et ne doit «pas nommer Dieu».

24 Dans un registre nerveusement descriptif, Gilles Lipovetsky précise les

contours culturels de la «postmodernité»: psychologisme, psychanalysme même,
généralisation disséminante de la forme humoristique, banalisation de tout ne laissant
subsister de la mode, de la politique, des transactions médiatiques qu'une
atomisation toujours plus forte des individualités narcissiques (cf. L'Ere du Vide,
Paris, Gallimard, 1983). Plus théoriquement, Marcel Gauchet attirera notre attention

sur la convergence du fonctionnement démocratique avec ce déclin des supports
institutionnels de l'altérité: il y a une manière de subjectivisme et de relativisme
ultradémocratique qui rend la démocratie même sans contenu, sans effet, et qui en

est finalement l'ennemi le plus redoutable (à ce sujet, cf., p. ex., in la revue Esprit,
Paris, juin 1989, pp. 48 à 58, le dialogue entre Valadier, Lindenberg et Gauchet).

25 Contre la perversion idéaliste et l'emballement sacralisant de la démocratie

qu'évoquent à leur manière un Gauchet ou un Lindenberg (cf. art. cit. supra), notre

option christologique permettrait une «attitude démocratique appliquée»;
l'individualisme, le subjectivisme — et donc indirectement mais décisivement,
l'univers et la pratique démocratiques eux-mêmes — s'y trouvent en effet d'autant
mieux légitimés qu'ils y sont mieux relativisés.



408 BERNARD HORT

lisme des points de vue, des idées et des tons, certes, mais aussi pluralisme
des réflexions.

E. Evaluation critique et suggestion conclusive

Nous ne voudrions pas achever cette étude sans tenter de comprendre
quelles sont les limites et où se trouvent les éventuels dangers des positions
ici défendues. Il nous semble que le problème fondamental qui est maintenant

ouvert est celui de la régulation des alternances christologiques que
nous avons validées. Quels critères doivent et peuvent déterminer cette

régulation? C'est là, assurément, poser, au terme de notre travail dans le

domaine de la christologie, la question de l'Esprit.
Tout d'abord, il nous semble clair que la justification du passage d'une

méthodologie christologique à l'autre doit dépendre d'un effort de dialogue
contextuel. Il nous paraît ensuite aussi évident que le risque à éviter ici est

celui, toujours présent, de l'opportunisme. Le critère d'un renversement
christologique au sens où nous l'avons défini ne doit pas simplement être

que celui-ci nous conviendrait mieux dans notre confort personnel, intellectuel

ou institutionnel. Il doit au contraire être éthique. Il doit concourir avec

une prise en considération nouvelle et plus forte de l'intérêt du prochain. Il
doit être ordonné à l'autre, et non affirmer l'identité.

L'alternance christologique dont nous avons défendu le caractère nécessaire

doit donc avoir lieu dans le cadre de la Loi. Elle doit illustrer les dix
commandements, en réhabiliter un ou plusieurs dans un contexte inédit. Par

exemple (du côté de la christologie réfléchie), le renouveau biblique devrait
toujours être lié à une dimension de réflexion sur la société. Faute de quoi,
comme dans certains groupes charismatiques, l'on pourrait alors décoller
dans une effervescence anhistorique. Ou (du côté de la christologie
réfléchissante), la redécouverte de l'orthodoxie slave et de son Christ iconographie

et méditant devrait se faire en solidarité avec les Eglises de l'Est et

leurs problèmes présents. Sans cela, il pourrait y avoir chute dans un esthé-

tisme désincarné, voire dans un commerce pur et simple des images.
En définitive, notre proposition de clarification christologique implique

donc une réflexion sur la question des relations entre Loi et Evangile. En

ce temps où les éthiciens chrétiens sont en débat à ce sujet et où positions
réformées et positions luthériennes, loin de s'harmoniser, se réaffirment
plutôt dans leur irréductibilité, notre proposition de christologie reflexive
diversifiée retentit comme une question. Notre option nous semble en effet

nous obliger à habiter, dans ce domaine, une région résolument médiane,

incompatible avec tout extrémisme et tout intégrisme de l'un ou l'autre
bord. En effet, dans notre approche, la Loi n'intervient pas seulement dans

la fonction, importante certes, d'acculer l'homme au désespoir et au



CONSCIENCE DE SOI DU CHRIST? 409

repentir, ou comme droit (gérer l'ordre civil). Elle coïncide et concourt
aussi avec l'Evangile, puisqu'elle est le critère positif de ses renversements
réflexifs. Et, cependant, la Loi n'est pas pensée comme conduisant, en tant

que telle, à la sainteté ou à Dieu. C'est, au contraire, parce que le Christ est

autre et plus que la Loi que la relation à Dieu est possible. Elle peut avoir
lieu parce que la figure christologique a une réserve de sens et une
puissance de renversement qui casse sans cesse les replis sur soi que notre vie
chrétienne engendre. La prise en compte du problème de la conscience de

soi du Christ pourrait-elle, en définitive, transformer notre regard sur
l'embarrassante et importante question de la Loi?


	Conscience de soi du Christ? Réflexions sur un thème-clef de l'œuvre de Marcel Légaut

