Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 4

Artikel: Traduction et connaissance

Autor: Borutti, Silvana

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381451

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 369-393

TRADUCTION ET CONNAISSANCE

SILVANA BORUTTI

Résumé

Le but de cet article est de mettre au jour les aspects de la traduction
qui la caractérisent en tant qu’ activité de connaissance. Sous [ aspect épis-
témologique, le probléme de la traduction est celui de la comparaison
possible entre différents organismes linguistiques et différents ensembles
conceptuels. Sous ['aspect interprétatif, la traduction pose le probléme
philosophique et ontologique de I'accés a I'altérité a travers la distance
symbolique. |

Un corps verbal ne se laisse pas traduire ou
transporter dans une autre langue. Il est cela
méme que la traduction laisse tomber. Laisser
tomber le corps, telle est méme |'énergie
essentielle de la traduction. Quand elle réins-
titue un corps, elle est poésie.

J. DERRIDA, Freud et la scéne de I écriture

. L’espace théorique de la traduction

La traduction est d’abord une activité linguistique, le transfert d’un
message d’une langue a une autre. Mais elle est aussi une activité cogni-
tive, marquant des situation théoriques cruciales. Dans cet article, on envi-
sagera justement les aspects philosophiques et cognitifs de la traduction: on
cssaiera en effet de montrer que quelques-uns des problémes fondamentaux
de la connaissance et de la philosophie sont des problémes de traduction.
Notre approche demande un élargissement du concept de traduction. C’était
une perspective d’élargissement que proposait Jakobson (1959, éd. fr.
P-79), quand il distinguait traduction intralinguale (recherche d’un syno-
nyme), traduction interlinguale (transfert d’'un message en un message ¢qui-
valent d’une autre langue), et traduction intersémiotique (transfert d’une
sémiotique linguistique en un systéme de signes différent). Dans une
perspective encore plus générale, on peut parler de traduction comme
déplacement symbolique.



370 SILVANA BORUTTI

L’étymologie et I’histoire du mot peuvent nous aider dans cette direc-
tion d’analyse. Le mot et le concept de traduction appartiennent a la moder-
nité: en effet, on parle de traduction au sens propre seulement a I’époque
postmédiévale (cf. Folena 1973). A. Berman (1988) a montré que dans
I’ Antiquité romaine le concept de traduction est inséparable des thémes de
la traditio et de I'auctoritas. En effet, traductio n’a jamais signifié «traduc-
tion» chez les Romains (ibid., p. 22): on parle plutdt de transferre, trans-
latio, en constituant par la un champ sémantique qui concerne des
problémes de transfert, d’appropriation, d’augmentation du savoir (auctor et
auctoritas dérivent de augere, augmenter). Ce qu’est translatio, transfert,
n’est pas une activit¢ linguistique autonome, mais un aspect appartenant au
cadre d’une culture toute recueillie autour de la traditio, de la tradition qui
augmente le fond du savoir. Le rapport aux textes grecs est un rapport de
transfert-appropriation, ou la traduction n’est pas séparable des autres
formes de rapport aux textes, comme |’imitation ou [’adaptation (ibid.,
p- 25), et ou une culture s’en approprie une autre pour augmenter sa propre
fondation'.

C’est seulement entre le XIVe et le XV siécle que 1’on a la formation
de I'idée moderne de traduction en tant qu’innovation antagoniste a la
traditio. Le XIVe est le siecle de la translatio studii comme circulation,
migration, communication du savoir & travers des media linguistiques diffé-
rents du latin — qui €tait au Moyen Age langue de communion avec les
fideles, non pas de communication et de transfert (cf. encore Berman 1988,
p. 28). On dit que l'introduction de traductio et traducere pour désigner
I’activité spécifique de la traduction linguistique est due a I’humaniste
Leonardo Bruni?. Folena (1973, p. 102) affirme que Bruni a peut-étre déli-
bérément substitué transferre avec traducere, parce que traductio, par
rapport au champ sémantique de la traditio-translatio, est un terme plus
dynamique, qui renferme non seulement le trait sémantique de la traversée
et du mouvement, mais aussi celui d’une causation subjective signifi€ par
ducere et dux: traduire en tant qu’opération qui «porte», «conduit», donne
une vie nouvelle a 'ceuvre en transmettant une forme. Dans son De inter-
pretatione recta (1420 a peu prés), Bruni dit que la traduction est une acti-
vité par laquelle l’interpreéte exprime 1’aspect, le profil d’ensemble d’un
texte: la traduction donc comme imitation d’un style et transmission active
de la forme de l’original (cf. Folena, 1973, pp. 96-98, et Mattioli 1982,

I' Comme le dit NIETZSCHE dans I’aphorisme «Traductions» du Gai savoir (L. II,
§ 83), les Romains conquéraient en traduisant, en mettant a la place du nom du
poete le leur, non pas avec le sentiment du vol, mais plutdt avec la conscience de
Vimperium Romanum.

2 Bruni comprend mal un traductum chez Aulu-Gelle, qui signifiait
«transplanté».



TRADUCTION ET CONNAISSANCE 371

pp. 43-45). L’idée moderne de traduction en tant que transmission d’une
forme nait ainsi, dans un parcours idéal qui va de I’invention du mot 2
I’époque de la Renaissance, au concept goethéen de traduction comme
métamorphose et génération d’une forme a partir d’une autre forme, au
theme romantique de la traduction en tant que geste philosophique et
poétique (on en parlera plus loin)>.

On peut donc penser la traduction dans une perspective élargie, comme
activité de déplacement symbolique en général. De ce point de vue, la
traduction n’est pas seulement un transfert linguistique qui concerne les
significations, mais aussi un mouvement qui concerne les concepts et la
connaissance (passage d’une théorie a une autre, dans les révolutions scien-
tifiques; comparaison et choix entre des théories différentes et antago-
nistes), et qui concerne en derni€re analyse les sujets et 1’ontologie (passage
entre langues et cultures radicalement éloignées en anthropologie, ou d’un
niveau psychique a un autre en psychanalyse). Dans cette perspective, on
pense donc la traduction commme le probleme théorique de 1I’«entre-deux»
(das Zwischen): traduire, c’est ne pas s’en tenir & un seul systéme symbo-
lique, mais demeurer dans la différence entre son propre systeme et 1’alté-
rit¢ (’autre langue, ’autre théorie, 1’autre culture, 1’autre psychisme, son
propre autre qui est 1’inconscient). On peut alors dire que cette forme géné-
rale de la traduction comme état de suspension est la condition fondamen-
tale de tout processus de compréhension et de connaissance: la traduction
met au jour «l’inévitable dynamique de 1’alternance» dedans/dehors et de
louverture & 1’autre qui est le propre de la connaissance, «ce qui interdit
qu’en raison on campe sur une seule rive» (De Launay 1988, p. 52). En
dernicre analyse, la traduction nous montre cet aspect fondamental de la
connaissance qu’est 1’extériorité de 1’objet. Dans le cas de la traduction, cet
aspect est habituellement vu de fagon négative, comme entropie, ou perte
de sens dans le passage. Mais, a y regarder de prés, l’entropie, qui est la
distance des langages, est en méme temps |’espace positif ol 1’on peut
reconnaitre que la connaissance est en premier lieu travail de la distance et
de la différence.

A ce propos, deux exemples (I'un réel et I'autre fictif) montrent que la
traduction est une situation exemplaire de connaissance, ol connaitre est
prendre en charge la différence et la distance, ou mieux, montrer la
distance. En premier lieu, le cas de 1’anthropologue: devant une culture
radicalement étrangére, il connait en traduisant, mais sa traduction est en

3 Comme le dit M. SERRES (1974, p. 9), la traduction appartient 2 |’espace
historique de la modernité, lorsque I’on voit paraitre de nombreux signifiants en
-duction (production, déduction, induction, séduction): ce sont les mots avec lesquels
la pensée occidentale représente la connaissance et 1'action sur le réel comme autant
d’actes d’un sujet.



372 SILVANA BORUTTI

méme temps une ré-invention des mots de sa culture. D. Sperber (1982,
ch.I) commente le travail ethnographique d’Evans-Pritchard: |’anthropo-
logue traduit le rituel du kuk kwoth chez les Nuer par «sacrifice a Dieu (ou
a un esprit)», mais aprés avoir traduit, il consacre plusieurs pages de
commentaires pour €loigner cette expression des signifi€s relevant de I’An-
tiquité classique ou de la chrétienté que nous lui associons, et pour expli-
quer que dans le champ sémantique du sacrifice Nuer il faut penser aussi
les idées d’échange, de rachat, de négociation, de rédemption. La connais-
sance anthropologique commence par une longue glose sur 1’activité de
traduction. Le deuxieme exemple est une invention de Borges: dans la
nouvelle La quéte d'Averroés de L' Aleph (1949), Borges imagine un cas de
traduction qui est un cas d’échec, de différence qu’on ne peut pas combler.
Averroes travaille au commentaire d’une traduction latine d’une traduction
arabe de la Poétigue d’Aristote, mais il doit s’arréter face a deux mots
comme fragoedia et comoedia. Confiné dans |'Islam, dit Borges, il ne peut
pas traduire ni comprendre, parce que l'Islam n’a ni pratique ni connais-
sance de ce qu’est le «théatre» (cf. De Launay 1986, p. 43).

Dans la perspective générale qu’on adopte ici, problemes de traduction
et problemes de connaissance paraissent donc inséparables. Dans les ré-
flexions qui suivent, on ébauchera deux genres de problémes: [’aspect
sémantique et €pistémologique de ’opération de la traduction, ¢’est-a-dire
le probleme de la transformation des significations qui passent d’un
ensemble linguistique et théorique a un autre ensemble; 1’aspect interpré-
tatif de la traduction, c’est-a-dire le probleme de la compréhension des
textes €loignés ou cachés. Le premier probleme concerne la possibilité du
passage: est-il possible de traduire? Le deuxiéme probleme concerne les
conditions du passage: qu’est-ce que le passage pour les deux organismes
linguistiques, ou les deux sujets, qui se confrontent?

2. Traduction et épistémologie: la signification

Dans le chapitre «Translation and meaning» de Word and Object
(1960), Quine aborde le probleme sémantique de la traduction en se propo-
sant un objectif théorique bien défini: démontrer par cette démarche 1’im-
possibilit¢ de toute théorie sémantique atomistique et réductionniste — a
savoir, ’idée que le langage est constitué par des unit€s isolées de signifi-
cation qui représentent des données extralinguistiques. C’est la la concep-
tion vérificationniste de la signification déja critiquée par Quine (Two
dogmas of empiricism, 1951). En bref, Quine soutient que la théorie de la
vérification du premier néopositivisme, qui dit que la signification d’une
proposition est la méthode par laquelle on la confirme ou I'infirme,
implique une attitude réductionniste. Si I’on adopte cette théorie, on repré-



TRADUCTION ET CONNAISSANCE 373

sente le rapport entre propositions et expériences comme un rapport de
réduction, dans lequel chaque unité de signification, isolée des autres, peut
étre traduite dans la langue des données sensorielles (premier dogme de
I’empirisme).

La conception réductionniste du langage entraine 1’idée atomistique que
les unités de signification signifient toutes seules isolément: ou par recou-
vrement de données (propositions synthétiques), ou en vertu de regles
logico-linguistiques, sans rapport avec les données (propositions analyti-
ques). Les propositions synthétiques sont vraies ou fausses par rapport aux
données de 1’observation; les propositions analytiques sont un cas-limite:
elles sont toujours vraies, quelles que soient les données, parce que leur
vérit€é se fonde sur la signification des termes. L’image néo-empiriste du
langage signifiant reléve donc de la composition de deux types de proposi-
tions, et de deux composantes, I’'une logico-linguistique, 1’autre factuelle:
réduire la signification a2 des composantes et a des types est le deuxieéme
dogme de I’empirisme.

D’aprés Quine, ces distinctions sont impraticables, parce qu’elles
présupposent 1’existence d’unités de signification isolées. En particulier,
Quine démontre 1'impossibilité de définir les notions intensionnelles*
d’analyticité (vrai en vertu de la signification) et de synonymie (identité de
signification): analyticité et synonymie se présupposent mutuellement, et
présupposent ce qui d’aprés Quine est un mythe — le mythe des significa-
tions indépendantes. Le mythe de la signification (cf. Quine 1962) et des
notions intensionnelles (avoir de la signification, vrai en vertu de la signifi-
cation, identité de signification) est «le mythe d’un musée ol les objets
exposés sont des significations et les mots sont des étiquettes» (Quine
1969, p. 27). D’aprés Quine, on ne peut pas construire une théorie séman-
tique en distinguant des composantes de la signification, parce qu’on ne
peut pas analyser I’expérience du monde, sur laquelle nous bétissons nos
systemes linguistiques (langages et théories), en unités séparées de signifi-
cations. Le seul aspect contrdlable, on le verra, est la référence des énoncés
observatifs, tandis que l’aspect conceptuel (intension) est répandu dans le
tout du langage et n’est pas analysable en unit€s séparées. On ne peut pas
séparer dans ’amalgame linguistique I’élément factuel (information) de
I'élément linguistique conventionnel.

La signification est donc une question globale: chaque signifiant
signifie par rapport a4 I’ensemble des significations dont il fait partie
(conception holistique de la signification). S’il n’y a pas d’unités de signifi-
cations définies et constantes, il n’y a pas d’unités interlinguistiques, c’est-

4 Par notions intensionnelles il faut entendre les notions d’une théorie de la
signification (concepts individuels, propriétés, propositions), opposée a une théorie
de la référence ou de la dénotation (cf. QUINE 1951, pp. 21 ss.).



374 SILVANA BORUTTI

a-dire transportables d’une langue a une autre: la these de I’indétermination
de la traduction est finalement chez Quine la critique définitive des notions
intensionnelles. Conception holistique de la signification et thése de 1’indé-
termination de la traduction disent au fond la méme chose: que tout
passage entre deux langues est indéterminé, parce qu’il n’y a pas d’atomes,
réels ou mentaux, de la signification, il n’y a pas «des significations en
libre circulation, linguistiquement neutres» (Quine 1960, p. 76) qui soient
les supports des passages.

Dans son argumentation sur 1’impossibilité de traduire®, Quine imagine
une expérience mentale qui est une situation d’observation anthropologique:
il imagine un cas de traduction radicale, de passage entre langues de civili-
sations et cultures sans contacts. L’anthropologue-linguiste ne dispose d’au-
cune entrée dans la langue indigéne: ni d’affinités lexicales ou syntaxiques,
ni d’affinités gestuelles et de comportement. Comment peut-il savoir si ’in-
digéne est en train de parler de la «méme chose»? Il peut seulement partir
de I’observation du comportement verbal de I'indigéne. A ce propos, ’an-
thropologue dispose a vrai dire d’une entrée minimale du comportement
linguistique de l’indigéne. Dans le langage, dit Quine, il y a une, et une
seule, classe de signifiants auxquels des signifiés interlinguistiquement
constants, reconnaissables en termes de contenu empirique, peuvent corres-
pondre: ce sont les énoncés occasionnels d’observation, qui signifient par
cux-mémes, parce qu’ils sont reconnaissables universellement en tant que
réactions comportementales a2 un ensemble de stimulations sensorielles
associées a leur émission. Ce qui, dans ces €énoncés, est universel et inter-
linguistique, ce ne sont pas les sensations, mais les circonstances d’émis-
sion et les réactions de comportement. «Il pleut», par exemple, est un
énonc€ occasionnel d’observation: sa vérité releve de 1’occasion de 1’énon-
ciation, et du fait que les circonstances sont intersubjectivement observa-
bles. Par contre, pour donner son assentiment & un énoncé occasionnel
comme «Le vieux juge est en train de passer» on recourt non seulement a
I’observation, mais aussi a des informations collatérales. La signification
d’un énoncé occasionnel est une réaction de comportement a une stimula-
tion sensorielle intersubjectivement observable: ce que Quine appelle
stimulus meaning. A ce niveau on peut traduire: on a une parfaite corres-
pondance entre un segment de langage et un segment de monde.

Dans la situation de traduction radicale, lorsque dans des circonstances
déterminées de stimulation 'indigéne prononce «Gavagai», 1’anthropologue
est autorisé a reconnaitre dans 1’énoncé de 1’indigéne la méme «significa-
tion-stimulus» de I’énoncé «Voici un lapin». Mais il faut souligner que ce

> Sur signification et traduction d’aprés Quine, cf. PARrRINI 1976, ch. 1, § 3,
GocHET 1978, ch. IIT et TV, et GocHET 1986, ch. II.



TRADUCTION ET CONNAISSANCE 375

qui est équivalent et traduisible, sur la base de I’évidence du comportement,
ce sont les énoncés €émis dans cette situation d’énonciation particuliére, non
pas les termes. La notion de terme appartient a notre culture: on ne peut
pas savoir si l'indigéne partage notre scheéme conceptuel, fondé sur la
segmentation du monde en objets. Nous ne sommes pas autorisés a projeter
dans la langue indigéne notre appareil linguistique pour la référence aux
individus: on n’a pas de données évidentes pour décider si I'indigéne fait
référence a un lapin, ou a des segments spatiaux ou temporels de lapin, ou
bien a la «lapinité», etc. (cf. Quine 1960, p. 51 ss.). Les seuls faits lin-
guistiques traduisibles sont les énoncés occasionnels d’observation. Au-dela,
le traducteur continue en interprétant, en se faconnant un manuel de
traduction constitué d’hypotheéses analytiques (concernant les termes, les
procédés de la référence, le lexique, la syntaxe, les formes de la communi-
cation, etc.).

Quine dit que, sur la base de ces hypotheses, I'anthropologue cherche a
€tablir des corrélations sémantiques entre les énoncés des deux langues; et
il souligne que les hypotheses des manuels de traduction ne sont pas des
€quations entre listes de mots, mais plutét des corrélations entre énoncés
(1960, pp. 69-71). Quine n’a pas développé cette analyse. Mais, quoique les
interprétes disent souvent qu’il ne fait pas de distinction entre les notions
de «langue» et de «texte» (cf. Gochet 1986, p. 63), il me semble que ce
theme de la corrélation sémantique entre énoncés et ensembles discursifs
cohérents, & savoir, entre fextes, nous permet de préciser la notion de
holisme des significations. Quine nous dit que dans la traduction on ne
passe pas d’une langue a une autre, parce que les langues ne sont pas des
ensembles de noms, mais des systémes globaux de signification; on passe
plutdét d’un énoncé a un autre, d’un texte & un autre. Il nous semble alors
pouvoir dire que les hypothéses de traduction sont dirigées par une considé-
ration globale et relationnelle de la signification non seulement au niveau
du systéme «langue», mais aussi au niveau de ’ensemble textuel et contex-
tuel; en d’autres termes, il semble que chez Quine une considération holis-
tique de la langue et du texte coexistent. En premier lieu on ne peut pas
analyser la signification en segments & cause du holisme de la langue, a
savoir, de I’interdépendance des termes au niveau du systeme différentiel
des signes. La notion holistique de signification est, 4 un niveau tres
général (et bien que Quine ne fasse pas référence directe a Saussure), appa-
rentée a la notion saussurienne de «valeur», selon laquelle chaque lexéme
est une unité relationnelle, une réalité interdépendante. D’une part, le
holisme dit que la signification est intérieure a la langue: une expérience
globale, et close, de verbalisation et de conceptualisation correspond a
chaque langue. C’est & cause du holisme de la langue qu’on ne peut pas
traduire d’une langue A une autre, mot & mot.



376 SILVANA BORUTTI

Mais d’autre part, on 1’a vu, Quine dit aussi qu’en traduisant on passe
d’un énoncé a un autre: il semble par 1a faire allusion & une surdétermina-
tion textuelle des significations, a un holisme (local) du texte. Dire qu’on
ne passe pas d’un terme a un autre, mais d’un énoncé a un autre, c¢’est dire
qu’en traduisant on fait des hypothéses sur la correspondance entre des
occurrences textuelles: on essaie de restituer la sémantique du texte, la
pertinence textuelle, les conditions €nonciatives et les circonstances contex-
tuelles. A ce niveau, on ne peut pas passer d’un lexeéme a un autre, mais il
faut tenter de recréer les actes de discours et I’intégration des mots dans les
textes, pour produire des expressions communicativement équivalentes. Le
holisme de la langue (la «valeur» de Saussure) nous retient a 1’intérieur du
systeme de la langue, et nous dit que la traduction est par conséquent indé-
terminée; le holisme du texte, la signification contextuelle®, nous donne la
base pour les hypothéses de passage d’une langue a une autre. Traduire est
en méme temps une impossibilité théorique, et une pratique hypothétique et
locale d’interprétation.

La these de I'impossibilité de la traduction est évidemment une these
théorique et épistémologique, par laquelle Quine critique les modéeles
sémantiques atomistiques, qui concoivent un langage fait d’unités discretes
comme reproduction d’un monde constitué lui aussi d’unités. La significa-
tion étant une expérience globale de construction du monde par des
langages et des théories, on n’a pas d’unités de signification interlinguisti-
ques et interculturelles: c’est pour cela qu’on n’arrive pas a une traduction
absolue. La critique de Quine concerne aussi les analyses componentielles
du lexique, qui prétendent trouver des sémes universels interlinguistiques en
dessous des lexémes. Ce que la these holistique exclut au fond, c’est que
I’on puisse séparer dans le sens 1’élément linguistique (I’intension assignée
par le dictionnaire), de 1’é¢lément encyclopédique donné par 1’information
collatérale et par les connaissances partagées par une communauté’. Les
significations sont des constructions culturelles qui relévent d’un processus
d’ensemble de sélection et de «pertinentisation» (Prieto 1964, ch. V.4) du
contenu: elles signifient par rapport & 1’ensemble des signes d’une culture,
et elles gardent la mémoire des textes et des contextes ol elles sont appa-
rues; elles ne sont donc pas réductibles a des composantes ou a des
¢léments primitifs postulés dans un métalangage théorique.

6 Ce qui correspond probablement & la notion saussurienne de «signification»:
SAUSSURE (1916, p. 166) dit que le frangais mouton peut avoir la méme
«signification» que I’anglais sheep, en d’autres termes, il peut lui étre
contextuellement équivalent au niveau de la parole, méme s’il n’a pas la méme
valeur au niveau de la langue, parce qu’en anglais il y a mutton a c6té de sheep (cf.
Rigotti 1982, p. 72).

7 Sur la distinction dictionnaire/encyclopédie, cf. Eco 1981.



TRADUCTION ET CONNAISSANCE 377

On peut en conclure que la theése de Quine de 1'impossibilité de traduire
est liée a la these de 1I'impossibilité d’un point de vue métalinguistique: on
ne peut pas traduire, parce qu’ on ne peut pas se poser d'un point de vue
méta par rapport au langage en tant qu’objet. La traduction est une opéra-
tion méta, en tant qu’elle se représente |’autre langue comme un objet.
Mais si la signification est un phénomene global, on ne peut pas traduire
parce qu'on ne dispose pas d’un algorithme métalinguistique, capable
d’analyser en unités de signification la langue-objet. On ne peut pas
s’écarter du langage: on habite radicalement sa propre langue, ses jeux
linguistiques, ses théories, et I’on en porte en soi les réifications, les ontolo-
gies, les formes de construction du monde.

[ faut souligner enfin que les theéses de 1'impossibilité de traduire et de
I'impossibilité¢ d’un métalangage sont partagées par les conceptions pragma-
tistes du langage: a savoir, par les conceptions qui envisagent le langage
comme une pratique culturelle dans laquelle on a été éduqué. D’apres le
modele des jeux linguistiques de Wittgenstein, par exemple, comprendre
une signification, ce n’est pas avoir appris des noms d’objets ou d’unités
d’expérience, mais c’est participer & une forme de vie. D’aprés ces
modeles, on ne peut pas sortir du langage par des procédés de fondation, de
traduction, de mise en forme: nous pouvons montrer les jeux qui fagonnent
notre monde, mais nous ne pouvons pas les analyser en unités de significa-
tions. Par rapport au langage, on n’a pas le droit d’extra-territorialité, mais
’on doit vivre avec ses propres concepts et ses propres ontologies, en
prenant chaque fois des décisions sur les mots. C’est la belle métaphore de
Neurath (que Quine a mise en exergue dans Word and Object): par rapport
au langage, nous sommes comme des marins obligés de restaurer leur
navire en pleine mer, ne pouvant pas le désassembler dans un chantier
(sans métaphore: dans un laboratoire métalinguistique).

3. Traduction et épistémologie: les théories

La question épistémologique de la traduction concerne le probleme de
la comparaison entre théories et ensembles conceptuels — comparaison qu’il
faut envisager sous deux aspects: 'aspect méthodologique du choix entre
théories différentes qui expliquent le méme ensemble de données; 1’aspect
historigue du changement conceptuel qui se produit dans les révolutions
scientifiques, lorsqu’une théorie en remplace une autre. Ce sont des aspects
presque inséparables, on le verra.

Dans Two Dogmas of Empiricism, Quine énonce une thése holistique
non seulement en sémantique, mais aussi en épistémologie: si du point de
vue sémantique le holisme refuse l’analyse de la signification en compo-
santes, le holisme épistémologique dit que 'unité de la signification scienti-



378 SILVANA BORUTTI

fique n’est pas I’énoncé singulier, mais la théorie d’ensemble a laquelle
I’énoncé appartient. Chez Quine, la considération holistique de la significa-
tion entraine la thése épistémologique antiempiriste et antiréductionniste
d’apres laquelle aucune proposition, considérée en soi et isolée par rapport
a la théorie dont elle fait partie, ne peut &tre confirmée ou infirmée. Quine
reproduit et radicalise ici la conception de La théorie physique (1906) de
Duhem, d’aprés laquelle en physique on «ne peut jamais soumettre au
contrble de l'expe€rience une hypothése isolée, mais seulement tout un
ensemble d’hypotheéses» (p. 284). Par exemple, on peut penser controler
une hypothese de ['optique en contrélant une conséquence expérimentale de
la théorie. Mais si la conséquence ne se produit pas, on ne peut pas en
conclure que c’est justement cette hypothese qui est réfutée: en effet, dans
I’expérience est impliqué tout ’ensemble des lois, des énoncés, des hypo-
theses, des théories de ’expérience qui constitue la théorie optique. Il n’y a
pas d’experimentum crucis. La contradiction expérimentale concerne tout
I’ensemble d’hypotheses analytiques liées a une théorie: un résultat expéri-
mental qui atteigne directement une cible théorique déterminée est impos-
sible. Quine tire de cette conception du rapport théorie/expérience non
seulement la these antiréductionniste de 1’inséparabilité de 1’observation par
rapport a la théorie, mais aussi la thése conventionnaliste radicale de 1'im-
possibilit¢ d’un critere méthodologique et méta-linguistique qui soit le
fondement de la comparaison entre théories alternatives®, D’aprés Quine, la
seule base possible de la confrontation et du choix appartient a ’ordre
pragmatique: on choisit en créant un équilibre pragmatique entre son propre
héritage scientifique et ce que les sens fournissent.

Dans une perspective similaire, la thése de la «meaning variance» de
Feyerabend et Kuhn dit que le caractére intrathéorique de la signification
entraine 1’impossibilité de confronter et traduire deux théories. D un point
de vue méthodologique, on ne dispose pas d’une base linguistiquement et
théoriquement neutre pour la confrontation des théories; d’un point de vue
historique, le passage d’une théorie a une autre (de Newton a Einstein, par
exemple), est une révolution conceptuelle radicale. D’aprés Feyerabend
(1965, I), chaque changement de théorie aboutit a un changement radical du
sens, parce que les termes de théories différentes sont tous chargés de leur
propre théorie. Par exemple, les concepts relativiste et newtonien de masse
ne sont pas comparables, parce que le premier est un rapport entre un objet
et un systeme de coordonnées, tandis que le deuxieme est une propriété de
I’objet méme, indépendamment de son comportement dans un systeme de
coordonnée. L’unité de signification, c’est la théorie d’ensemble.

8 LauDAN (1965) oppose la these radicale de Quine & la thése faible de Duhem,
qui admet des critéres rationnels de choix entre les théories.



TRADUCTION ET CONNAISSANCE 379

Feyerabend parle génériquement de changement du sens des termes, en
évoquant par la une notion, le meaning, qui est tout a fait indéterminée (cf.
Shapere 1966). D’aprés Kuhn (1962), ce qui change dans les révolutions
scientifiques est essentiellement le «paradigme», a savoir la constellation de
savoir théorique et de savoir-faire expérimental, de croyances et de valeurs
partag€es par une communauté scientifique dans la période de «science
normale»’. Le succés d’un nouveau paradigme entraine des changements
irréversibles: ce qui change ce sont les méthodes, les problémes, les
modeles de solution, les croyances, les valeurs; les savants arrivent a
«voir» d’une facon différente, et a opérer dans un monde différent: c’est
I’ameublement ontologique de leur monde qui va changer (cf. Kuhn 1962,
ch. X). Les révolutions entrainent une remodélisation en méme temps
conceptuelle et perceptive, une transformation de la Gestalt globale !*.

Dans la révolution qui marque la naissance de la chimie moderne
('exemple analysé¢ par Kuhn 1962, ch. VI), le passage du phlogistique a
'oxygene est en méme temps une reformulation de la théorie et une réin-
vention du monde chimique. Avant Lavoisier, Priestley avait déja recueilli
le gaz délivré par ’oxyde de mercure, mais il 1’avait pensé sous de vieux
concepts, comme une espece d’air déphlogistisé. En fait, Priestley isole
I’oxygene, mais il ne le voit pas. La découverte n’est pas tellement le fait
qu’on trouve quelque chose, mais plutdt sa conceptualisation et le change-
ment d’insight qui en dérive. C’est seulement Lavoisier qui arrive a voir
I'oxygene en tant qu’élément, comme un gaz, constituant de 1’atmosphere.
La découverte n’est pas un acte portant une date, mais un acte épistémolo-
gique, une transformation du vocabulaire théorique. C’est a partir de la
théorie de la combustion a travers ’oxygeéne que Lavoisier arrive a une
reformulation de la nomenclature chimique, qui est justement une réinven-
tion du monde chimique (cf. Granger 1979, ch. II).

Kuhn soutient par 1a la thése de la solution radicale de continuité entre
les ensembles théoriques, et de 1’incommensurabilité des théories. Un chan-
gement de paradigme, étant un changement de modélisaton théorique, n’est
pas tellement un choix, mais plutdt une véritable conversion a différents
codes de comportement théorique et expérimental, a une différente
construction conceptuelle du monde, et donc a un ordre de significations et
d’objets intraduisibles dans le modele précédent; ce qui entraine pour les

? Kunn (1969) donne des précisions sur la notion de paradigme, et en souligne
le caractere de «matrice disciplinaire», base de la formation scientifique des hommes
de science. Pour la discussion des notions de paradigme et de science normale, cf.
LAKATOS-MUSGRAVE 1970.

10 Hanson (1958, ch. ) et Kunn (1962, ch. X) rapprochent les transformations
opérant dans la découverte scientifique des cas de réorientation visuelle analysés par
la Gestaltpsychologie.



380 SILVANA BORUTTI

savants une rupture dans la communication. Les savants qui se rangent a
des théories différentes, dit Kuhn (1977, ch. XIII), sont comme des interlo-
cuteurs de langues maternelles différentes, qui se trouvent devant des
régions du lexique intraduisibles; de la méme facon, par exemple, un ptolé-
méen et un copernicien forment d’une maniére incommensurable les classes
des «étoiles» et des «planétes».

La these de I'incommensurabilité n’est donc pas tellement une these
métaphysique sur la signification, qu’une perspective pour repenser la signi-
fication non pas comme entité, mais comme relation complexe d’apparte-
nance a un ensemble théorique; et la thése de la «meaning variance» attire
I’attention sur la manicre spécifique selon laquelle objets et concepts sont
faconnés dans chaque ensemble. Ce sont donc des theses sur le caractére
social et historique du sens et des ensembles conceptuels, disant que les
énoncés scientifiques sont des occurrences, a savoir des réalisations d’un
corpus théorique qui est historique, et non pas d’un langage scientifique
relevant d’un décret méthodologique et méta-historique; et que les
concepts, les théories, les gestes spéculatifs ne sont pas comparables dans
une dimension abstraite, mais tirent leur sens d’un ensemble sémantique et
historique. Chaque €poque et chaque domaine du savoir a une temporalité
et un milieu théorique et historique spécifiques: ¢’est ce que nous disent les
notions de matrice disciplinaire et de communauté de recherche de Kuhn, et
la notion de tradition de recherche de Laudan (1977). L’intraduisible épisté-
mologique pose donc la question du lien épistémologie-histoire, de 1'insépa-
rabilit¢ du probleme méthodologique du choix entre théories et du probléme
historique du changement conceptuel. Les historiens et philosophes de la
science (comme Koyré, Bachelard, Canguilhem), qui ont réfléchi sur la
discontinuité et la substitution de théories en histoire des sciences, ont
abordé des questions semblables: en démontrant que les temporalités scien-
tifiques ne sont pas homogénes, que le temps d’une science spécifique n’est
pas une croissance linéaire a partir d’un noyau renfermant 1’état final
préformé, mais avance par réorganisations, ruptures, crises, accélérations,
obstacles épistémologiques, arréts'!, ils nous montrent au fond les aspects
historiques du probléme de 1’intraduisibilité.

Mais la theése de I'historicité et de la socialité des significations scienti-
fiques n’exclut pas qu’en fait on traduise, qu’on compare, qu’ on choisisse.
Dans la pratique scientifique, les savants, les historiens, les anthropologues,
sont toujours en train de faire des expériences mentales pour utiliser la
théorie de autre, penser dans la langue de 1’autre, en simuler le comporte-
ment. C’est 12 la facon dont Kuhn (1983) répond a ses critiques. Il dit que,
bien que la théorie du phlogistique soit intraduisible dans la théorie de

'L Cf. par exemple I'analyse des catégories de tradition ininterrompue et de
précurseur chez CANGUILHEM 1968, Introduction.



TRADUCTION ET CONNAISSANCE 381

I’oxygene, I'historien de la science peut toutefois arriver 2 comprendre le
concept de phlogistique: I’historien ne peut pas traduire le phlogistique
dans le langage théorique de 1’oxygeéne, mais il peut comprendre 1’applica-
tion du terme «phlogistique» et les relations conceptuelles présupposées par
le terme — de la méme fagon que, dans les situations d’impact avec une
langue et culture radicalement étrangéres, on arrive & comprendre 1’usage
des termes, et méme a apprendre la langue native, tout en ne pouvant pas
traduire des termes et des €noncés natifs dans des termes et des énoncés
correspondants de notre langue. L historien dans ce cas ne traduit pas, mais
comprend en interprétant. M. Hesse (1983) donne a ce propos une précision
appropriée: ['interprétation dont parle Kuhn n’est pas une traduction au
sens d’une «traduction idéale», comme celle existant entre deux langues (au
cas ou deux langues de ce genre existeraient) segmentant de la méme fagon
le contenu et ayant la méme structure lexicale; il s’agit plutdt d’une
«traduction réelle», d’une pratique locale d’interprétation. Kuhn ’avait dit
atlleurs (1970, p. 268 ss., et 1977, ch. XIII): les savants peuvent devenir
bithéoriques, comme les anthropologues visent & devenir bilingues. A partir
de ce qu’ils peuvent partager avec les partisans du systeme rival (les stimu-
lations sensorielles, le langage et le monde quotidiens, la plus grande partie
du langage scientifique, quelques criteres d’évaluation des résultats
concrets), et malgré le caractére incomplet de la communication, les savants
arrivent a simuler le comportement d’autrui, a penser dans la langue d’au-
trui, 4 en reconnaitre les résultats techniques.

Dans la pratique de la traduction, il y a un lien fondamental entre
traduction et interprétation — ce que Quine appelle construction d’un
manuel de traduction. La maniere dont on construit le manuel releve du
contexte historique et théorique: il s’agit d’une construction interprétative
locale. G. Giorello (1985, ch. VII) considére la traduction comme une
opération qui simule les procédés rivaux a lintérieur de ses propres
procédés. Dans les périodes historiques créatives la croissance du savoir
arrive a travers le différend: conflits, débats, luttes de présupposés méta-
physiques. Le différend est une situation heuristique et un lieu de décou-
verte, parce qu’il entraine toujours en méme temps dialogue, et, inévitable-
ment, traduction. Aucun savant ne peut se passer de la confrontation avec
ses adversaires: le conflit se transforme par la en un rapport herméneutique
de traduction et d’interprétation, c’est-a-dire, en une simulation, dans son
propre cadre conceptuel, des aspects marquants du cadre rival 2. C’est dans
cette perspective qu’on peut dire que la traduction n’est pas une possibilité

2 GloreLLO fait référence 2 I’exemple historique du débat sur les quantités
infinitésimales: 1’évéque Berkeley combat la libre pensée des newtoniens en les
attaquant dans leur domaine, et en montrant que le calcul infinitésimal n’est pas
rigoureux, puisqu’il procéde par compensation des erreurs.



382 SILVANA BORUTTI

méthodologique et métalinguistique, mais une pratique locale d'interpréta-
tion, réalisée a partir de son propre contexte historique et théorique.

4. Traduction et interprétation: la distance

Si du point de vue sémantique et €pistémologique on pose la question
de la possibilit¢ du passage d’une langue, ou d’une théorie, a une autre, du
point de vue interprétatif on s’interroge sur les conditions du passage:
qu’est-ce que le passage pour les deux organismes linguistiques comparés?
C’est 1a la question de la traduction comme €tat de suspension entre deux
langues et deux cultures, et donc de la distance comme élément constitutif
de la compréhension de ’autre. Comme le dit Gadamer, la traduction est
une forme exemplaire d’interprétation, parce que I’on pose le probleme de
connaitre I’ceuvre et le sens d’autrui a partir de sa distance symbolique. On
a déja remarqué que de ce point de vue la distance et I’entropie (a savoir,
la perte de sens dans le passage) ne doivent pas étre regardés comme néga-
tivité a éliminer, mais comme la dimension positive (et a penser) ou l'iden-
tit¢ et I'ontologie de 1’autre sujet et de l’autre ceuvre se révelent. Face au
sens, la question posée par |’approche interprétative est donc: comment
reconstruire un systéme symbolique €tranger a partir de son extranéité et de
sa distance? La distance est envisagée alors comme la structure fondamen-
tale de la compréhension, a savoir de 1’acceés au sens d’autrui. C’est la le
theme cognitif et ontologique en méme temps, qui est au cceur de la
compréhension en sciences humaines: [’approche a une autre culture en
anthropologie, par exemple, se passe sous la forme de la traduction; et ce
n’est pas par hasard, parce que la langue est constitutive de l'identité de
I’interprete et de l'autre. Comme le dit Steiner (1975), ce point de vue
demande que I’on repense le mythe de Babel, et que ['on arrive a envisager
la pluralité¢ des langues en tant que formes de protection de I’identité des
peuples. C’est 1a penser la traduction en tant que confrontation et conflit
ontologique, qui réalise la connaissance a travers la langue.

La distance est un espace cognitif et philosophico-ontologique, que tous
les peuples n’arrivent pas a habiter: une culture qui traduit et ensuite détruit
les originaux, dit le fragment 229 de I’Athenaeum, ne peut pas devenir une
Bildung, mais demeure barbare. En fait, le romantisme allemand (point
nodal de la pensée philosophique sur la traduction) a vu dans la traduction
comme «demeurer entre deux langues» une opération créative et philoso-
phique sur la langue. D’aprés Novalis, la traduction est un geste philoso-
phique, critique et poétique en méme temps. De méme que la fonction
critique demandée par le dire poétique (la poésie doit représenter soi-méme,
et étre en méme temps poésie et poésie de la poésie, dit le fragment 238 de
I’Athenaeum; cf. le fr. 1306 de Novalis 1795-1800), ainsi la traduction est



TRADUCTION ET CONNAISSANCE 383

un accroissement de I’ceuvre: comme la critique, elle est le supplément qui
montre dans ’ceuvre I’ceuvre d’art'®. Dans ce sens, on pense la traduction a
travers le probleéme romantique et goethéen de la Bildung, de la formation
de I'ceuvre: la traduction, donc, comme transformation qui appartient a la
vie de l'original, geste inhérent a 1’original, qui ameéne 1’original vers son

essence d’ceuvre 14,

Comme le dit Berman (1985, p. 82, et 1986, p. 70), le romantisme a
par 1a interprété spéculativement 1’iibersetzen (traduire) comme 1’acte philo-
sophique de «poser (setzen) au-dessus et au-dela», élever a la puissance,
conduire la langue de I’original vers la langue idéale. Cette idée de traduc-
tion en tant que distanciation appartient a I’archéologie du théme histori-
ciste et herméneutique de la compréhension de 1'idion, de ce qui est propre
a 'ceuvre ou au sujet. Si le classicisme pense a une traduction naturalisante,
qui assimile 'autre a soi (faire de 1’auteur un contemporain, comme dans
les «belles infideles» du XVII® siécle: cf. Mounin 1955), la traduction
romantique est littérale et distanciante: comme le dit Pannwitz (1917,
p. 240), elle secoue et bouleverse la langue maternelle, en la modulant sur
les structures syntactiques et lexicales de la langue étrangere'®. L’idée
romantique du caractére philosophique de la traduction comme supplément
qui, en montrant ’espace entre les langues, en enrichit la vie, et qui acheve
I’ceuvre d’art en la conduisant vers un degré supérieur de conscience, est
dans [’archéologie des approches interprétatives. Plus, dans 1’horizon
romantique on trouve méme la constellation «traduction-achévement de
I’ceuvre-livre sacré». Le motif romantique de la croissance et de l’achéve-
ment de I’ceuvre se rapporte, chez Novalis, au livre qui est I'origine sacrée
de tout processus de traduction et d’interprétation. La Bible, dit-il, est le
germe de tous les livres, modele idéal et réel, non pas achevé, mais en
croissance (Novalis 1795-1800, fr. 1039; cf. Blumenberg 1981, ch. XVI).

C’est par 1a, par le champ métaphorique de I’exégese du livre infini,
que le romantisme ouvre la voie a la position du probleme herméneutique
moderne (autonome, généralisé, sécularisé) de la lecture-interprétation des
textes et de la traduction en tant que forme de la compréhension. Du point
de vue de I’herméneutique postromantique et contemporaine, la dimension

'3 Pour le lien entre poésie et critique dans le romantisme allemand, cf. BENJAMIN
1920, et LACOUE-LABARTHE — NANCY 1978, 4.

4 GOETHE, dans les Noten und Abhandiungen du West-éstlicher Divan (1819),
parle d'un genre de traduction «métamorphique» qui nous conduit vers 1’original.

15 L’utopie de la traduction distanciante est représentée par le paradoxe du récit
de BORGES Pierre Menard, auteur du Don Quichotte (Fictions, 1944): Menard veut
reproduire quelques pages de Cervantes, non pas en recopiant, ni non plus en se
transférant dans I’univers historico-culturel de Cervantes, mais en restant Menard, il
veut se mettre en syntonie avec une forme ontologique étrangere au point d’en
recréer le processus d’écriture.



384 SILVANA BORUTTI

religieuse et culturelle qu’est 'exégese biblique présente les conditions
exemplaires de la traduction comme acte interprétatif. La premiére condi-
tion réside dans le texte, un ensemble signifiant polysémique, qui demande
I'interprétation: le texte par excellence est le code sacré, exemplaire de
I’autorité du texte, qui demande le travail interprétatif, et exemplaire de
Ialtérité du texte, qui pose des obstacles a 'exégese. La deuxieme condi-
tion réside dans le fait que la lecture-tradition d’un texte se passe toujours a
I'intérieur d’une communauté historique, d’un courant vivant de pensée, ou
un ensemble signifiant prend contact avec un autre (par exemple, le chris-
tianisme avec le judaisme). La troisieme condition réside dans la distance:
en se posant face au texte é€tranger, le traducteur-interpréte incorpore le
sens du texte dans la compréhension qu’il a de soi-méme. En d’autres
termes, par rapport a un livre infiniment recréable, la traduction exhibe sa
structure de dialogue a plusieurs niveaux: textuel, historique et ontologique.

Ce n’est pas par hasard que la traduction commence a étre pensé€e
comme une question théorique autonome chez Schleiermacher, dans des
réflexions qui sont a l'origine de 1’herméneutique moderne '®. Schleierma-
cher inaugure une idée d’herméneutique générale, comprise non plus
comme exégese textuelle des passages obscurs, mais comme le probleme
méme de ['acte de [’entendement: la compréhension herméneutique
concerne tout acte de discours, oral ou écrit, distant ou contemporain (cf.
Szondi 1975, ch. IX). Il parle de deux niveaux de la compréhension, 1’'un
grammatical, qui restitue le champ linguistique originaire, 1’autre psycholo-
gique, qui reconstitue la totalité¢ de la vie de I’auteur: «entendre le discours
comme un [élément] extrait de la langue et le comprendre comme une
réalité produite dans le sujet pensant» (Schleiermacher 1819, tr. fr. p. 1135).

Dans cette perspective généralisée, traduire apparait comme une forme
exemplaire de rapport au texte, et donc de rcalisation des aspects de la
compréhension. Dans un mémoire lu en 1813 (Sur les différentes méthodes
de la traduction), Schleiermacher oppose au simple interpréte, qui se borne
a reproduire et & paraphraser, le vrai traducteur: celui-ci doit arriver a faire
comprendre au lecteur I'esprit de la langue de ['original, son principe
d’identification, et en méme temps ’esprit particulier de I'auteur; 1l doit en
d’autres termes placer le discours dans la langue, et faire revivre la genese
d’un acte individuel de sens. C’est 1a une conception extrémement moderne
du lien traduction-interprétation, parce que ’extranéit¢ de 1'autre devient

16 Sur le réle assigné 2 la traduction dans la tradition de I'exégese biblique, cf.
Szonpt (1975, ch. I). Dans la tradition antique et médiévale, la traduction est un
theme dépendant de la question de la lettre, qui est subordonnée au sens spirituel;
c’est avec [’humanisme et la Réforme que [Dinterprétation grammaticale
(historico-philologique) s’impose sur la doctrine scolastique de la signification
multiple de I’Ecriture.



TRADUCTION ET CONNAISSANCE 385

objet de compréhension soit comme sens d’un objet étranger, soit comme
corps linguistique étranger auquel le sens est livré. Au fond, la conception
de Schleiermacher harmonise les deux thémes romantiques de la
compréhension comme répétition de 1’acte créatif originaire (théme que
I’historisme de Dilthey repensera unilatéralement comme empathie a travers
la fonction ontologico-existentielle du revivre), et de la compréhension
comme Verfremdung'’, distanciation linguistique a base philologique. C’est
dans ce contexte épistémologique, ouvrant le chemin aux sciences de 1’es-
prit du XIX® siecle, que la question de la traduction se sécularise et s’auto-
nomise, et devient le probleme général de la compréhension de 1'individuel.

Dans I’herméneutique de Gadamer, la traduction est congue comme
réalisation du paradigme interprétatif: traduire et interpréter, ce sont, les
deux, des faits de langage, et des procédés de traitement de la distance.
Gadamer donne grand relief au theme de la distance, avec lequel il critique
I’idée romantique de compréhension en tant que répétition de 1’acte créatif
originaire. Si chez Schleiermacher on trouve le théme d’une meilleure
compréhension de 1auteur que la sienne propre, d’apres Gadamer,
«comprendre mieux» ne signifie pas un niveau supé€rieur de conscience,
mais un travail de mise au jour de la distance entre ’auteur et I’interpréte —
ce que Gadamer appelle dialogue. Chaque époque comprend et retraduit a
partir de ses propres modgles culturels, en se placant a une distance spéci-
fique: «Lorsqu'en général on comprend, on comprend différemment»
(Gadamer 1960, p. 280). La distance signifie la polarité¢ entre affinité et
extranéité ou la compréhension se produit: 1’herméneutique agit dans un
lieu moyen, entre la distance absolue de 1’objectivité aliénante (1’idéal
méthodologique des sciences de la nature), et le voisinage absolu de 1'em-
pathie et de 'identification psychologique (I'idéal historiciste de la transpo-
sition dans l’esprit de I'époque). Le lieu intermédiaire de la compréhension
est une distance temporelle et historique: la conscience historique saisit son
objet a travers le filtre que sont les effets de l'histoire (principe de la
Wirkungsgeschichte: cf. ibidem, p. 284). Nous comprenons a partir de 1'ho-
rizon des effets historiques qui nous déterminent, et qui sont nos préjugés —
d’aprés une structure d’anticipation et de précompréhension qui, selon
Heidegger, appartient au mode d’étre de tout €tant qui comprend historique-
ment.

La compréhension étant dia-logos, le langage est le lieu de I'interpréta-
tion. Dans cette perspective, le langage €tant non pas objectivation et
instrument, mais lieu ontologique de 1'accés au monde, et au monde de
Pautre, la traduction se présente comme une situation cruciale, qui montre
dans la compréhension la structure polaire de la méprise et de I'entente, de

7 Verfremden, opposé A verdeutschen («traduire en allemand»), est littéralement
«traduire en étranger» (cf. LEPSCHY 1981, p. 448).



386 SILVANA BORUTTI

la distanciation aliénante et de ’appartenance (cf. Ricceur 1986, p. 96 ss.).
La traduction est une situation de compréhension troublée, difficile, et donc
exemplaire, ou le dialogue se passe dans deux langues différentes: une
situation de méprise'®, qui montre que ce que 1’on comprend n’est pas
"autre en tant qu’individu, mais son texte, son monde. Le traducteur doit a
la fois maintenir le sens du discours originaire, et le rétablir dans un monde
linguistique différent. Si je comprends la langue étrangere en tant que
bilingue, je ne traduis pas, parce que je ne traverse aucune distance: en
comprenant, j'accomplis un acte vital immédiat, de participation a un
monde. Si par contre je dois traduire, je me constitue en tant qu’interpréte
de la «chose du texte». Le traducteur est un interprete obligé de décider sur
le sens de 1'original: il doit sacrifier en partie les raisons des deux langues
pour restituer un «contenu«, a savoir, la transcendance du sens par rapport
a son auteur (cf. Gadamer 1960, pp. 361-367).

C’est cette situation de la compréhension, que Gadamer appelle «fusion
d’horizons», ot un objet, qui n’appartient ni a ’interpréte, ni a 1’auteur,
mais est «quelque chose en commun» qui les joint, voit la lumiere. Le
dialogue n’est donc pas une compréhension d’ames a ames, mais une parti-
cipation a un sens commun: les sujets se comprennent sur la chose, dans la
transcendance du texte. Cette structure intersubjective (pensée de facon
idéaliste non pas comme une stratégie, mais comme une intégration a un
niveau supérieur) est dominée par le «présupposé de la perfection»
(Gadamer 1987, p. 17 ss.). Dans la compréhension, on est conduit par le
présupposé de l'achévement du texte: autrement dit, on a une attente de
sens qui amene a rapporter ce que le texte dit a la vérité, et a se laisser
transformer par 1’opinion d’autrui. La traduction n’est qu’un cas-limite de
la compréhension dialogique, ou deux langues s’intégrent dans un horizon
plus large de sens. Comme le dit Ricceur (1986, p. 100), la chose du texte,
le texte comme fragment de vérité qui croit dans les actes de compréhen-
sion, prime chez Gadamer sur les interlocuteurs et sur les signifiants. Ce
qui prime est alors le théme platonicien (cf. Berman 1986) de la traduction
comme croissance du sens, universalisation par ou chaque langue se
rapproche du langage de la chose, tandis que le theme de I’'impossibilité de
la traduction du corps signifiant disparait.

5. Traduction, ontologie, philosophie

On a vu que la question de la traduction se pose de facon autonome
dans la méme conjoncture épistémologique que celle de la compréhension

'8 Le theme de la méprise comme condition de départ de la compréhension est
de SCHLEIERMACHER (cf. 1819, tr. fr. p. 123).



TRADUCTION ET CONNAISSANCE 387

des formes et des significations individuelles — en d’autres termes lorsque
le statut cognitif des sciences humaines est en question. La scéne de la
compréhension en sciences humaines montre en fait un lien fondamental
entre la question de la traduction et la question cognitive et ontologique
de T'altérité. Le cas de 'anthropologue qui étudie une culture radicalement
étrangere en est une forme-limite. II doit comprendre le sens d’une altérité
radicale, en gardant et en montrant en méme temps la distance. 1l se
trouve tout d’abord dans la situation d’échec théorisée par I’herméneutique
heideggerienne comme précompréhension: celle ot chaque sujet comprend
a partir de sa propre ouverture de sens, et de la structure d’anticipation
qui le constitue en tant qu’étre historique. Autrement dit, la compréhen-
sion n’est pas le lieu de la transparence et de la saturation du sens, mais
le lieu de la médiation: on comprend seulement sous la forme de
processus de parole, a travers la reconstruction-traduction du texte
d’autrui.

En effet, comment arrive-t-il que 1’anthropologue comprenne en tradui-
sant? Sur le terrain, 1’anthropologue entre dans une autre langue en partici-
pant & une forme de vie. Il peut devenir bilingue, et risquer a la limite de
devenir 'autre: dans ce cas |’anthropologue vit et parle dans 1’espace de
sens borné par une langue, il partage et comprend dans ce que Gadamer
appelle un acte vital immédiat, mais il ne traduit pas et il ne se forme pas
une compréhension de 1’autre qui en restitue la distance. L’anthropologue
n’arrive a comprendre qu’en demeurant dans la distance, dans des situations
langagi¢res de dialogue, de médiation, de compromis. A ce niveau, la
compréhension est une forme de traduction qu’on peut appeler «simulation
ontologique» (cf. Papi 1988, pp. 463-464): en interagissant sur le terrain,
on acquiert la capacité de saisir les modes d’action inscrits dans le langage.
La compréhension s’achéve et se transforme en savoir, de retour chez soi,
dans 1’écriture du compte rendu pour la communauté scientifique.
Comprendre, c’est alors, pour l’anthropologue, traduire dans I’écriture
scientifique la forme de vie de 1’autre, objectiver et communiquer dans sa
propre langue le sens auquel il a participé dans un corps signifiant et dans
un horizon d’existence différents. C’est 12 le compromis, le double lien,
qu’est essentiellement toute traduction: on ne peut pas ne pas traduire, a
savoir, ne pas ouvrir sa propre langue a des formes différentes d’interaction
entre les signifiants et le sens; mais ['on ne peut pas traduire, a savoir,
reproduire dans sa propre langue le corps signifiant de I’autre: en tradui-
sant, on objective le sens, mais en méme temps on en laisse tomber le
corps, qui est également constitutif du sens. La traduction est mémoire et
oubli'®,

¥ Un traducteur francais du XVI° sieécle signait ses travaux par l’embleéme
«Acuerdo-Olvido»: cf. BERMAN 1988, p. 38.



388 SILVANA BORUTTI

L’herméneutique gadamerienne, et en général les théories qui mettent
’accent sur la traductibilité du sens et du contenu au détriment du signi-
fiant linguistique®’, finissent par présupposer I'indépendance du sens par
rapport au corps signifiant. Dans cette perspective la traduction, qui arrive a
rompre le lien signifiant/signifié constitutif de toute langue, apparait comme
une opération secreétement philosophico-métaphysique, parce qu’elle ramene
les langues vers le langage, vers leur essence de logos, en délivrant 1'idéa-
lit¢ du sens du lien de la lettre (cf. Berman 1986)?!. Cest 1a un point de
vue qui ramene le philosophique de la traduction a une forme de plato-
nisme du sens.

Benjamin a parlé de la valeur philosophique de la traduction, dans une
analyse renvoyant non pas au théme de l’idéalité du sens, mais plutdt au
theme philosophico-théologique du lien nécessaire entre l;origine du
langage et la pluralité des langues historiques. Dans La tdche du traducteur
(1923), Benjamin reprend ['idée romantique de la traduction comme
fonction critique qui, demeurant dans 1’écart entre deux langues, en enrichit
la vie, indiquant un état esthétique et cognitif achevé; et il repense théolo-
giquement, a partir du theme hébraique du langage en tant que création et
révélation, le lien philosophique entre la pluralité des langues et 1’ontologie
du manque du langage parfait22. La traduction est essentiellement «forme»:
elle se rapporte de fagon critique et philosophique a 1'original, en tirant au
jour la «loi» de traductibilité; elle n’en est pas la copie, une reproduction
du contenu, mais la révélation de 1’étre linguistique. Comme le dit De Man
(1986, p. 84), elle est une activité intralinguistique, qui «se réfere a ce qui
dans l’original appartient au langage, et non pas au signifi€¢ en tant que
corrélatif extralinguistique».

Par rapport aux langues, la traduction est une forme de survie (cf.
Derrida 1985), un supplément qui ramene les langues a leur origine: elle
montre dans des objets partiels, les langues historiques, leur alliance essen-
tielle, a savoir, leur appartenance a l'objet total qu’est la langue pure (die
reine Sprache), archétype. En tant que pressentiment de la langue pure, la
traduction n’est pas similitude, mais forme, lien, semblable au lien qui joint
les fragments d’'un méme vase. La traduction évoque la fracture et la
recomposition: elle montre dans les langues le fragment et la désarticula-

20 LADMIRAL (1986, p. 83) oppose les «sourciers», qui, en traduction, «s’attachent
au signifiant de la langue du texte source», aux «ciblistes», qui respectent le sens
«qui doit advenir dans la langue cible».

2l En méme temps, la traduction montre le scandale du langage philosophique,
qui rattache D’universalité rationnelle du concept aux idiotismes des langues
historiques: cf. Ladmiral 1989, p. 6.

22 Lien pensé par MALLARME (1895) dans le fameux passage de «Crise de vers»
(«Les langues imparfaites en cela que plusieurs, manque la supréme...»), cité par
Benjamin.



TRADUCTION ET CONNAISSANCE 389

tion, et symbolise en méme temps un horizon de restauration. C’est 1a un
théme philosophico-théologique, avec lequel Benjamin représente a la fois,
comme le dit Scholem (1972) a propos de la conception benjaminienne de
I’histoire, I’histoire brisées et corrompue (la dispersion et I’imperfection des
langues historiques), et le concept kabbaliste du Tikkun, de la restauration
messianique de 1’essence originaire des choses.

L’état pur du langage, annoncé dans la constellation discontinue des
langues historiques, et pensé comme un noyau intouchable, avec les traits
du sacré, est donc une figure philosophico-théologique de la vérité?>. Point-
limite de conciliation des langues, pensé a partir du rapport de traduction
des langues fragmentaires, le langage pur est le fondement, nécessaire et
absent en méme temps, qui montre 1’étre de la langue. Du point de vue de
ce qui fait d’une langue une langue, la langue ne communique qu’elle-
méme: le «dire», I’expression, le mode d’entendre (Art des Meinens), non
pas le contenu, l'entendu (Das Gemeinte). Benjamin dit, dans Sur le
langage en général et sur le langage humain (1916) (encore un théme théo-
logique), que 1’étre spirituel qui se communique dans le langage est le
nom: le nom propre, qui est «la communauté de I’homme avec la parole
créatrice de Dieu». Mais qu’est-ce que le nom propre, limite intraduisible
de toute traduction, signifiant ot le sens est inséparable de la lettre, sinon le
symbole du noyau intouchable du langage, et en méme temps du double
bind inscrit dans toute traduction (cf. Derrida 1985, p. 228)? La traduction
portant vers l’essence est a la fois nécessaire et impossible. Traduire 2 la
lettre, mot & mot, nom a nom, c’est montrer symboliquement dans les
langues historiques leur désarticulation par rapport a 1’essence absente, au
langage pur fait de noms. «La version interlin€aire du texte sacré est I’ar-
chétype ou I’idéal de toute traduction» (Benjamin 1923, tr. fr. p. 275): mais
c’est aussi ce qui condamne au silence les traductions humaines. La traduc-
tion d’Holderlin de Sophocle, littérale jusqu’a la désarticulation de la
langue et du langage, est ce qui porte le poete a la folie.

La traduction des langues fragmentaires et babélesques est donc d’apres
Benjamin une activité philosophique qui montre l’alliance symbolique des
langues, fragments qui signifient le manque de ’entier. Si dans les appro-
ches théorico-€pistémologiques de la traduction le sens est vu tantdt comme
composante, tantdt comme systéme, dans les approches interprétatives et
philosophiques il apparait plutdt comme un organisme signifiant qui est
fragment, annonce, pressentiment de vérite.

23 Sur la conception du langage chez Benjamin, cf. MoroNCINI 1984, ch. T et II.
Sur les themes du noyau intouchable du langage, du sacré et du nom, cf. DERRIDA
1985.



390 SILVANA BORUTTI
BIBLIOGRAPHIE

BeEnJAMIN, W.

[1916] Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, in Gesam-
melte Schriften, sous la direction de R. Tiedemann et H. Schweppenhéuser,
coll. de Th. W. Adorno et G. Scholem, 6 vols., Suhrkamp, Frankfurt a.
Main 1972-1987, vol. 11, t. I, pp. 140-157; tr. fr. de M. de Gandillac Sur le
langage en général et sur le langage humain, in Mythe et violence, Denoél,
Paris 1971.

1920 Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik, A. Francke, Bern;
in Gesammelte Schriften, vol. 1, t. I, 1974, pp. 7-122; tr. fr. de Ph. Lacoue-
Labarthe et A.-M. Lang Le concept de critique esthétique dans le roman-
tisme allemand, Flammarion, Paris 1986.

1923 Die Aufgabe des Ubersetzers, préface a Ch. Baudelaire, Tableaux parisiens,
Verlag von R. Weissbach, Heidelberg; in Gesammelte Schriften, vol. 1V,
t. 1, 1972, pp. 9-21; tr. fr. de M. de Gandillac La tdche du traducteur, in
Mythe et violence, cité, pp. 261-275.

BERMAN, A.

1985  La traduction et la lettre ou I'auberge du lointain, in A. Berman et alii,
Les tours de Babel. Essais sur la traduction, Trans-Europe-Repress, Paris,
pp. 31-150.

1986  «L’essence platonicienne de la traduction», Revue d’esthétique, 12, pp. 63-
13

1988 «Tradition, translation, traduction», Le Cahier du Collége International de
Philosophie, 6, pp. 21-38.

BLUMENBERG, H.
1981 Die Lesbarkeit der Welt, Suhrkamp, Frankfurt a. Main.

BorGes, J. L.

1944 Ficciones, Sur, Buenos Aires; tr. fr. Fictions, Gallimard, Paris 1957.

1949 El Aleph, Losada, Buenos Aires, 1952%: tr. fr. L’Aleph, Gallimard, Paris
1967.

CANGUILHEM, G.
1968 Etudes d histoire et de philosophie des sciences, Vrin, Paris, 1975

DEe Launay, M. B.
1986  «Traduire le style?», Revue d’esthétique, 12, pp. 43-53.

1988 «Traduction, tradition», Le Cahier du Collége International de Philosophie,
6, pp. 45-52.

DE Man, P.

[1983] Walter Benjamin's «The Task of the Translator», in P. de M., The Resis-
tance to Theory, sous la direction de W. Godzich, Manchester University
Press, Manchester 1986, pp. 73-105.

DERRIDA, J.
1985 Des tours de Babel, in J. F. Graham (ed.), Difference in translation,
Cornell University Press, Ithaca-London, pp. 209-248.

DuUHEM, P.

1906 La théorie physique: son objet et sa structure, Chevalier & Riviére, Paris,
2¢ éd. M. Riviere, Paris 1914.

EiZ6, 1.
1981 Significato, in Enciclopedia Einaudi, vol. 12, Einaudi, Torino, pp. 831-876.



TRADUCTION ET CONNAISSANCE 391

FEYERABEND, P. K.

1965 Problem of Empiricism, I, in R. Colodny (ed.), Beyond the Edge of
Certainty, Prentice-Hall, Englewood Cliffs, pp. 145-260.

FOLENA, G.

1973 «Volgarizzare» e «tradurre»: idea e terminologia della traduzione dal
Medio Evo italiano e romanzo all'umanesimo europeo, in La traduzione.
Saggi e studi, Lint, Trieste, pp. 57-120.

GADAMER, H. G.

1960 Wahrheit und Methode, Mohr, Tiibingen, 1972°; tr. fr. Vérité et méthode,
Seuil, Paris 1976.

1987  «Sul circolo ermeneutico», Aut Aut, 217-218, pp. 13-20.

GIORELLO, G.
1985 Lo spettro e il libertino. Teologia, matematica et libero pensiero, Monda-
dori, Milano.

GOCHET, P.

1978 Quine en perspective, Flammarion, Paris.

1986 Ascent to Truth. A critical Examination of Quine's Philosophy, Philosophia
Verlag, Miinchen.

GOETHE, J. W.

1819 Noten und Abhandlungen zu besserem Verstindnis des Westistlichen
Divans, in J. W. G., West-ostlicher Divan, Cottaischen Buchhandlung,
Stuttgart.

GRANGER, G.-G.
1979  Langages et épistémologies, Klincksieck, Paris.

Hanson, N. R.
1958  Patterns of Discovery. An Inquiry into the Conceptual Foundations of
Science, Cambridge University Press, Cambridge.

HEssE, M.

1983 Comment on Kuhn's «Commensurability, Comparability, Communicability »,
in P.D. Asquith — T. Nickles (eds.), PSA /982, Philosophy of Science
Association, East Lansing, vol. I, pp. 704-711.

JAKOBSON, R.

1959 «On Linguistic Aspects of Translation», in R. A. Brower (ed.), On Transla-
tion, Harvard University Press, pp. 232-239; éd. fr. «Aspects linguistiques
de la traduction», in R. Jakobson, Essais de linguistique générale, vol. 11,
Minuit, Paris 1963, pp. 78-86.

Kunn, TH. S.

1962  The Structure of Scientific Revolutions, University of Chicago Press,
Chicago, 1970%

1969 «Poscript 1969», in Th. K., the Structure of Scientific Revolution, cité,
19702

1970 «Reflection on my Critics», in 1. Lakatos — A. Musgrave (eds.), Criticism
and the Growth of Knowledge, Cambridge University Press, Cambridge,
1974%, pp. 231-278.

1977 The Essential Tension. Selected Studies in Scientific Tradition and Change,
University of Chicago Press, Chicago.

1983 Commensurability, Comparability, Communicability, in P. D. Asquith -
Th. Nickles (eds.), PSA 1982, Philosophy of Science Association, East
Lansing, vol. II, pp. 669-688.



392 SILVANA BORUTTI

LACOUE-LABARTHE, PH. — NancCy, J.-L.

1978 L’ absolu littéraire. Théorie de la littérature du romantisme allemand, Seuil,
Paris.

LADMIRAL, J.-R.

1986 «Sourciers et ciblistes», Revie d’esthétique, 12, pp. 33-42.

1989  «Pour une philosophie de la traduction», Revue de Métaphysique et de
Morale, XCIV, 1, pp. 5-22.

LAKATOS, 1. — MUSGRAVE, A.
1970 (eds.), Criticism and the Growth of Knowledge, Cambridge University
Press, Cambridge, 1974°.

LAuDAN, L.

1965 «Griinbaum on the Duhemian Argument», Philosophy of Science, 32,
pp. 295-299; rééd. in S. Harding (ed.), Can Theories Be Refuted?,
Reidel, Dordrecht 1976, pp. 155-161.

1977 Progress and its Problems. Towards a Theory of Scientific Growth The
Regents of the University of California; tr. fr. La dynamique de la science,
Mardaga, Paris 1987.

LepscHy, G. C.

1981 Traduzione, in Enciclopedia Einaudi, vol. 14, Einaudi, Torino, pp. 446-
459,

MALLARME, S.

1895 Crise de vers, in (Euvres complétes, sous la direction de H. Mondor et
G. Jean- Aubry, Gallimard, Paris 1945, pp. 360-368.

MarrioLl, E.

1982 Storia della traduzione e poetiche del tradurre, (Dall’ umanesimo al roman-
ticismo), in Processi traduttivi: teorie e applicazioni, La Scuola, Brescia,
pp. 39-58.

MORONCINI, B.

1984 Walter Benjamin e la moralita del moderno, Guida, Napoli.

MounIn, G.

1955 Les belles infidéles, Cahiers du Sud, Paris.

NIETZSCHE, F.

1882  Die frohliche Wissenschaft, E. Schmeitzner, Chemnitz; tr. fr. Le gai savoir,
Gallimard, Paris 1950.

NOVALIS

[1795- Fragments, in Novalis® Werke, D. Verlagshaus Bong u. Co., Berlin, s. d.

1800]

PANNWITZ, R.

1917 Die Krisis der europdischen Kultur, Carl, Niirnberg.

Parr, F.
1988 «L.a comunicazione del sapere antropologico», Paradigmi, a. VI, 18,
pp. 453-468.

PARRINI, P.
1976 Linguaggio e teoria, La Nuova Italia, Firenze.

PrieTO, L.
1964 Principes de noologie, Mouton, La Hague.



TRADUCTION ET CONNAISSANCE 393

QuINE, W. V. O.

1951 «Two dogmas of empiricism», Philosophical Review, LX, pp. 20-43; rééd.
in W.V.0. Q., From a Logical Point of View, Harvard University Press,
Cambridge (Mass.) 1953, 19612, pp. 20-46.

1960  Word and Object, Massachusetts Institute of Technology, Cambridge.

1962 «Le mythe de la signification», in La philosophie analytique, Cahiers de
Royaumont, Minuit, Paris, pp. 139-169.

1969 Ontological Relativity and Other Essays, Columbia University Press, New
York.

RICEUR, P.
1986 Du texte a I'action. Essais d herméneutique, 11, Seuil, Paris,

RicoTTl, E.
1982  La traduzione nelle teorie linguistiche contemporanee, in Processi tradut-
tivi: teorie ed applicazioni, La Scuola, Brescia, pp. 71-95.

SAUSSURE, F. DE

[1916] Cours de linguistique générale, a cura di Ch. Bally e A. Sechehaye, Payot,
Paris, 19626,

SCHLEGEL, A. W. — SCHLEGEL, F.

1798-  Athenaeum. Eine Zeitschrift, Texte établi par E. Behler, 3 vol., Wissen-

1800 schaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1893 (une traduction fr. des Frag-
ments parus dans le vol. I, 2, 1798, est in Lacoue-Labarthe — Nancy 1978,
pp. 98-178).

SCHLEIERMACHER. F. D. E.

[1813] Uber die verschiedenen Methoden des Ubersetzen, in Séimtliche Werke,
sous la direction de L. Jonas et alii, Reimer, Berlin 1834-1864, 1I vol.,
1835, pp. 246-286. -

[1819] Die Kompendienartige Darstellung von 1819, in F. S., Hermeneutik, a cura
di H. Kimmerle, 2¢ éd., C. Winter, Heidelberg 1974, pp. 73-110; . fr.
L'abrégé de 1819 de Ch. Berner, CERF/PUL, Villeneuve d’Ascq 1989,
pp. 111-151.

SCHOLEM, G.
1972 Walter Benjamin und sein Engel, in G. S., Zur Aktualitidt Walter Benja-
mins, Suhrkamp, Frankfurt a. Main.

SERRES, M.
1974 Hermés ll1. La traduction, Minuit, Paris.

SHAPERE, D.

1966 Meaning and Scientific Change, in R. G. Colodny (ed.), Mind and
Cosmos; Essays in Contemporary Science and Philosophy, University of
Pittsburgh Press, Pittsburgh, pp. 41-85; rééd. in 1. Hacking (ed.), Scientific
Revolutions, Oxford University Press, Oxford 1981.

SPERBER, D.
1982 Le savoir des anthropologues, Hermann, Paris.

STEINER, G.
1975 After Babel, Oxford University Press, London.

Szonpr, P.
1975 Einfiihrung in die literarische Hermeneutik, Suhrkamp, Frankfurt a. Main.



	Traduction et connaissance

