Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 4

Artikel: Le probleme de I'a priori et la conception évolutionniste des lois de la
pensée

Autor: Bouveresse, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381450

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 353-368

LE PROBLEME DE L’A PRIORI
ET LA CONCEPTION EVOLUTIONNISTE DES LOIS
DE LA PENSEE

JACQUES BOUVERESSE

Résumé

Il n'y a pour Kant que deux facons de concevoir une correspondance
nécessaire entre l'expérience et les concepts de ses objets: ou bien I’ expé-
rience rend les concepts possibles, ou bien ce sont les concepts eux-mémes
qui rendent 1'expérience possible. Kant rejette la premiére solution et
adopte la seconde. Il existe, cependant, une troisieme possibilité, que Kant
écarte également, parce qu’elle conduit, selon lui, nécessairement a une
position sceptique: ¢ est celle qui postule une sorte d’ harmonie préétablie
entre les lois de la pensée et celles de la nature. Aprés avoir réexposé I’ ar-
gument de Kant, on examinera les conceptions de quelques théoriciens qui
se réclament de cette troisiéme position, influencées par Darwin, tels Mach
et Boltzmann, et I'on s'interrogera sur les raisons pour lesquelles Frege a
manifesté une telle méfiance a I'égard des conquétes que le darwinisme
était en train de réaliser sur le terrain de la théorie de la connaissance.

Kant, dans la Critique de la raison pure, définit I’entendement comme
une spontanéité de la connaissance (par opposition a la réceptivité de la
sensibilité), un pouvoir de penser ou de former des concepts ou un pouvoir
de formuler des jugements, toutes définitions qui, estime-t-il, reviennent au
méme, lorsqu’elles sont correctement comprises. Mais la formule qui lui
semble exprimer le plus adéquatement la nature de I’entendement est celle
qui consiste a le caractériser comme étant le pouvoir des régles. L. entende-
ment «est, nous dit-il, occupé a chaque instant a épier les phénomenes dans
le but d’y découvrir une régle quelconque» (A 126); et les régles, en tant
qu’elles sont objectives, s’appellent lois. Mais, bien que nous puissions
découvrir par I’expérience un bon nombre de ces lois, les régles suprémes
auxquelles obéissent les phénoménes ne sont pas des régles que nous avons
pu, a proprement parler, y trouver, mais des régles que nous leur avons
imposées, des régles que certaines formulations kantiennes nous incitent a
considérer comme étant des reégles que nous y avons mises. Ces regles
n’enregistrent pas simplement la présence d’un ordre et d’une régularité que



354 JACQUES BOUVERESSE

nous avons pu constater dans I'expérience, ce sont elles qui imposent aux
phénomenes 'ordre et la régularit€ avec lesquels nous les voyons se
présenter. A la question de savoir comment peut se réaliser 1’accord que
nous observons entre, d’une part, la spontanéité de la connaissance et,
d’autre part, ce que l'on pourrait appeler la spontanéité concurrente des
phénomenes, que rien n’oblige & premiére vue a s’aligner sur la premicére,
Kant répond que cet accord est rendu simultanément possible et nécessaire
par le fait que les phénomenes, en tant qu’objets d’une expérience possible,
tirent de I’entendement lui-méme leur possibilité formelle et sont par le fait
constitutivement obligés de se soumettre a ses regles.

Le but des arguments transcendantaux est, comme on |’a dit, de fournir
«non seulement des raisons, mais également de bonnes raisons pour la
défense de certaines de nos croyances instinctives les plus centrales '»,
comme par exemple notre croyance a l’existence d’un ordre causal entre les
phénomenes, qui existe indépendamment de notre expérience. La raison
invoquée dans les cas de ce genre est que les croyances en question font
partie des préconditions qui doivent étre réalisées pour que nous puissions
avoir une expérience en général et des croyances de nature quelconque.
Mais le prix a payer pour cela, qui a semblé excessif et inacceptable a
beaucoup de philosophes et de scientifiques, est évidemment 1’idéalisme,
puisque la solution kantienne nous oblige apparemment a admettre que les
arguments transcendantaux ne nous révelent a priori quelque chose sur la
nature des objets de notre expérience que dans la mesure ou cette connais-
sance que nous obtenons a priori est avant tout celle d’une contribution
apportée par l’esprit et non par les objets eux-mémes. Kant nous dit lui-
méme que «les lois n’existent pas dans les phénomenes, mais n’existent
que relativement au sujet auquel les phénomenes sont inhérents, pour autant
qu’il est doué d’entendement, pas plus que les phénoménes n’existent en
soi, mais seulement relativement au méme étre, pour autant qu’il a des
sens» (B 164). On ne peut, selon Kant, abandonner le point de vue trans-
cendantal pour revenir a une forme de réalisme plus «naif» et tenter de
retrouver des lois dont on pourrait dire qu’elles sont réellement «dans les
phénomenes», sans se trouver, du méme coup, obligé de renoncer a I'idée
d’une concordance nécessaire entre les concepts a priori de I’entendement
et les objets de 1’expérience. Or, pour Kant, cette concordance ne peut étre
que nécessaire; et ¢’est pourquoi il n’y a de choix réel qu’entre I'idéalisme
transcendantal et le scepticisme. Dans ce qui suit, apres avoir exposé 1'ar-
gumentation kantienne, j’examinerai un type classique de solution «scep-
tique» (selon le critére kantien), appuyé sur la théorie de 1’évolution, qui lui

I Ross ANDERSON, «Transcendantal Arguments and Idealism», in Idealism Past
and Present, edited by GODFREY VESEY, Cambridge University Press, Cambridge,
1982, p. 211.



PROBLEME DE L’A PRIORI ET CONCEPTION EVOLUTIONNISTE 355

a ¢€té opposé€ par la suite et qui a connu a un moment donné une fortune
considérable chez certains théoriciens qui €taient a la fois des partisans
déclarés de Darwin et des adversaires déterminés de I'idée de la chose en
soi inconnaissable.

I. Le probleme de la concordance entre la spontanéité de [ entendement
et le comportement des objets de I expérience

Kant dit, dans la Critique de la raison pure, qu’il n’y a que deux
facons dont on peut concevoir comme nécessaire une concordance entre
I’expérience et les concepts (purs) de ses objets: ou bien ’expérience rend
les concepts en question possibles, ou bien ce sont les concepts eux-mémes
qui rendent I’expérience possible. Puisque la premiere solution doit étre
¢cartée pour des raisons bien connues, il ne reste, du point de vue de Kant,
comme possibilit¢ que la seconde, que I’on pourrait appeler un systéme
d’épigenese de la raison pure: les catégories de ’entendement contiennent
les principes de la possibilité de toute expérience.

On pourrait, il est vrai, songer a une troisiéme voie intermédiaire entre
les deux précédentes, qui correspondrait a ce que 1'on peut appeler un
systeme de préformation de la raison pure. Pourquoi ne pas admettre que
les catégories ne sont ni les premiers principes a priori de la connaissance
ni des principes tirés de 1’expérience, mais de simples dispositions subjec-
tives a penser d’une certaine manie¢re qui ont été¢ mises en nous a l’origine
par le Créateur et réglées d’une maniere telle que leur usage se trouve étre
exactement en accord avec les lois de la nature auxquelles sont soumis les
phénomenes de 1’expérience? Si I’on décidait d’adopter une conception de
ce genre, on n’aurait pas besoin de soutenir que I'expérience est la condi-
tion de possibilité des concepts et pas davantage que les concepts consti-
tuent la condition de possibilité de 1’expérience en général. La vérité serait
tout simplement que ces concepts, d’une part, et 1’expérience a laquelle ils
sont appliqués, d’autre part, sont tels qu’une correspondance permanente
existe entre les deux, en vertu de dispositions qui ont été prises au début
par le Créateur.

Kant objecte, cependant, précisément que si I’accord entre 1’expérience
et les concepts que nous lui appliquons était réalisé de cette fagon, alors la
conformité entre les phénomenes de I’expérience et les concepts purs de
I’entendement ne serait qu’un simple fait auquel il serait impossible de
reconnaitre une nécessité quelconque. L’objection décisive contre la solu-
tion intermédiaire est, dit Kant, que:

[...] En pareil cas manquerait aux catégories la nécessité qui appartient
essentiellement a leur concept. En effet, par exemple, le concept de la cause, qui
exprime la nécessité d’un effet sous une condition supposée, serait faux, s’il ne



356 JACQUES BOUVERESSE

reposait que sur une nécessité subjective arbitraire et innée en nous (uns einge-
pflanzten) de lier certaines représentations empiriques selon une telle regle de
relation. Je ne pourrais pas dire que l'effet est li€ a la cause dans l'objet
(Object) (c’est-a-dire nécessairement), mais seulement que je suis constitué de
telle sorte que je ne peux pas penser cette représentation autrement que liée de
cette manilre; or, c’est la précisément ce que le sceptique désire le plus.
(B 168.)

En d’autres termes, si, par exemple, nous avions €t€¢ pourvus a l’origine
d’une inclination irrésistible a appréhender les phénomenes conformément a
certaines lois et que cette inclination se trouve €tre invariablement satisfaite
par la maniere dont les phénomenes de la nature nous apparaissent et sont
liés les uns aux autres dans les faits, nous ne serions toujours pas autorisés
a transformer notre propension subjective en une nécessité a laquelle les
objets eux-mémes sont soumis. Ils ne seraient évidemment pas tenus intrin-
sequement, bien qu’ils le fassent régulierement, de nous apparaitre de cette
facon. Expliquer le succeés de la connaissance par quelque chose comme
une harmonie préétablie entre les lois de la pensée et celles de la nature,
entre la spontanéité de nos concepts et, si ’on peut dire, celle des objets,
qui ont leurs lois, comme notre pensée a les siennes, reviendrait, selon
Kant, & adopter une position qui est fondamentalement celle du sceptique.
La seule facon d’éviter le scepticisme est d’admettre que |’entendement est
lui-méme «la I€gislation antérieure a la nature» (die Gesetzgebung vor die
Natur), c’est-a-dire que «sans entendement il n’y aurait nulle part de
nature» (A 126), que «l’entendement est lui-méme la source des lois de la
nature» (A 128), une conception qui ne peut sembler absurde ou en tout
cas paradoxale qu’a la condition d’oublier qu’il n’est évidemment pas ques-
tion pour l’entendement de prescrire des lois aux choses en soi, mais
uniquement aux phénomenes, c’est-a-dire aux objets d’une expérience
possible. La seule fagon dont un ordre et une régularité imposés aux objets
de la nature par la maniere dont nous les appréhendons puissent néanmoins
avoir une valeur objective est que les objets soient contraints de s’y
conformer par le simple fait d’étre les objets d’une expérience possible en
général. Kant soutient que: «L’ordre et la régularité dans les phénomenes,
que nous appelons nature, est une chose que nous y introduisons nous-
mémes et que nous ne pourrions pas non plus trouver en eux, si nous, ou la
nature de notre esprit, ne les y avions pas mis originairement. Car cette
unité de la nature doit étre une unité nécessaire, c’est-a-dire une unité a
priori certaine de la liaison des phénomenes» (A 125). Mais, bien que Kant
soit en méme temps amené a certains moments a suggérer que 1’entende-
ment lui-méme pourrait peut-étre, a travers les concepts qu’il fournit, étre
considéré comme «l’auteur de l'expérience dans laquelle ses objets sont
rencontrés» (B 127), possibilité qui justement a échappé a Hume, il
voudrait précisément écarter une fois pour toutes la tentation de dire que les
lois de la nature et 1'unité formelle de la nature, qui ont leur source dans



PROBLEME DE L’A PRIORI ET CONCEPTION EVOLUTIONNISTE 357

’entendement, ne sont rien de plus que le résultat d’une projection effec-
tuée sur la réalité a partir de propriétés ou de dispositions qui sont constitu-
tives de la nature du sujet connaissant lui-méme.

Au lieu d’une harmonie établie a 'origine une fois pour toutes entre les
lois qui gouvernent le fonctionnement de 1'esprit et celles qui gouvernent le
comportement des objets de la nature, on pourrait, de toute évidence — et
sans imposer aucun changement fondamental & la nature de la solution
intermédiaire que rejette Kant — songer a une harmonisation progressive qui
a été rendue possible et qui peut étre expliquée par les mécanismes de
[’évolution biologique et qui a conduit finalement a la correspondance que
nous croyons pouvoir observer. C’est ce qui est suggéré, par exemple, par
Peirce, pour qui une sorte d’instinct abductif, constitutivement prédisposé a
la connaissance des lois de la nature, s’est constitué sous 1’effet de 1'évolu-
tion. On pourrait dire d’une certaine maniere que, sous l'influence de ces
mémes lois de la nature que nous nous efforcons de connaitre, il s’est
formé pour finir un étre dont la constitution est naturellement adaptée a la
connaissance des lois en question. C’est, selon Peirce, la seule explication
qui nous permette de rendre compte d’'un phénomene aussi remarquable et
aussi improbable que le succes de la connaissance. «Il est certain, écrit-il,
que le seul espoir que le raisonnement rétroductif atteigne jamais la vérité
est qu’il puisse y avoir une tendance naturelle & une concordance entre les
idées qui se présentent a 1’esprit humain et celles qui entrent en jeu dans
les lois de la nature? » Effectivement, pourquoi la concordance remar-
quable qui semble exister entre ce que Kant appelle la «spontanéité des
concepts» et I’expérience et qui est, semble-t-il, attestée par la réussite
spectaculaire du projet de la connaissance, ne serait-elle pas elle-méme le
résultat d’une longue évolution que la théorie darwinienne nous permet
d’expliquer?

Il. La théorie de I'évolution peut-elle s’ appliquer aux lois de la nature
elles-mémes?

Frege, a une époque ou la théorie de I'évolution s’¢tait déja largement
imposée et avait commencé a étre utilisée pour résoudre certains problemes
traditionnels de la théorie de la connaissance, a réagi avec une méfiance
caractéristique contre la tendance — selon lui désastreuse — a introduire dans
tous les domaines, y compris la logique, des considérations de type évolu-
tionniste. Dans un fragment qui a été rédigé entre 1879 et 1891, il écrit:

2 Collected Papers of Charles Sanders Peirce, edited by CHARLES HARTSHORNE
and PAuL WEIss, The Belknap Press of Harvard University Press, Cambridge, Mass.,
1965, vol. 1, § 8I.



358

une

JACQUES BOUVERESSE

A notre époque, ou la théorie de I’évolution meéne sa campagne victorieuse
a travers les sciences et ou la conception historique de toutes choses menace de
transgresser les limites qui sont les siennes, on doit se préparer a des questions
d’une espéce surprenante. Si I’homme, comme tous les étres vivants, évolue et a
poursuivi son évolution, les lois de sa pensée ont-clles alors toujours été valides
et conserveront-elles toujours leur validité? Est-ce qu'une déduction qui est en
ce moment correcte sera encore correcte dans des siecles et a-t-elle déja été
correcte il y a des siécles? Il y a manifestement ici une confusion des lois de la
pensée réelle et de celles de la déduction correcte. Regardons la chose d’un peu
plus pres. Des lois, au sens auquel nous parlons de lois naturelles, de lois
psychologiques, mathématiques ou logiques, ne peuvent, a strictement parler,
pas du tout se modifier. Car une loi de ce genre, énoncée completement, doit
contenir toutes ses conditions et étre a présent valide indépendamment du lieu et
du moment. La loi d’inertie, par exemple, prétend a une validité illimitée pour
ce qui est de I’espace et du temps. Si elle semblait par exemple ne pas étre
valide dans la région de Sirius, alors il faudrait supposer quielle n’est pas
encore compleétement énoncée, dans la mesure ot I'on aurait oublié¢ une condi-
tion qui est remplie ici, mais ne 1’est pas dans la région de Sirius. Une condition
proprement dite contient toujours quelque chose d’indéterminé et peut par
conséquent, selon que ceci est déterminé de cette fagon ou d’une autre, devenir
une proposition vraie ou une proposition fausse. De la méme fagon: si aprés un
certain temps la loi d’inertie semblait ne plus étre valide, cela constituerait un
indice du fait qu’il faudrait encore ajouter une condition, qui aurait été¢ remplie
antérieurement, mais ne le serait plus apres. C’est de la méme facon qu’il
faudrait concevoir la chose dans le cas de la prétendue modification des lois de
la pensée; elle ne pourrait €tre qu’apparente et serait un indice de I'incomplé-
tude de la connaissance que nous avons d’elles. Si maintenant on veut ici
entendre par lois de la pensée les lois logiques, on voit aisément [’absurdité
d’une condition qui se rapporterait par exemple au contenu de notre cerveau en
phosphore ou a quelque autre élément changeant en [’homme. Il pourrait alors
aisément se faire que chez certains hommes un tel changement se soit déja
produit, chez d’autres non, et que, par suite de cela, de certaines vérités il
suivrait pour certains le contraire de ce qui s’ensuit pour d’autres. Cela contredit
totalement I’essence d’une loi logique, parce que cela contredit le sens du mot
‘vrai’, qui interdit qu’une référence soit faite a I’étre connaissant.

Si, en revanche, on entend par lois de la pensée des lois psychologiques,
alors on ne peut pas écarter a priori la possibilité qu’elles contiennent quelque
chose qui change avec l’espace et le temps, que par conséquent la pensée ait
lieu actuellement autrement qu’il y a 3000 ans?.

En d’autres termes, Frege considére que ce qui peut évoluer et avoir
histoire est notre connaissance des lois, mais certainement pas les lois

elles-mémes. Ce qui est vrai est simplement que la validité des lois de la
nature est subordonnée a la réalisation de conditions diverses, qui sont ou
ne sont pas mentionnées explicitement dans 1’énoncé des lois, ou qui, si
elles sont indiquées, le sont d’une maniere qui laisse subsister une certaine
indétermination, de sorte qu’il est toujours possible que I'on découvre a un

3 GorTLOB FREGE, «Logik», in Nachgelassene Schriften, Felix Meiner Verlag,

Hambourg, 1969, p. 4-5.



PROBLEME DE L’A PRIORI ET CONCEPTION EVOLUTIONNISTE 359

moment donné qu’il est nécessaire d’ajouter des précisions et des restric-
tions supplémentaires pour pouvoir continuer a affirmer la validité univer-
selle de la loi. On pourrait craindre que la «vérité» de la loi ne se trouve
ainsi particularisée et relativisée de fagon regrettable. Mais, en fait, il n’en
est rien, puisque I’énoncé hypothétique qui est obtenu a chaque fois que
’on ajoute une condition supplémentaire — qui peut étre ou ne pas étre
réalisée — conserve manifestement une validité absolue ou, en tout cas, une
prétention a la validité absolue, complétement indépendante de la référence
a I’espace et au temps et qui est pour Frege constitutive de 1’idée méme de
loi.

L’idée d’une évolution possible des lois de la nature elles-mémes a été
suggérée a un moment donné par Boutroux dans son livre sur la contin-
gence des lois de la nature. Apres avoir rappelé que 'invariabilité n’équi-
vaut pas par elle-méme a la nécessité interne, bien qu’elle en constitue ce
qu’il appelle le «symbole extérieur», Boutroux écrit ceci a propos du prin-
cipe de causalité:

«[...] Il ne faut pas oublier que c’est I’expérience elle-méme qui a intro-
duit dans I’esprit humain et progressivement €puré 1’idée scientifique de
cause naturelle. Cette idée n’est pas celle d’un principe a priori qui régit
les modes de 1’étre, c’est la forme abstraite du rapport qui existe entre ces
modes. Nous ne pouvons pas dire que la nature des choses dérive de la loi
de causalité. Celle-ci n’est pour nous que 1’expression la plus générale des
rapports qui dérivent de la nature observable des choses données. Suppo-
sons que les choses, pouvant changer, ne changent cependant pas: les
rapports seront invariables, sans que la nécessité regne en réalité. Ainsi la
science a pour objet une forme purement abstraite et extérieure, qui ne
préjuge pas la nature intime de I'étre®.» «La science déductive, constate
Boutroux, est radicalement abstraite. Elle détermine les rapports des choses,
a supposer que la nature en demeure immobile» (ibid., p. 136). Mais il n’y
a, bien entendu, aucune nécessité qui contraigne cette nature a demeurer
immobile.

La doctrine de la contingence, que développe Boutroux, constitue une

N

préparation a une doctrine de la liberté, qui est résumée de la facon
suivante dans la conclusion:

Selon cette doctrine, les principes suprémes des choses seraient encore des
lois, mais des lois morales et esthétiques, expressions plus ou moins immédiates
de la perfection divine, préexistant aux phénomeénes et supposant des agents
doués de spontanéité: ce serait le bien pratique, ou idéal qui mérite d’étre
réalisé, qui cependant peut ne pas 1'étre, et qui ne se réalise en effet que
lorsqu’il est accompli spontanément. Quant aux lois de la nature, elles n’au-

4 EMILE BOUTROUX, La contingence des lois de la nature, Alcan, Paris, 1895,
p. 23.



360 JACQUES BOUVERESSE

raient pas une existence absolue; elles exprimeraient simplement une phase
donnée, une €tape et comme un degré moral et esthétique des choses. Elles
seraient 1'image, artificiellement obtenue et fixée, d’un modele vivant et mobile
par essence. La constance apparente de ces lois aurait sa raison dans la stabilité
inhérente a 1'idéal lui-méme. (...) Le triomphe complet du bien et du beau ferait
disparaitre les lois de la nature proprement dites et les remplacerait par le libre
essor des volontés vers la perfection, par la libre hiérarchie des ames. (/bid.,
p. 169-170.)

Poincaré a réagi a I'idée de la possibilité¢ d'une évolution des lois de la
nature en faisant remarquer que, si le philosophe peut légitimement se
poser une question de ce genre, il est tout a fait inconcevable que les scien-
tifiques acceptent jamais une conception évolutionniste des lois de la
nature:

M. Boutroux, dans ses travaux sur la contingence des lois de la nature, s’est
demandé si les lois naturelles ne sont pas susceptibles de changer, si alors que
le monde évolue continuellement, les lois elles-mémes, c’est-a-dire les regles
suivant lesquelles se fait cette évolution, seront seules exemptes de toute varia-
tion. Une pareille conception n’a aucune chance d’étre jamais adoptée par les
savants; au sens ot ils I’entendraient, ils ne sauraient y adhérer sans nier la légi-
timité et la possibilité méme de la Science”.

Poincaré estime que ['immuabilité des lois est présupposée par la
science et figure dans les prémisses de tous nos raisonnements scientifi-
ques, elle doit par conséquent, dit-il, apparaitre également dans nos conclu-
sions (p. 9). Et elle ne peut, pour cette raison, constituer une hypothese
douce de sens et susceptible d’€tre testée. «Il n’est pas, écrit-il, une seule
loi que nous puissions énoncer avec la certitude qu’elle a toujours €té€ vraie
dans le passé avec la méme approximation qu’aujourd’hui, je dirai plus,
avec la certitude qu’on ne pourra jamais démontrer qu’elle été fausse autre-
fois. Et néanmoins il n’y a rien la qui puisse empécher le savant de garder
sa foi au principe de I'immuabilité, puisqu’aucune loi ne pourra jamais
descendre au rang de loi transitoire, que pour étre remplacée par une autre
loi plus générale et compréhensive; qu’elle ne devra méme sa disgrace qu’a
I’avénement de cette loi nouvelle, de sorte qu’il n'y aura pas eu d’inter-
regne et que les principes resteront saufs; que ce sera par eux que se feront
les changements et que ces révolutions mémes paraitront en étre une confir-
mation éclatante» (ibid., p. 28-29). L’opinion de Poincaré est qu’il n’y a
jamais eu a aucun moment de question concernant la possibilité que les lois
elles-mémes varient réellement; la seule question que 1’on peut se poser a
la rigueur est de savoir si les hommes peuvent les croire variables: «Les
lois considérées comme existant en dehors de 'esprit qui les crée ou qui les
observe sont-elles immuables en soi? Non seulement la question est inso-

5 HENRI POINCARE, «L’évolution des lois», in Derniéres Pensées, Flammarion,
Paris, 1913, p. 5.



PROBLEME DE L’A PRIORI ET CONCEPTION EVOLUTIONNISTE 361

luble, mais elle n’a aucun sens» (p. 29). Poincaré, d’une maniére qui fait
irrésistiblement songer a Kant (correctement ou incorrectement compris) et
qui est tout a fait éloignée du réalisme de Frege, écrit:

A quoi bon se demander si dans le monde des choses en soi les lois
peuvent varier avec le temps, alors que dans un pareil monde, le mot de temps
est peut-étre vide de sens? De ce que ce monde est, nous ne pouvons rien dire,
ni rien penser, mais seulement de ce qu’il parait ou pourrait paraitre a des intel-
ligences qui ne différeraient pas trop de la notre. (P. 29-30).

Frege, comme nous I'avons vu, exclut que le sens du mot «vrai» puisse
comporter une référence au sujet connaissant qui reconnait le vrai comme
tel. Dire que les vérités elles-mémes peuvent avoir une histoire reviendrait
précisément a confondre les lois de 1'étre-vrai (Wahrsein) avec celles du
tenir-pour-vrai (Fiihrwahrhalten) ou du paraitre-vrai (a des étres comme
nous). «2 fois 2 font 4, écrit Frege, reste vrai, méme si par suite d’une
¢volution darwinienne tous les hommes en venaient a affirmer que 2 fois 2
font 5. Toute vérité est éternelle et indépendante de la question de savoir si
elle est pensée et de la constitution psychologique de celui qui la pense»
(Nachgelassene Schriften, p. 190).

Si les lois logiques étaient des lois naturelles qui gouvernent la maniere
dont les gens pensent réellement, on pourrait, comme pour les lois de la
nature en général, se demander si elles ne sont pas susceptibles d’évoluer;
et la réponse serait, pour Frege, comme dans le cas général, négative. Mais
la question est en réalité dénuée de pertinence, parce que les lois logiques
ne sont justement pas des lois de cette sorte. Frege proteste contre la
tendance de certains logiciens et philosophes a considérer la tiche de la
logique comme consistant dans l'examen des lois de la pensée, «en
comprenant par cette expression quelque chose qui correspond aux lois de
la nature, donc des lois selon lesquelles procede la pensée réelle, et par
lesquelles on pourrait s’expliquer un processus de pensée particulier chez
un €tre humain déterminé exactement comme on s’explique par exemple le
mouvement d’une planeéte par la loi de la gravitation» (ibid., p. 4).

Les lois logiques, pour Frege, ne sont pas explicatives en ce sens-la.
Elles n’ont rien a voir avec la mani¢re dont nous pensons normalement,
mais seulement avec la maniére dont nous devons penser. Et il ne peut étre
question de changement ici, puisqu’une loi normative absolue ne cesserait
certainement pas d’étre valide par le simple fait qu’elle ne serait plus
observée.

Il y a, cependant, dans la maniére dont Frege présente les choses, une
certaine hésitation qui est assez surprenante. Au début du texte que j’ai cité,
il soutient que les lois, qu’elles soient psychologiques, mathématiques ou
logiques, ne peuvent réellement changer. Cela semblerait impliquer que, si
nous devions découvrir & un moment donné que ces lois ne correspondent
pas ou ne correspondent plus & ce que nous observons, alors nous devrions,



362 JACQUES BOUVERESSE

comme dans le cas général, ajouter une condition supplémentaire qui avait
été jusqu’a présent omise ou €tait restée implicite. Une loi naturelle de la
pensée dit quelque chose comme: «Si telles ou telles conditions (qui ne
sont énoncées que de facon imprécise et incompléte) sont réalisées, alors
les étres humains, en moyenne, pensent de telle ou telle maniére.» Et si
nous découvrions des €tres humains qui pensent d’une autre facon, nous
pourrions toujours expliquer cela en disant qu’'une des conditions, explicites
ou implicites, dont il est question dans 1’antécédent de 1'implication n’est
pas réalisée dans leur cas, alors qu’elle ’est dans le notre. Pour Frege, bien
qu’il puisse effectivement y avoir une relativité des conditions physiologi-
ques, psychologiques, anthropologiques et culturelles dans lesquelles une loi
naturelle est supposée s’exercer, ce n’est certainement pas le cas pour la loi
elle-méme. Et néanmoins, a la fin du passage cité, il admet explicitement
que si les lois de la pensée sont comprises comme €tant des lois psycholo-
giques, il est possible qu’elles impliquent un élément qui est susceptible de
changer et qu’elles changent elles-mémes effectivement. Si, dans les faits,
tous les gens en arrivaient a penser a un certain moment d’une fagon
complétement différente, il serait difficile de maintenir que cela nous oblige
simplement a compléter 1’énoncé des lois que nous avions acceptées
jusqu’alors.

Les lois logiques, si elles devaient étre considérées comme les lois
naturelles de la pensée, formuleraient certaines conditions de normalité,
mais elles ne pourraient avoir aucun caractére proprement normatif. Frege
pense que les lois de I'étre-vrai déterminent la facon dont nous devons
penser pour avoir une chance d’atteindre la vérité. Elles sont complétement
différentes des lois qui pourraient expliquer que nous donnions notre adhé-
sion a telle ou telle proposition que nous considérons comme vraie. On
pourrait dire encore que les lois de 1’étre-vrai nous fournissent des raisons
objectives de considérer une proposition donnée comme vraie et n’ont rien
a voir avec les causes psychologiques qui peuvent nous amener a donner
notre assentiment a la proposition, et qui peuvent trés bien €tre les mémes,
que la proposition soit vraie ou fausse. Frege écrit que: «L’€tre-vrai est
autre chose que I’étre-tenu-pour-vrai, que ce soit par une personne, par une
multitude d’entre elles ou par toutes, et ne peut en aucune fagon y &tre
réduit. Il n’est pas contradictoire que quelque chose soit vrai, qui est consi-
déré comme faux par tout le monde» (Grundgesetze, p. Xv-XvI). Les consi-
dérations génétiques en général et celles de la théorie de I’évolution en
particulier pourraient tout au plus jeter une lumiére sur les raisons pour
lesquelles certaines propositions en sont venues a €tre acceptées comme
vraies, elles ne pourraient certainement pas nous €clairer sur leur vérité€ ni
sur les raisons objectives qui obligent un étre rationnel a les reconnaitre
comme vraies.



PROBLEME DE L’A PRIORI ET CONCEPTION EVOLUTIONNISTE 363

Ce n’était certainement pas une exagération ou une dramatisation exces-
sive de la part de Frege que de parler de la campagne victorieuse que la
théorie de I'évolution était en train de mener a travers les sciences. La
théorie darwinienne pouvait trés facilement donner I’impression de procurer
une base scientifique a une théorie évolutionniste de la vérité en général, y
compris de la vérité logique elle-méme. Et, effectivement, elle avait
commencé a étre utilisée de cette facon par de nombreux auteurs. On peut
remarquer, par exemple, que Mach et Boltzmann, aussi opposés qu’ils aient
pu €étre sur certains points, étaient tous les deux des adeptes enthousiastes
de la théorie darwinienne, croyaient tous les deux a la possibilité de 1’uti-
liser pour résoudre certaines questions épistémologiques fondamentales et
ont ét€ amenés tous les deux a la conclusion qu’il n’y avait pas de vérités
qui solent réellement a priori, au sens kantien du terme, et par conséquent
définitives et immuables, pas méme, contrairement a ce que I'on pourrait
croire, celles de la logique.

Mach attribuait davantage de certitude aux sensations qu’aux préceptes
et aux propositions de la logique et des mathématiques. 11 considérait la
logique comme exercant tout au plus une fonction régulatrice dans la
recherche de 1’économie de pensée en général. Et il a eu, sur ce sujet
précis, une dispute bien connue avec Husserl, qui soutenait, tout comme
Frege, que les lois logiques constituent des vérités qui ont un caractere
normatif absolu, et non pas simplement des régles ou des prescriptions
pratiques que 1’on peut apprécier essentiellement en fonction de leur utilité
et de leur efficacité. Dans une lettre a Mach du 18 juin 1901, Husserl écrit
ceci:

Le droit de considérer les sciences sous 1’aspect génético-psychologique et
biologique est une chose que je ne veux en aucune fagon mettre en question: ce
contre quoi je me défends est la subordination des éclaircissements a apporter
dans les sciences du point de vue de la critique de la connaissance et du point
de vue purement logique aux points de vue de la genese psychologique et de
I’adaptation biologique. Je lutte contre le ‘psychologisme’ sceptique de notre
époque, qui, comme Mill le fait déja, dans ce domaine-la comme de fagon géné-
rale, efface la limite entre les relations of ideas et les matters of fact. Les
propositions qui appartiennent a la forme de la pensée, au sens idéal du penser
en tant que tel (par exemple, au sens de la proposition en général, de la déduc-
tion en général; au sens du oui et non, du quand et ot, de I'un, quelques-uns,
tous, du combien et du tant et tant déterminé [nombre cardinal] (Anzahl)...) ne
peuvent pas étre congues comme des expressions de généralités empiriques;
elles n’appartiennent pas a l’équipement et au développement de la pensée
humaine en général; elles ne peuvent par conséquent pas €tre éclaircies par la
psychologie génétique (de la représentation; du jugement; de la connaissance) et
pas non plus par I’économie de pensée”.

*eF K I HELLER, Ernst Mach: Wegbereiter der modernen Physik, Vienne,
1964, p. 61-62.



364 JACQUES BOUVERESSE

Quant a Boltzmann, il rejette le point de vue néo-kantien, défendu par
Hertz et soutient que demander a une théorie scientifique, en plus de ce
qu’on exige habituellement d’elle, qu’elle satisfasse certaines exigences qui
résultent de la constitution de notre pensée elle-méme est inutile:

Ce que nous demandons a une théorie quelconque est qu’elle soit correcte
et économique; dans ce cas-1a elle correspond eo ipso aux lois de la pensée. Je
ne crois pas qu’il soit nécessaire de formuler cette derniere chose comme un
réquisit spécial ’,

Boltzmann ne croit pas que ce que Hertz appelle I'«admissibilité
logique», c’est-a-dire I'accord avec les lois formelles de la pensée, constitue
une exigence supplémentaire qui vient s’ajouter a celles de la correction et
de I"adéquation pragmatique. Selon lui, les «lois de la pensée», comme on
les appelle, «ne seront au sens de Darwin rien d’autre que des habitudes de
pensée héritées» (ibid., p. 397). Boltzmann considere donc que c¢’était une
erreur regrettable de la part de Kant de les considérer comme a priori; car
elles ne le sont pas, si ce n’est dans le sens suivant:

«Nos lois de pensée innées sont assurément la précondition de notre
expérience compliquée, mais elles ne 1’étaient pas chez les étres vivants les
plus simples. Chez ceux-ci elles sont nées lentement, également par !’inter-
médiaire de leur expérience simple, et se sont transmises aux €tres qui
possedent un degré d’organisation plus €levé. C'est ce qui explique qu’il y
ait la-dedans des jugements synthétiques qui ont €t€é acquis par nos ance-
tres, mais qui sont pour nous innés, donc a priori. De la résulte leur force
contraignante, mais non leur infaillibilité» (ibid., p. 356). Dans un passage
de ses carnets, oul il discute la conception de la nature des lois logiques qui
est défendue par Husserl dans les Recherches logiques, Musil adopte une
position qui est tres semblable a celle de Boltzmann et suggeére, comme
réponse a la question de savoir si le principe de causalit€é est ou non «
priori, que: «La conception causale dit uniquement que nous sommes inté-
rieurement contraints pour un changement de présupposer une cause. Cette
contrainte peut, du point de vue phylogénétique, provenir de 1’expérience,
du point de vue ontogénétique, elle est une catégorie®.»

La conclusion a laquelle aboutit Boltzmann est, pourrait-on dire, exacte-
ment celle que Kant lui-méme avait déja prévue. Si, pour expliquer la
concordance qui existe entre la pensée et la réalité, on adopte une solution
moyenne du genre de celle qu’il appelle la voie intermédiaire, on arrivera
dans le meilleur des cas a des principes qui sont fermement acceptés ou qui
s’imposent fortement a nous, mais certainement pas a des principes qui sont

7 LubwiG BOLTZMANN, Populire Schriften, Verlag von Johann Ambrosius Barth,
Leipzig, 1905, p. 164.

8 ROBERT MUSIL, Tagebiicher, herausgegeben von Adolf Frisé, Rowohlt Verlag,
Reinbek bei Hamburg, 1976, vol. I, p. 119.



PROBLEME DE L’A PRIORI ET CONCEPTION EVOLUTIONNISTE = 365

a priori et nécessaires, immuables et infaillibles. Les lois de la pensée ne
seront alors que le résultat d’une longue évolution qui leur a conféré non
pas une vérit€ inconditionnelle, mais simplement une stabilité particuliére et
une fermeté exceptionnelle, qui sont telles que nous sommes amenés a tort
a les considérer comme intrinsequement inébranlables. Comme on peut s’en
rendre compte, Boltzmann admet implicitement que méme les lois de la
logique et des mathématiques, n’étant pas a priori, ne sont pas nécessaire-
ment, comme on le croit généralement, a ’abri d’une révision possible.
Nous pourrions aprés tout, méme en ce qui concerne la logique elle-méme,
léguer a nos descendants lointains des principes sensiblement différents de
ceux que nous avons recus de nos ancétres et qui seraient considérés par
eux comme innés, bien qu’ils soient le résultat d’une modification acquise
progressivement”.

II. Frege pouvait-il étre un philosophe transcendantal?

Dans la préface des Grundgesetze der Arithmetik, Frege pose la ques-
tion suivante: «Peut-on falsifier plus gravement le sens du mot ‘vrai’ que
lorsqu’on veut y inclure une relation 4 1’étre jugeant'®!» La conception
frégéenne de la vérité est intrinséquement non €pistémique et n’implique en
principe aucune référence, de quelque nature que ce soit, aux possibilités de
connaissance d’un sujet individuel ou collectif. Frege considére que cette
notion de vérité est la notion de la vérité et qu’elle correspond au sens réel
du mot «vrai», le sens que tout le monde, y compris, bien qu’il s’en
défende, le sceptique lui-méme, donne au mot et est obligé de lui donner.

’ La position de Boltzmann sur ce que des considérations proprement logiques
nous permettent par elles-mémes d’imposer a priori aux phénoménes apparait
clairement dans une lettre & Mach de 1893. A Mach, qui croit pouvoir déduire les
lois de conservation de la causalité, Boltzmann répond en défendant I'idée que ce
sont de simples propositions d’expérience: «... La main sur la conscience, pourquoi
Stevin s’attend-il & ce que sa chaine ne tourne pas autour du plan incliné? Parce que
cela aurait contredit une vaste série d’expériences, connectées les unes aux autres de
fagon inconsciente. S’il avait fait 'expérience et qu’elle ait tourné, il n’aurait
certainement pas (du moins, pas avec raison, a mon avis) dit: «Cela contredit la
logique», mais: «C’est une chose nouvelle pour moi, je ne me serais pas attendu i
cela.» Comment aurait-il pu, en se servant de la logique, amener la chaine au
repos?» (Cf. Ernst Mach: Wegbereiter der modernen Physik, p. 27-28). La tendance
générale de Boltzmann est de faire dériver au maximum ce que nous sommes tentés
d’imputer aux exigences immédiates de la «logique» (au sens strict ou élargi) d’une
action indirecte et au besoin a trés long terme de la réalité elle-méme sur notre
esprit.

" Grundgesetze der Arithmetik (1893-1903), Georg Olms, Hildesheim, 1966,
p. XVL



366 JACQUES BOUVERESSE

On pourrait dire que ce qui est caractéristique d’une approche transcendan-
tale du probleme de la vérité est d’inclure dans le concept de vérité une
référence intrinseque a un sujet connaissant et jugeant, tout en soulignant
en méme temps que le sujet en question n’est en aucune fagon le sujet
humain psychologique, mais un sujet qualifié¢ justement de transcendantal.
On peut se demander si, pour Frege, une solution de cette sorte aurait
représenté un progres réel par rapport a la conception ouvertement psycho-
logique et subjectiviste qu’il dénonce. Husserl, dans Logique formelle et
logique transcendantale, dit que:

«C’est seulement par une clarification principielle qui descend dans les
profondeurs de I'intériorité effectuant la connaissance et la théorie de I'inté-
riorité¢ transcendantale, que sera compréhensible ce qui est effectué en tant
que théorie authentique et science authentique. Mais c’est seulement par
cette clarification que sera compréhensible également le sens véritable de
cet étre que la science voulait dégager dans ses théories en tant qu’étre
véritable, en tant que nature véritable, en tant que monde véritable de 1’es-
prit''.» Husserl considére que méme les objets qui sont considérés comme
transcendants par rapport a toute activité de conscience ou de connaissance,
qu’ils soient empiriques ou idéaux, doivent €tre soumis a un processus de
constitution transcendantale. Il doit, comme il le dit, y avoir une «constitu-
tion transcendantale de toutes les transcendances, disons de toutes les
objectités en général» (ibid., p. 337-338).

Il est peu probable que Frege aurait réussi a faire une différence réelle
entre le fait de faire dépendre la vérité des actes d’un sujet empirique et le
fait de la rapporter aux activités constituantes d’une subjectivité transcen-
dantale. Husserl, qui accuse Kant de psychologisme transcendantal, aurait
probablement été accusé par Frege de psychologisme tout court et aurait
lui-m&me, a son tour, accusé¢ Frege d’objectivisme pré-philosophique naif.
Du point de vue de Frege, le probléme que poserait une approche transcen-
dantale comme celle de Husserl (et, de facon plus générale, toute tentative
de constitution transcendantale d’objets logiques ou de justification trans-
cendantale de vérités logiques) est que 1’on a affaire une fois de plus a une
entreprise qui donne I’impression de tenter de déduire des lois de la vérité
de considérations qui ont trait a la maniere dont un sujet connaissant peut
étre amené a reconnaitre quelque chose comme vrai.

Le philosophe transcendantal ne se trouve-t-il pas lui-méme, en vertu de
sa propre nature, dans la situation de quelqu’un qui, pour utiliser une des
images de Frege, fait une tentative désespérée pour sortir de sa propre
peau? Ce que Frege appelle «une tentative de sortir de sa propre peau» est
I’idée que la reconnaissance d’une loi de la vérité pourrait en méme temps

'Y Logique formelle et logique transcendantale, traduction frangaise de Suzanne
Bachelard, PUF, Paris, 1957, p. 23.



PROBLEME DE L’A PRIORI ET CONCEPTION EVOLUTIONNISTE 367

étre identifiée comme n’étant rien de plus que la reconnaissance de la
nécessité dans laquelle nous nous trouvons de la reconnaitre comme telle.
Comme il I'écrit:

Si I'on sort du domaine de la logique, on peut dire: nous sommes contraints
par notre nature et par les circonstances externes a juger et, lorsque nous
jugeons, nous ne pouvons pas rejeter cette loi — par exemple la loi d’identité —,
nous devons la reconnaitre, si nous ne voulons pas plonger notre pensée dans la
confusion et pour finir renoncer a toute espéce de jugement. Je ne veux ni
contester ni confirmer cette opinion et seulement remarquer que nous n’avons
pas ici une déduction logique. Ce qui est indiqué n’est pas une raison de 1’étre-
vrai, mais seulement du tenir-pour-vrai. Et de plus: cette impossibilité, qui
existe pour nous, de rejeter la loi ne nous empéche assurément pas d’admettre
des étres qui la rejettent; mais elle nous empéche d’admettre que les étres en
question aient raison en cela; elle nous empéche également d’avoir des doutes
sur la question de savoir si ce sont eux ou nous qui ont raison. C’est en tout cas
vrai pour moi. Si d’autres osent, tout d’une haleine, reconnaitre une loi et la
mettre en doute, alors cela me semble une tentative faite pour sortir de sa propre
peau, devant laquelle je ne peux que mettre en garde de facon pressante. Une
fois que I'on a reconnu une loi de I’€tre-vrai, on a du méme coup reconnu
également une loi qui prescrit de quelle facon on doit juger, ol que ce soit, a
quelque moment que ce soit et par qui que ce soit que soit effectué le jugement.
(Grundgesetze, p. XVIL)

Reconnaitre la nécessité des lois logiques et considérer en méme temps
qu’elle est imposée uniquement par la constitution particuliere de notre
esprit ou méme par les caractéristiques constitutives de ’esprit en général
reviendrait donc pour Frege a essayer simultanément de 1’affirmer et de la
mettre en question, a accepter de relativiser ce a quoi l’on attribue, par
ailleurs, une validité absolue. Frege considére que, lorsque les raisons qui
nous amenent a reconnaitre une proposition comme vraie ne sont plus
constituées par d’autres propositions dont elle peut étre déduite, alors la
logique ne peut plus rien dire sur elles. En logique, la question de savoir
pourquoi nous reconnaissons une loi logique comme vraie ne peut étre
résolue qu’en la fondant sur d’autres lois logiques. Lorsqu’il n’est plus
possible de donner une réponse de ce genre, nous devons regarder ailleurs,
par exemple du co6té de la théorie de la connaissance. Mais c’est un
domaine dans lequel, de toute évidence, Frege ne se risque pas volontiers,
sans doute parce qu’il connait un peu trop bien le genre de réponse que
l'on risque d’y trouver et peut-étre d’étre obligé d’accepter. Pour Frege,
comme certains 1’ont dit, la solution des problémes de la connaissance ne
peut &tre obtenue directement: elle présuppose une analyse logique des
produits de la connaissance. La deuxiéme constitue dans tous les cas le
préalable indispensable. Par exemple, une analyse logique des propositions
mathématiques est indispensable pour pouvoir espérer répondre a la ques-
tion de savoir si elles sont ou non synthétiques a priori. Telle qu’elle était
posée par Kant, la question était indiscutablement prématurée. Frege ne



368 JACQUES BOUVERESSE

prétend méme pas 'avoir résolue dans les Grundlagen der Arithmetik. Elle
ne l'est, en fait, que dans les Grundgesetze der Arithmetik. Mais la ou la
logique ne suffit plus, comme par exemple lorsqu’il s’agit d’expliquer pour-
quol nous reconnaissons une proposition logique primitive comme vraie, ce
qui pourrait suffire n’est pas clair ou n’existe peut-étre pas.

Avec tout le respect qui est dii & des auteurs comme Sluga'?, en dépit
de l'usage que Frege fait a 1'occasion du vocabulaire et des concepts
kantiens, il devrait donc plutot, me semble-t-il, étre considéré, du point de
vue proprement kantien, comme un réaliste dogmatique et un rationaliste
précritique, plus proche, finalement, de Leibniz que de Kant. Sluga a
défendu contre Dummett I'1dée que la réaction de Frege ne visait pas essen-
tiellement 1'idéalisme, mais plutdt une forme de naturalisme scientifique,
qui avait tenté de se substituer a lui et dont les faiblesses avaient
commencé a apparaitre beaucoup plus clairement dans les années 1870. Par
«naturalisme scientifique», Sluga entend un mode de pensée dans lequel
«I"idéalisme €tait remplacé par le matérialisme, le raisonnement a priori par
I’empirisme et la philosophie, en tant qu’activité intellectuelle séparée, par
une idéologie dans laquelle la philosophie s’était fondue et évanouie dans
les sciences empiriques» (ibid., p. 14). J’ai donné une idée des raisons pour
lesquelles le genre de naturalisme scientifique que pouvaient encourager les
triomphes célébrés depuis quelque temps par la théorie darwinienne €tait
manifestement une doctrine inacceptable pour Frege.

A la différence des partisans du naturalisme scientifique que la réaction
anti-idéaliste a suscités en Allemagne, Frege ne semble effectivement pas
particulierement préoccupé de régler des comptes avec des philosophes
comme Hegel et Schelling. Mais cela n’autorise certainement pas a le
considérer lui-méme comme un idéaliste, au sens dont il s’agit ou dans un
sens proche de celui-la, et a conclure aussi catégoriquement que le fait
Sluga qu’a la différence de Moore et de Russell, qui appartiennent a une
phase différente de 1’évolution de la philosophie analytique, «Frege n’était
intéressé ni par la formulation d’une philosophie anti-idéaliste ni par une
défense du réalisme» (ibid., p. 19).

12 Cf. HaNs D. SLUGA, Gottlob Frege, Routledge & Kegan Paul, Londres, 1980.



	Le problème de l'a priori et la conception évolutionniste des lois de la pensée

