Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 3: Approches de Fichte

Artikel: Conscience de soi et volonté : a propos de la détermination de la raison
finie dans le Fondement du droit naturel de Fichte

Autor: Schissler, Ingeborg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381449

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE f’HILOSOPHIE, 123 (1991), P. 315-332

CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTE.

A propos de la détermination de la raison finie
dans le Fondement du droit naturel de Fichte

INGEBORG SCHUSSLER

Résumé

La position fondamentale de Fichte, développée a partir du premier
paragraphe du Fondement du droit naturel, s’aveére étre une position origi-
nale. La raison telle qu'il la congoit n’est ni une raison absolue (comme
chez Hegel) ni une raison finie (comme chez Kant), mais une raison dont la
nature est essentiellement synthétique. Dans la mesure ou elle se saisit
comme Moi dans la conscience de soi, elle est présente pour elle-méme
comme volonté. La pratique I'emporte sur la connaissance théorique.

Remarques introductives

[. L'image de Fichte, formée par Hegel

Depuis I’écrit de Hegel sur La différence entre les systémes philosophi-
ques de Fichte et de Schelling (1801), on a eu pendant longtemps 1’habi-
tude d’insérer Fichte, quant a sa place dans [’histoire de la philosophie,
dans la ligne qui conduit de Kant, en passant par Fichte lui-méme et Schel-
ling, jusqu’a Hegel. Alors que I'Idéalisme critico-transcendantal de Kant,
tel qu’il I’établit dans la Critique de la raison pure, représenterait en tout
premier lieu la position de 'entendement, ¢’est-a-dire la position de la fini-
tude de la raison humaine, conditionnée par les sens, la raison s’éleverait
progressivement chez les successeurs de Kant jusqu’a la raison absolue.
Dans ce processus, cette raison absolue apparaitrait dans 1'ldéalisme
subjectif de la Doctrine de la Science de Fichte sous la forme du «Moi
absolu» sur un mode unilatéralement subjectif, puis dans 1’'ldéalisme
objectif de la philosophie de la nature de Schelling, sous la forme de la
nature interprétée spéculativement sur un mode unilatéralement objectif,
pour se saisir finalement elle-méme en sa totalit€ dans 1'Idéalisme absolu
du systeme hégélien de la raison absolue, qui médiatiserait le Moi et la
Nature, la Subjectivité de 1’Objectivité, de maniere dialectico-spéculative.
Dans cette progression, la position de Fichte se distinguerait en ceci



316 INGEBORG SCHUSSLER

quavec elle, la raison s’éléverait pour la premiere fois & une identité sujet-
objet, celle du «Moi1 absolu», de telle sorte pourtant — cette identité n’étant
qu’unilatéralement subjective — que la raison n’arriverait pas a se libérer de
la finitude et resterait par conséquent enfermée en celle-ci. Malgré toute
cette €lévation a I'infini, Fichte ne parviendrait pas a s’affranchir des
bornes de 1’entendement’.

2. L'originalité de la position de Fichte a ['intérieur de I'ldéalisme alle-
mand

Contrairement a I’'image, imprégnée de Hegel, concernant la place qu’oc-
cupe Fichte dans I’histoire de la philosophie, nous voudrions montrer dans ce
qui suit que Fichte occupe une position fondamentale originale au milieu des
différentes positions fondamentales de 1’'Idéalisme allemand, — une position
qui ne permet pas de I’évaluer a partir des autres comme une €étape a 1’inté-
rieur d’un processus. Toutes ces positions fondamentales de 1’Idéalisme alle-
mand — celles d'un Fichte, d’un Schelling et d’'un Hegel — sont certes,
chacune, des interprétations qui développent la raison sous la forme de la
subjectivité moderne (cogitatio) telle que Descartes 1’a établie originellement
comme fundamentum inconcussum, et telle que Kant I'a repensée de fagcon
critico-transcendantale comme subjectivité objectivante, conditionnée par les
sens. Mais alors que Schelling et Hegel transforment, chacun a sa facon, la
subjectivité transcendantale finie de Kant en une subjectivité infinie, absolue,
Fichte maintient la finitude de la subjectivité. L’essence de la subjectivité
consiste chez lui en ce qu’elle est d la fois in-finie et finie. La conséquence
en est alors que le sujet, en tant qu’il est conscient de soi, sera volonté. En
effet, le vouloir est une activité qui est en elle-méme a la fois infinie et finie,
libre et limitée. C’est ce que nous voudrions montrer dans ce qui suit par une
interprétation du premier paragraphe du Fondement du droit naturel, que
Fichte a rédigé — comme le sous-titre 1'indique — selon les principes de la
Doctrine de la science, dans les années 1796/1797.

I. Caractérisation préliminaire de la «raison» chez Fichte

1. L’essence originelle de la raison (ou du Moi) chez Fichte
a. Du «cogito» cartésien par le «je pense» kantien au Moi de Fichte

Tout d’abord, il convient de déterminer de facon plus précise ce que
Fichte entend par «raison». Comme nous venons de le dire, Fichte renoue
avec la détermination cartésiano-transcendantale de la raison. Alors que

''A ce propos, cf. en particulier la troisitme section de I’écrit sur la
Différence.... Comparaison entre le principe schellinguien et le principe fichtéen de
la philosophie



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTE 317

chez Platon et Aristote le vovg était la vue (voeiv) des idéou ou £idn, ce
voglv, ce penser, devient chez Descartes — a cause de la volonté moderne
de certitude — le modus cogitandi de la res cogitans, ¢’est-a-dire du Moi
conscient de soi, certain de soi. Partant, chez Kant, la raison sous la forme
de I'entendement transcendantal — la faculté de penser des concepts objecti-
vants, uns, identiques — est originellement le «Je pense», c’est-a-dire le
penser qui, en pensant des concepts identiques, se saisit au préalable déja
«aperceptivement» lui-méme par le retour sur lui-méme en lequel il s’iden-
tifie avec lui-méme, de telle sorte qu’il est alors conscient de lui-méme
comme de quelque chose d’identique’. A la suite de cette détermination
cartésiano-kantienne de la «raison», Fichte peut bien déterminer I’essence
de la raison en une premiere caractérisation dans ’/ntroduction au Fonde-
ment du droit naturel de la facon suivante:

Le caractere de la rationalité consiste en ce que ce qui agit (das Handelnde)
et ce sur quoi il agit (das Behandelte) sont une seule et méme chose; et par cette
description, la sphére de la raison comme telle est circonscrite de fagon exhaus-
tive. — L’usage a déposé ce concept sublime (erhaben), pour ceux qui sont capa-
bles de le concevoir, c’est-a-dire pour ceux qui sont capables de faire abstrac-
tion de leur propre moi, dans le mot: Moi; ¢’est pourquoi la raison dans son
ensemble a €té caractérisée par 1'égoité. Ce qui existe pour un €tre raisonnable
existe en lui; mais il n’y a rien en lui qui ne procede d’un agir qu’il exerce sur
lui-méme: ce qu’il intuitionne, il I'intuitionne en lui-méme, mais il n’y a rien a
intuitionner que son agir; et le Moi lui-méme n’est rien d’autre qu’un agir sur
soi-méme”.

Comme nous venons de le dire, Fichte caractérise ici la raison dans le
prolongement du «Je pense» cartésiano-kantien, et ce de telle facon qu’il
détermine 1’«étre raisonnable» — «das verniinftige Wesen» ou «das Vernunft-
wesen», donc cet étre (ens, étant) dont 1’étre (essentia, essence) est la raison
et qui n’est rien que celle-ci* — en méme temps & partir de la distinction
d’avec les étres purement naturels ou d’avec les simples choses. A la diffé-
rence de ceux-ci, I’«étre raisonnable» se distingue par ceci que ce qui est en
lui est pour lui. Toutes les déterminations par lesquelles 1l est déterminé et

2 CRP «Déduction transcendantale des concepts purs de 'entendement», p. ex.
§ 16, B 134: «L’unité synthétique de [’aperception est... le point le plus €levé
auquel il faut rattacher tout 1'usage de I'entendement... On peut dire que ce pouvoir
est I’entendement méme.» (Trad. fr. A. Tremesaygues et B. Pacaud) §§ 17-20.

3 Fondement du droit naturel selon les principes de la doctrine de la science
[= DN], trad. A. Renaut, Paris, 1984, p. 17 (GA 1, 3, 313; SW III, I). Dans la
majeure partie des cas, nous proposons une traduction revue.

4 L’expression «étre de raison» (Vernunftwesen) fait a I'évidence — en ce qui
concerne le mot «étre» (Wesen) — écho au concept aristotélicien d’oboio. Odoia (au
sens de mpwtn oloia) désigne I'étant (Omokeipevov) en son propre étre (Wesen, Ti
gotiv, €1do¢), avec lequel il est identique. L’étre de raison est I'oboia déterminée
par la cogitatio et consistant entierement en celle-ci.



318 INGEBORG SCHUSSLER

qu’en ce sens il est, il ne les est pas sur le mode du simple étre, mais en
tant qu’en elles 1l est con-scient de lui-méme, donc en tant qu’il les
rapporte a lui-méme, c’est-a-dire se les attribue a lui-méme comme des
modes de son €étre et se pose en celles-ci comme en ses modes. Or, pour
pouvoir poser son €tre en certains modes déterminés, il faut qu’au préalable
déja — du point de vue de 'ordre des choses —, 1'«€étre raisonnable» lui-
meéme soif tout simplement. Mais ce simple étre également, il ne ’est pas —
comme le sont les étres purement naturels — sur le mode d’un pur et simple
étre, mais il ne ’est que dans la mesure ou il est conscient de cet étre, dans
la mesure donc ou il «se pose comme étant» 3. Ainsi, cet étre n’est pas un
étre donné, substantial — car alors il serait de nouveau I'étre des simples
choses naturelles — mais 1l est, puisque déterminé de facon constitutive par
le retour sur soi, activité — a savoir précisément cette activité qui s’exerce
sur elle-méme et qui, en se retournant sur elle-méme, se saisit originelle-
ment elle-méme, «se pose» elle-méme, c’est-a-dire se produit elle-méme.
L’étre raisonnable est essentiellement un «agir sur soi-méme» — et sans cela
il n’est pas. Dans cet agir, il est «Moi». Car un agir sur soi-méme s’exerce
Justement sur «soi», de sorte que, dans ce retour sur soi, il est «Moi».

b. Le Moi comme intuition intellectuelle
Son caractére: infinitude et liberté

Si I’étre raisonnable, dans le retour sur soi, est bien «Moi», ce retour
sur soi n’est d’autre part tout d’abord pas encore une conscience de soi, —
du moins pas au sens propre du terme. Car il appartient a une telle
conscience de soi que ce qui retourne sur sol se saisisse, se congoive
comme Moi, — ce qui n’est possible qu’en opposition a quelque chose
d’autre qu’il n’est pas. Mais cette activité qui retourne sur elle-méme est
tout de méme — parce que retournant sur soi — la condition initiale de la
possibilité d’une conscience de soi. Dans la mesure ol cette activité ne fait
que précéder la conscience de soi proprement dite, la saisie d’elle-méme
dans le retour sur soi n’est pas encore un concevoir d’elle-méme — ce qui
justement ne serait possible qu’en opposition a quelque chose d’autre —
mais cette saisie n’est qu'une simple intuition (Anschauen) d’elle-méme,
une intuition plongée en elle-méme. Cette intuition n’est toutefois pas de
I’ordre de la sensibilité réceptive, mais — étant 1’activité spontanée s’exer-
cant sur soi du «je pense» — elle est de I'ordre d’une «intuition intellec-
tuelle»®. L’8tre raisonnable est donc initialement et originellement activité

> DN 18 (GA 1, 3, 314; SW 11, 2).

® Fichte a clarifié I’«intuition intellectuelle» entre autres dans la Seconde
introduction a la Doctrine de la Science (1797), en part. dans les sections 1V et V
(GA 1, 4, 213-221; trad. fr. par A. Philonenko, in J. G. FICHTE, (Euvres choisies de
philosophie premiére, Paris, Vrin, 1980, pp. 269-276).



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTE 319

s'exercant sur elle-méme, s'intuitionnant elle-méme. Vu que, dans cette
activité, 1'étre raisonnable n’agit que sur lui-méme, et qu’il n’y est pas
encore distingué de quelque chose d’autre, pas encore déterminé et limité
par cet autre, cette activité s’exercant sur elle-méme constitue bien son in-
finitude. De plus, elle constitue sa liberté. Car dans la mesure ou 1'étre
raisonnable est activité retournant sur elle-méme, il se saisit, dans ce retour
sur soi, originellement lui-méme, c’est-a-dire qu’il se pose et se produit lui-
méme par une spontanéité absolue. Etant donné que la raison, comme acti-
vité retournant sur soi, est essenticllement in-finitude et liberté, le concept
de la raison est bien — conformément a la citation de Fichte présentée plus
haut — un «concept sublime» (ein «erhabener Begriff») conformément
auquel 1'étre raisonnable se trouve «élevé» («er-haben» au sens de «er-
hoben») au-dessus de D'intégralité de [’étre déterminé, non libre, des
simples tres naturels et des choses.

2. Le Moi de la conscience de soi

a. Le Moi de la conscience de soi — affaire de la recherche

L activité retournant sur soi de I'étre raisonnable est, certes — comme
nous venons de le dire —, la condition initiale d’une conscience de soi
possible, mais dans la mesure ou elle n’est d’abord que simple intuition
plongée en elle-méme, elle n’est pas encore une conscience de soi effecti-
vement réelle qu’aurait 1’étre raisonnable de lui-méme. Mais d’autre part,
I’étre raisonnable doit bien devenir conscient de [ui-méme, si tant est qu’il
doit pouvoir s’attribuer a [ui-méme les déterminations qu’il est et devenir
ainsi conscient de celles-ci. Ainsi doit-il donc nécessairement exister en lui
une certaine activité par laquelle la conscience de soi devient possible pour
lui et en laquelle le Moi de celle-ci consisterait a proprement parler. Que
cette activité existe dans 1’étre raisonnable, cela est bien nécessaire. En
effet, cette activité vient d’étre déduite comme condition nécessaire de la
conscience de soi. Or, toutes les activités déduites comme des conditions
nécessaires de la conscience de soi doivent bien exister dans I'étre raison-
nable. Car la conscience de soi est nécessaire pour lui:

Ne sont [...] des actions nécessaires, résultant du concept de I’étre raison-
nable, que celles qui conditionnent la possibilité de la conscience de soi; mais
celles-ci sont toutes nécessaires et se produisent de fagon certaine, aussi certai-
nement qu’il y a un étre raisonnable .

Aussi la question se pose-t-elle de savoir quelle est cette activité.

7 DN 18 (GA 1, 3, 324; SW 111, 2).



320 INGEBORG SCHUSSLER

b. Etablissement des caractéres «formels» du Moi de la conscience de sol.
Le réle de la réflexion
Infinitude et finitude. La réflexion comme principe de la limitation (finitude) du
Moi et comme motif de son développement

Nous avons vu que 1I'étre raisonnable est activité retournant sur elle-
méme, se saisissant elle-méme et se produisant ainsi originellement elle-
meéme — activité en laquelle consistent son infinitude et sa liberté. Ainsi,
pour étre conscient de soi-méme, 1’€tre raisonnable doit donc bien se poser
lui-méme, dans la conscience de soi, comme une telle activité. C’est par la
qu’une «premieére Cara(‘térisrique»8 de I'activité en question est établie.
Fichte la formule de la fagon suivante:

Si un étre raisonnable doit se poser comme tel, il doit nécessairement s’ attri-
a1 d - . P . e [
buer une activité dont le fondement ultime réside absolument en lui-méme”.

Dans la mesure ou I'étre raisonnable se posera effectivement comme
cette activité, il sera conscient, dans et avec celle-ci, de son in-finitude et
de sa liberté.

Toutefois, 1'€tre raisonnable n’est pas seulement in-fini, mais, dans la
mesure ou il est conscient de soi-méme, il est nécessairement fini. En effet,
étre conscient de soi-méme veut dire: opérer explicitement un retour sur
soi-méme et se saisir, se concevoir explicitement comme soi-méme dans
cette «réflexion» sur soi — en laquelle se transforme le retour sur soi initial,
plongé intuitivement en lui-méme. Or, cette réflexion — comme la réflexion
en général — ne peut «concevoir» (begreifen), en le «com-prenant» (umgrei-
fend), que ce qui est déterminé, limité, c’est-a-dire fini.

Le Moi (I’étre raisonnable lui-méme, comme tel) [devrait étre] [...] un Moi

limité, déterminé, et par conséquent qui peut étre compris par la réflexion ',

Ainsi est établie une seconde caractéristique de 1’activité en question
qui rendra possible la conscience de soi: cette activité sera finie et limitée:

[...] Il faudrait que I’activité... qui retourne sur elle-méme soit une activité

limitée .

En méme temps un second caractére de |’€tre raisonnable est apparu:
I’étre raisonnable, dans la mesure ol il est raison (cogitatio) est, certes,
infini; mais dans la mesure ou, dans la réflexion sur soi, il est explicitement
conscient de soi-méme, il est fini. La finitude est un caractére fondamental
de I’étre raisonnable tel que 1'entend Fichte:

8 DN 36 (GA L, 3, 332; SW III, 20).

? DN 33 (GA 1, 3, 329; SW 1II, 17).
0 DN 36 (GA 1, 3, 331; SW III, 20).
"' DN 34 (GA 1, 3, 329; SW 111, 17).



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTE 321
L étre raisonnable établi ici est un étre fini'?,

[l apparait déja ici que la finitude est comprise par Fichte comme un
caractere fondamental de I’étre raisonnable et ainsi comme une limite de
celui-ci qu’on ne peut pas supprimer. Chez Fichte, cette finitude n’est pas
¢levée (aufgehoben) dialectiquement — comme chez Hegel — au niveau de
'infinitude comme un «moment» de celle-ci. Bien que, chez Fichte, 1'étre
raisonnable en tant que raison (cogitatio) soit un étre «sublime», «élevé»
(erhaben) au-dessus de l'ensemble des €étres naturels et des choses, Fichte
maintient de fagon critique la limite de cet étre raisonnable qu’est /" homme.
Son idéalisme demeure critico-transcendantal'>.

Or, I’étre raisonnable doit étre fini — avons-nous dit — pour qu’il puisse
devenir conscient de soi dans la réflexion sur soi. Car la réflexion ne peut
comprendre et concevoir que ce qui est fini et limité. Par conséquent, pour
que I'étre raisonnable puisse, dans la réflexion, se poser comme quelque
chose de déterminé et de limité — a savoir justement en son propre Soi-
méme —, il doit donc opposer a lui-méme — avec et par la réflexion —
quelque chose d’autre qu’il n’est pas et qui est en dehors de lui, de telle
sorte pourtant qu’il le rapporte en méme temps a lui-méme, se limitant
ainsi lui-méme. En effet, ce qui est limité n’est possible que s’il existe
quelque chose en dehors de lui qui le limite. Ce sera donc avec et par la
réflexion que 1'étre raisonnable se trouvera placé aussi bien dans ["opposi-
tion que dans le rapport a quelque chose qui est en dehors de lui et opposé
a lui. Et ce ne sera que par la réflexion — initialement — qu’éclateront en lui
une opposition et un rapport a quelque chose d’autre, ainsi que toutes les
conditions nécessaires a cela. La réflexion est donc le motif poussant en
avant le développement de ['étre raisonnable.

3. Le Moi théorique (= «intuition» du monde objectif)
Sa position comme condition de la réflexion. Son exclusion comme Moi de la
concience de soi

Pour que I’étre raisonnable puisse en fait se poser [(ui-méme par la ré-
flexion comme ce qui est limité et devenir ainsi conscient de [ui-méme, il
faut — comme nous 1’avons dit — qu’il pose d’abord, par et dans cette réfle-
xion, quelque chose qui soit «en dehors de lui» et opposé€ a lui. Or, c’est la
le «monde». C’est pourquoi il faut qu’il existe dans 1'€tre raisonnable au
préalable déja une certaine activit¢ par laquelle il représente un monde. Et
puisque ce monde se présente a lui comme quelque chose qui se trouve

12 Ibid.

13 W. JANKE 1I'a montré de fagon trés convaincante par rapport aux différentes
étapes de la philosophie de Fichte dans son livre: Fichte. Sein und Reflexion.
Grundlagen der kritischen Vernunft, Berlin, 1970.



322 INGEBORG SCHUSSLER

déja substantiellement donné «en dehors de lui», indépendamment de lui, —
pour le dire avec Aristote — «de par soi» (ka® abT0), il faut que cette acti-
vité — par laquelle 1’€tre raisonnable représente ce monde — soit un simple
Oewpeiv, libre de toute mpa&ig, c’est-a-dire une simple «intuition»
(Anschauen) en laquelle I’étre raisonnable n’est que présence au monde
comme a I'«en dehors de lui». Il faut donc que cette activité soit une acti-
vite théorique, une «intuition», une «intuition du monde» (Welt-
anschauung)'*.

Or, on pourrait croire que c’est déja par cette activité de la simple intui-
tion que la conscience de sol devient possible et que c’est elle qui est le
Moi de la conscience de soi. Car cette activité — du moins telle qu’elle se
présente a la conscience naturelle — est justement déterminée et limitée par
le monde en dehors d’elle, de sorte qu'elle semble bien étre I’activité
recherchée du Moi, qui, elle, doit précisément €tre limitée et finie. Dans ce
cas, ce serait le Moi théorique qui serait le Moi de la conscience de soi.
Pourtant, cela s’avere étre impossible. Car une activité rendant possible la
conscience de Soi devrait nécessairement retourner sur le Moi (ui-méme, de
sorte que, par elle, le Moi se saisirait /ui-méme. Or, I’intuition du monde
retourne si peu sur le Moi lui-méme qu’au contraire elle se dirige sur
«quelque chose en dehors du [Moi]», le monde, et est perdue dans celui-ci.
L’intuition du monde est donc précisément, quant a sa direction, opposce a
la direction d’une activité par laquelle seule la conscience de soi devien-
drait possible.

Son activité dans [’intuition du monde, I’étre raisonnable ne peut pas la
poser comme telle |...] Car celle-ci [...] ne doit pas retourner sur celui qui intui-
tionne; elle doit avoir pour objet non pas ce dernier, mais bien plutot guelque
chose qui doit se trouver en dehors de lui et lui étre opposé — un monde 1.

Une conscience de soi n’est donc pas possible par la simple intuition

qui, simple présence au monde, est sans retour sur soi 16

4 DN 34 (GA 1, 3, 330; SW III, 18).

15 Ibid. C’est nous qui soulignons.

16 Si Fichte caractérise 1’intuition comme une activité qui ne retourne pas sur
elle-méme, c’est qu’il veut faire voir par la que I'intuition est une activité qui n’est
pas consciente d'elle-méme, qu’elle est donc une activité pré-consciente. 11 est
cependant possible — comme [’ajoute Fichte en guise de restriction — que I'étre
raisonnable «[éléve] aprés coup» — aprés étre devenu conscient de [ui-méme — son
intuition a la conscience (DN 34 (GA I, 3, 330; SW III, 18), en devenant
conscient de cette intuition et en se lattribuant comme modus (cogitandi).
Toutefois, comme I'étre raisonnable n’est toujours que ce comme quoi il se pose,
méme la simple intuition, correctement pensée, doit étre déja initialement une
activité en laquelle I’étre raisonnable se pose comme en un mode de lui-méme; de
telle sorte que par la il se limite justement lui-méme et — du fait qu’il ne
s’intuitionne proprement que dans les limites de lui-méme — laisse surgir devant lui



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTE 323

4. Reprise et détermination finale des caractéres «formels» du Moi de la
conscience de soi
Infinitude — finitude — synthése de I'infinitude et de la finitude

Si une conscience de soi n’est pas possible par la simple intuition, et ce
a cause du caractere propre de cette derniere, cette conscience de soi
devrait inversement devenir possible par une activité qui, en tout son carac-
tere, sera directement opposée a celle de ’intuition. Par conséquent, 1"étre
raisonnable, dans et par la réflexion sur lui-méme, devrait opposer au
monde (dans lequel I'intuition est plongée) une certaine activité, voire peut-
¢tre, pour pouvoir la lui opposer, la produire dans la saisie réflexive de soi,
originellement, de telle sorte pourtant qu’il devra en méme temps rapporter
cette activité au monde et la limiter par celui-ci. Car ce n’est que si elle est
limitée qu’il pourra la com-prendre et la concevoir dans la réflexion. Une
telle activité correspondra d’ailleurs aux deux caractéristiques de [’activité
recherchée, telles que nous les avons €tablies: elle correspondra a celle de
la finitude, parce qu’elle sera limitée; et elle correspondra a celle de I’infi-
nitude et de la liberté, parce que I'étre raisonnable la produira dans le
retour sur lui-méme: ‘

[L étre raisonnable] peut opposer une activité comme celle que nous cher-
chons au monde, qui serait ce qui la limite, et pour pouvoir I'opposer, il peut

produire cette activité .

Cette activité sera donc finie et infinie a la fois. En elle, le Moi sera
limité (parce qu’elle sera rapportée au monde et limitée par celui-ci) et
pourtant il sera Moi (parce qu’il se saisira lui-méme librement en elle). Elle
sera Iactivité recherchée par laquelle seule la conscience de soi d’un étre
raisonnable fini est possible.

un monde comme ce qui le limite. «Du point de vue d’une philosophie
transcendantale, on voit méme que ['intuition n’est elle-méme rien d’autre qu’un
Moi retournant sur soi-méme, et le monde rien d’autre que le Moi intuitionné dans
ses limites originelles.» (/bid.) Conformément a cela, Fichte caractérise
I'«intuition» en une expression précise de la philosophie transcendantale comme
«activité dans Dintuition du monde». Mais méme s’il est possible que ['étre
raisonnable — comme nous 'avons dit d’abord — devienne conscient de I'intuition
d’abord préconsciente et se 'attribue @ /ui-méme, et méme si 'intuition elle-méme
ne consiste en rien d’autre que dans le fait, pour I'étre raisonnable, de se limiter
lui-méme, il faut pourtant, dans les deux cas, que l'€tre raisonnable soit d¢ja au
préalable [ui-méme pour lui-méme — pour pouvoir justement s attribuer 'intuition a
lui-méme ou pour pouvoir se limiter /ui-méme. La conscience de soi n’est donc pas
rendue possible par la simple intuition. Car celle-ci présuppose toujours déja
celle-1a comme sa condition de possibilité.
7" Ibid. C’est nous qui soulignons.



324 INGEBORG SCHUSSLER

[1. Détermination progressive du Moi de la conscience de soi selon
le fil conducteur de ses caractéres «formels»: infinitude / finitude

L activité en question, étant déterminée en ses criteres «formels», la
tache se pose de la trouver en son «contenu» méme. Fichte va la mettre en
lumiere en son caractere propre par un processus de détermination progres-
stve, suivant le fil conducteur de la réflexion qui la fait éclater originelle-
ment dans '€tre raisonnable; plus précisément dit: suivant le fil conducteur
des actions qui sont constitutives de la réflexion: celle d’opposer 1'activité
en question au monde et celle de la rapporter a celui-ci. Or, Pactivité en
question s’avérera €tre 'activité pratique, le vouloir. Ce sera donc le Moi
pratique qui sera la «substance» du Moi'®. C’est lui qui sera le Moi dans la
conscience de soi. Il convient de suivre maintenant ce processus de déter-
mination progressive.

1. L'infinitude du Moi

Activite du Moi: activité non-li¢e, libre

Lactivité en question doit €tre opposée par la réflexion a I’activité
théorique. Elle doit donc étre 1'opposé de cette dernicre. Or, I'activité théo-
rique, c’est-a-dire I'intuition d’un monde déja donné, est caractérisée par
ceci qu’elle est «contrainte et liée»!”, non pas certes eu égard a sa «forme»,
c’est-a-dire au fait qu'elle représente, mais eu €gard a son contenu, c’est-
a-dire a ce gu'clle représente. En effet, I’étre raisonnable est libre de se
placer ou non dans le mode de l'intuition — il pourrait en fait s¢ mettre
¢galement dans d’autres modes de lui-méme —; il est donc libre de repré-
senter ou non de maniere théorique des objets. Mais guand 1l les représente,
il doit les représenter d’une fagon déterminée, nécessaire, a savoir tels
qu’'ils existent déja — ainsi du moins lui paraissent-ils dans la conscience
naturelle — sans action de sa part, de soi. Par conséquent, une activité qui
doit étre I'opposé de I'intuition et qui doit &tre opposée au monde, doit
nécessairement Etre, quant a son contenu, libre et non liée.

Une activité [opposée a l'activité théorique] devrait [...] nécessairement,

quant a son contenu, étre {ibre; il faudrait pouvoir agir de telle ou telle fagon,

ou méme encore de telle autre?’.

L activité en question devrait donc se distinguer par la libert¢ de son
mouvement. C’est en cela que consiste son in-finitude.

'8 Cf. DN 38 (GA 1, 3, 333; SW III, 22).
19 DN 35 (GA T, 3, 330; SW III, 18).
20 DN 35 (GA 1, 3, 330: SW 11, 19).



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTE 325
2. La finitude du Moi et ses deux moments

a. La finitude comme telle

Activité du Moi: activité libre s’ exercant sur des objets qui la lient

L’activité en question ne doit pas seulement étre opposée par la ré-
flexion a D'activité théorique, mais elle doit étre également rapportée a
celle-ci, a I'intuition d’'un monde déja donné, et doit étre limitée par ce
monde. En effet, la réflexion ne peut com-prendre et con-cevoir que ce qui
est limité. Or, quand la réflexion rapporte en fait cette activité libre a ac-
tivité liée de la représentation d’objets fixes donnés — et cela non pas au
sens d’une relation purement formelle, indifférente, mais au sens d’un
rapport véritable, en lequel les termes rapportés 'un a 1'autre se détermi-
nent réciproquement?! —, cette activité liée de 1’intuition des objets va alors
déterminer I'activité libre de sorte que celle-ci devient également d’une
certaine facon une activité li€e, non libre.

L activité ceuvrant dans D'intuition du monde est elle-méme cette activité
libre sur le mode d’étre lide >2.

Cela signifie que activité libre s’exerce ¢galement toujours déja sur
des objets fixes, donnés, de sorte qu’elle est li€e et retenue par ceux-ci.
C’est en cela que consiste sa finitude.

Pourtant, dans le rapport de 'activité libre a I'intuition liée, ce ne sera
pas seulement cette derniére qui déterminera l'activité libre, mais — le
rapport étant réciproque — ce sera €galement cette activité libre (précisé-
ment dans son rapport a l'objet, rapport qu’elle vient de gagner) qui va
déterminer et conditionner |’intuition des objets, de sorte que, dans cette
intuition, le fait d’étre liée est d'une certaine facon toujours déja supprimé.
En effet, la représentation d’ob-jets (Gegen-stinden) comme tels, c¢’est-
a-dire comme ce qui s’oppose au Moi, n’est possible que si ceux-ci se
manifestent au Moi comme ce qui lui est opposé, voire comme ce qui lui
résiste. Or, cela a précisément licu dans la mesure ou le Moi, par son acti-
vité libre, tend a transformer et a «supprimer» les objets, de telle sorte
pourtant qu’en cela il est retenu et empéché par leur résistance.

[...] les objets ne sont des objets que par le fait que et dans la mesure ou
par I’activité libre du Moi ils ne doivent pas exister et que cette activité doit étre
[ 53 & % 2
retenue et limitée s'ils doivent exister?’.

2! Fichte comprend i I’évidence I'essence du rapport dans le sens de la
kowvwvia platonicienne, ¢’est-a-dire comme un étre ensemble dans lequel ce qui est
lié se détermine et se modifie mutuellement. La kowwvia est ooupei&ic (cf. Sophiste
251a-252e, en part. 251d8 et 252b3).

22 Ibid.

23 DN 35 (GA 1, 3, 331; SW 1L, 19).



326 INGEBORG SCHUSSLER

En ce sens, 1'activité pratique s’avere €tre la condition de possibilité de
e . z . . 24
la représentation théorique des «objets»>*.

b. L’infinitude du Moi dans la finitude
Activité du Moi.: Causalité effective sur des objets, tendant a les supprimer

[’activité pratique s’est avérée étre la condition de possibilité¢ de la
représentation théorique des objets. Or, si, par la, une primauté de 1’activité
libre dans la conscience de soi s’annonce déja, cette activité libre, confor-
mément a sa propre essence libre, vise pourtant plus loin, a savoir a
supprimer les objets en tant qu’ils la lient et I'empéchent. Ainsi est-elle
«causalité effective sur les objets», — en quoi 'activité libre manifeste, dans
son rapport aux objets qui la lient, c’est-a-dire dans sa finitude méme, son
in-finitude. Mais par la 'intuition des objets se présente, elle également,
sous une autre lumiere. St I'activité libre est bien causalité effective sur les
objets, qui tend a les transformer et a les supprimer, et si, en ce sens, elle a
toujours déja dépassé la simple intuition de ceux-ci, alors une intuition
purement théorique — le Oewpeiv pur — des objets tels qu’ils sont de par
eux-mémes (k@ obTd) n'est possible que si I'étre raisonnable, en une
gmoxn, s abstient expressément d’une causalité effective sur eux.

[...] Tintuition est une causalité effective supprimée, volontairement
- - 5 A . - A~ 2
supprimée par I’étre raisonnable lui-méme >,

En ce sens, 'activité libre a bien la primauté par rapport a I’intuition.

Par la, 'activité en question, qui doit rendre possible la conscience de
soi, est déterminée en ce qu’elle est en tant que la réflexion la rapporte au
monde: elle est causalité effective sur les objets qui la lient et qu’elle tend
a supprimer. En cela se manifeste avant tout sa finitude, c’est-a-dire sa
détermination et sa limitation par le monde. Le rapport au monde est
constitutif de 1’étre raisonnable fini.

24 Fichte a montré cela en détail dans la Grundlage der gesamten
Wissenschaftslehre (1794-1795), Troisieme partie: Grundlage der Wissenschaft des
Praktischen (en part. section 1I, p. ex. GA I, 2, 397; SW I, 262). Cf. aussi a ce
propos l'interprétation que nous avons proposée dans: Die Auseinandersetzung von
Idealismus und Realismus in Fichtes Wissenschaftslehre, Frankfurt a. M., 1972, en
part. pp. 60-63.

2 Ibid. 11 est évident qu’ici réapparait chez Fichte, sous sa forme moderne,
transformée, le rapport entre théorie et pratique, tel qu’Aristote 1'a déterminé. La
OewpnTikh émotAun est déterminée par ceci qu’elle est ob monmikn (Met. 1, 2;
982b11).



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTE 327

3. Encore une fois: U'infinitude du Moi

Activité du Moi: autodétermination a la causalité effective...

Il faut bien s’en tenir a ceci: 1’activité en question doit étre également —
comme nous l'avons vu — ['opposé d’une activité qui ne ferait que se
rapporter au monde et qu’elle doit étre posée par la réflexion en opposition
au monde. Elle doit donc contenir d’autre part également des caractéres qui
sont I’opposé de ceux qui lui proviennent de son rapport au monde. C’est
de ce point de vue qu’il convient de la déterminer maintenant encore
davantage. Par la, son infinitude entrera de nouveau en jeu. Or, suite & son
rapport au monde, elle €était causalité effective sur des objets qui la lient.
En tant que causalité effective sur des objets, elle se dirige vers [’ extérieur,
vers ce qui se présente a I’étre raisonnable comme €tant «extérieur a lui».
Dans la mesure ou elle doit maintenant également étre opposée au monde,
elle doit étre déterminée en méme temps par une direction opposée, donc
par un «retour de 1’étre raisonnable sur [ui-méme». Cela signifie que 1’acti-
vité en question, dans la mesure ou, se dirigeant vers l'extérieur, elle
s’exerce sur des objets, retourne également toujours déja sur elle-méme, de
telle sorte que, s’arrachant aux objets, c’est-a-dire a son rapport au monde,
elle se saisit librement elle-méme. En ce sens, elle est «auto-détermination
libre de la causalité»?®, — et cela d’abord eu égard au simple fait qu’elle a
lieu. Mais elle est auto-détermination libre €galement eu €gard a ce gu'a
chaque fois elle tend a effectuer. En effet, dans la mesure ou — conformé-
ment a son rapport au monde — elle est causalit¢ effective sur des objets
qui la lient, elle est d’abord liée quant a ce sur quoi elle s’exerce. Mais
dans la mesure ou elle se trouve opposée, par la réflexion, a ce rapport au
monde qui la détermine, et ainsi opposée au monde, elle deit bien, dans «le
retour sur soi-méme» se déterminer elle-méme librement également eu
€gard a ce qu’elle tend a effectuer. Elle est donc, eu €gard a ce qu’'clle
effectue, «déterminée et déterminante en méme temps» et partant — comme

5.8 . N i i B
["ajoute Fichte — «trés proprement activité retournant sur soi» f,

4. Synthése de Uinfinitude et de la finitude du Moi

Activité du Moi: formation intérieure, libre, de concepts de fin, s'exercant d’em-
blée extérieurement comme causalité effective sur des objets qui la lient

Quant A savoir en quoi consiste I’activité en question conformément a
la dernidre détermination et quant a savoir en quoi elle consiste finalement
tout uniment dans la totalité unique de tous ses éléments, Fichte le mettra
au jour dans une derni¢re étape, et ce — comme il le dit — «de fagon systé-

26 Ipid.
27 DN 36 (GA 1, 3, 331; SW 1II, 19).



328 INGEBORG SCHUSSLER

. 3 . ¥ 5 g G i P ; :
matique»=®, ¢’est-a-dire par I’ unification synthétique des deux actions consti-

tutives de la réflexion, qui demeurent bien le fil conducteur. C’est d’ailleurs
seulement par la que le double caractere synthétique de 1’activité en ques-
tion, c’est-a-dire son unité caractéristique, de finitude et d’infinitude, sera
pleinement mise en lumicre elle aussi.

Or, dans la mesure ol I’activité en question doit étre opposée a 1’intui-
tion par la réflexion, elle doit — comme nous 1’avons vu — d’une part étre
«absolument libre» eu ¢égard a ce sur quoi elle s’exerce — I'intuition, elle,
¢tant liée a son égard; d’autre part, elle doit retourner sur elle-méme — 1'in-
tuition se dirigeant vers ["extérieur. Vu que 1’activité en question s’est déja
avérée étre causalité effective sur des objets, cet acte de «retourner sur elle-
méme» s’aveére maintenant étre — en une unification synthétique de tous les
moments relevés jusqu’ici — 'acte intérieur de «former le concept d’une
causalité effective en dehors de nous et projetée par nous, autrement dit: [le
concept] d’une fin»?. L activité en question est donc activité de former et
de projeter a l'intérieur du Moi des concepts de fins, et ce conformément a
son acte propre de retourner sur elle-méme, acte par lequel elle s affranchit
de son rapport au monde ou de I'intuition qui la lie. Pourtant, Iactivité en
question ne se trouve pas seulement opposée, dans la réflexion, a 1'intui-
tion; mais vu qu’elle doit étre une activité limitée, elle se trouve toujours
déja rapportée, dans la réflexion, a I'intuition, soit: aux objets donnés dans
celle-ci. En ce sens, elle est toujours déja «causalité effective» s’exercant
extérieurement «sur les objets», et ce de telle sorte qu’elle ne 'est pas
exclusivement — car alors elle ne serait que finie —; mais elle est cette
causalité précisément dans 1’'union synthétique avec l'acte de former libre-
ment, a 'intérieur du Moi, des concepts de fins. Ce n’est qu’ainsi qu’en
tant que finie elle est en méme temps infinie.

L’activité a mettre en évidence |[...] est [...] 'acte de former le concept
d’une causalité effective en dehors de nous et projetée par nous, autrement dit:
[le concept] d’une fin. En méme temps il faut la rapporter a I’intuition, c’est-
a-dire la poser comme identique a celle-ci; elle est alors causalité effective sur
des objets, mais une causalité effective — et c’est la ce qu’il ne faut pas laisser
échapper — qui résulte immédiatement du concept et qui — seulement considérée

d’un autre point de vue — est la méme chose que celui-ci*’.

Une seule et méme activité est donc doublement déterminée. D’une
part — en tant qu’infinie — elle retourne sur elle-méme, s’arrache par la a
son rapport au monde et se saisit, se produit originellement elle-méme
comme activité de former librement, a I'intérieur du Moi, des concepts de
fins projetées. D autre part — en tant que finie et en conséquence imme-

28 Ibid.
29 Ibid.
0 DN 36 (GA 1, 3, 331; SW 111, 19).



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTE 320

diate de cette activité — elle est causalité effective, se rapportant au monde
et s’exercant sur des objets. C’est par la que ’activité en question est déter-
minée dans 1'unité synthétique de tous ses éléments.

5. Résultats

Activités du Moi: causalité effective libre = vouloir

La question se pose finalement de savoir quel est le phénoméne unique
en lequel I'activité en question consiste a proprement parler. Or, il s’est
avéré qu’elle est, en tant qu’infinie, finie, et en tant que finie, infinie. En
somme: elle est «causalité effective libre» s’autodéterminant, s’exercant sur
des objets?!. Or, ce genre d’activité, nous le trouvons manifestement dans le
phénomeéne du vouloir. C'est donc le phénomene unique du vouloir qui
recouvre I’ensemble des moments déduits en suivant le fil conducteur de la
réflexion.

I Le Moi de la conscience de soi comme volonté (ou Mol pratigue)
L. Confirmation par le phénoméne du vouloir

Le vouloir vient de se dégager étre 'activité recherchée par laquelle la
conscience de soi de I’étre raisonnable fini devient originellement possible.
En effet, le vouloir remplit précisément les conditions auxquelles 1’étre
raisonnable peut devenir conscient de soi dans la réflexion, conscient de lui-
méme: le vouloir est in-fini et fini en méme temps, — activité qui, s’opposant
au monde, se saisit et se produit librement (subjectivité, €goité) et qui, suite &
son rapport au monde, est cependant empéchée et limitée par les objets qui la
lient. En ce double caractére synthétique, cette activité du vouloir n’est posée
que par et dans la réflexion sur lui-méme de 1’étre raisonnable.

C’est au moyen d’une telle activité que devient possible la conscience de
soi exigée. Elle est quelque chose qui a son fondement ultime dans I'€tre raison-
nable lui-méme et qui peut étre posé comme tel au moyen de son opposition
possible avec quelque chose qui n’a pas son fondement en lui-méme. Le Moi

(I’8tre raisonnable lui-méme, comme tel) serait dés lors un Moi limité, déter-
.. A & i F 3 3
miné et partant qui peut étre com-pris par la réflexion 2,

Ce Moi, qui est essentiellement vouloir, c’est-a-dire «causalité effective
libre» est le «Moi pratique». C’est donc le Moi pratique qui est le Moi
de la conscience de soi. Et ce n’est que lorsque I’étre raisonnable, par la
réflexion sur soi, devient conscient de son Soi, donc de son Moi pratique,

31 DN 33 (GA 1, 3, 329; SW IIL, 17).
32 DN 36 (GA 1, 3, 331; SW 11, 20).



330 INGEBORG SCHUSSLER

qu’il peut rapporter a soi ['activité préconsciente de [’intuition, plongée
dans le monde, et en devenir con-scient.

Nous affirmons que le Moi pratique est le Moi originel de la conscience de
sol; qu’un €tre raisonnable ne se percoit immédiatement que dans le vouloir, et
ne se percevrait pas, ni par suite ne percevrait pas non plus le monde, par
conséquent ne serait méme pas non plus une intelligence, s’il n’était un &tre
pratique. Le vouloir est le caractére propre et essentiel de la raison [...]*.

2. Le rapport du Moi pratique et du Moi théorigue

Le Moi pratique comme «substance» du Moi de la conscience de soi. Le Moi
théorigue comme son «attribut»

Un vouloir n’est, certes, pas possible sans acte de représentation. Car le
vouloir présuppose, comme «causalité effective libre» s’effectuant sur des
objets qui le lient, ['acte de les représenter par 1’intuition.

Tout vouloir est conditionné par un acte de représentation [...], je dois

représenter ce que je veux .

Mais inversement |'étre raisonnable ne peut devenir conscient de cet
acte de représentation (théorique) que s’il rapporte celui-ci a [lui-méme et
["attribue a [ui-méme comme mode de lui-méme. Or, cela présuppose que
["étre raisonnable est conscient de son propre Moi, — lequel ne peut
consister que dans la volonté.

[...] le Moi pratique [est] le Moi pour la réflexion, le Moi posé par lui-
méme et qui est a poser par soi dans la réflexion, et a ce Moi, comme sujet
logique, [I’étre raisonnable] peut attribuer quelque chose dans un prédicat,

comme ici I'intuition du monde ™.

Le Moi théorique et le Moi pratique se trouvent ainsi certes dans une
«relation d’action réciproque»>®, mais de telle sorte que le vouloir est la
«substance» du Moi et I'acte de représenter uniquement son accident.

[...] un acte de représentation [...] ne peut étre pos€ avec conscience sans
que celui qui représente soit posé. Or, celui-ci est, non pas accidentaliter, dans
la mesure ou il représente maintenant, mais substantialiter, dans la mesure o,
tout simplement, il est et est quelque chose, [...] un étre [...] voulant [}..]37.

Cela est d’ailleurs confirmé par la vie elle-méme. En effet, nous aurons
beau spéculer théoriquement sur les choses, celles-ci ne gagnent pourtant
pour nous une réalité proprement dite que dans la mesure ot «[notre] activité

3 DN 37 (GA 1, 3, 332; SW III, 20). C’est nous qui soulignons.
3 DN 38 (GA 1, 3, 333; SW III, 21).

3 DN 36 (GA 1, 3, 331; SW 11, 20).

36 DN 38 (GA 1, 3, 332; SW III, 21).

37 DN 38 (GA 1, 3, 333; SW III, 21 sq.).



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTE 331

pratique est mise en branle [par elles]»®, — dans la mesure donc ot elles
nous touchent dans notre vouloir et notre agir. Alors, toute cette pure spécu-
lation s’arréte. Alors nous nous sentons nous-mémes concernés. Alors nous
sommes convaincus de la réalité des choses. C’est pourquoi nous disons
€galement ceci: «Aussi vral que je vis, aussi vrai que je suis, ceci ou cela

existe»>?.

N

IT s’est avéré que, chez Fichte, suite a sa position fondamentale de la
raison finie, I’essence du Moi se situe dans la volonté. La volonté est la
substance de la conscience de soi. Nous I’avons déduit & partir de cette posi-
tion fondamentale. Et nous avons éclairé en retour celle-ci par cette déduc-
tion. Nous n’avons pu le faire que par rapport a la premiére étape, fondamen-
tale, de la déduction de la structure de la subjectivité finie, — étape au cours
de laquelle la volonté est gagnée comme détermination fondamentale de cette
subjectivité finie. Fichte va déduire, dans les deux premiéres «sections» du
Fondement du droit naturel, la structure entieére de la subjectivité finie, —
cela bien siir sous le rapport primordial de la déduction du droit et de son
application possible. Nous ne pouvons pas nous en occuper ici.

IV. Apercu final: la volonté dans [ histoire de la philosophie moderne

En guise d’apercu final, nous nous limitons a signaler que Fichte,
nonobstant ’originalité de sa position fondamentale a I'intérieur de 1'ldéa-
lisme allemand et du déploiement de celle-ci dans les différentes versions
de la Doctrine de la Science, a contribué a sa fagon a une tradition dans
laquelle on n’a pas I’habitude de le situer, a cause de I'image de Fichte
imprégnée de Hegel. Conformément a celle-ci, on voit seulement que
Fichte ¢leve [D'aperception transcendantale de Kant au niveau du
«Moi=Moi» absolu, in-fini. On laisse échapper que chez Fichte le Moi de
la conscience de soi est volonté. Par la pourtant s’ouvrent les perspectives
suivantes concernant 1’histoire de la philosophie — perspectives que nous

voudrions rappeler brievement:

1. Si Fichte détermine la «substance» de la subjectivité finie, c’est-a-dire
de I’homme, comme volonté, c’est la détermination, par Kant, de la
«substance» intelligible de 1’homme, comme «chose en soi», qui, certes
de fagon transformée, fait retour chez lui, — détermination selon laquelle
I’homme, comme «chose en soi», est volonté éthique, libre, connaissable

par la raison pratique et présente dans la conscience pratique™®.

% DN 44 (GA 1, 3, 338; SW III, 29).

39 DN 19 (GA 1, 3, 315; SW III, 3).

40 p.ex. Fondements de la métaphysique des meurs. Troisiéme section (cf. en
part. 454 et 457 = (Euvres philosophiques, vol. 2, Paris, pp. 325 et 329-330).



'S

32 INGEBORG SCHUSSLER

et

Si dans la philosophie du jeune Fichte, le «Moi absolu» de «l’intuition
intellectuelle» apparait, suite a la réflexion du Moi sur lui-méme, dans la
conscience de soi, comme Moi pratique, ¢’est-a-dire comme volonté, on
peut alors comprendre comment, dans la philosophie du Fichte tardif, la
volonté ¢thique, libre, peut devenir le seul phénoméne véritable de
la raison absolue (divine) — en laquelle Fichte a transformé le Moi
absolu, en le repensant“.

J

3. Si Fichte pose la volonté comme substance de la subjectivité, il rend par
la possible, a sa fagon, que Schelling — a la suite de Kant — puisse situer
— a partir de son écrit sur la liberté — la volonté¢ dans une volonté
absolue et poser le vouloir comme «étre originaire» (Ur—sein}42.

4. Schopenhauer va reprendre la these de Schelling concernant le vouloir
comme ¢&tre originaire — tout en la transformant, et ce de telle sorte que,
retournant de nouveau a Kant, il reconnait dans la volonté la «chose en
soi», dans la volonté certes transformée chez lui de fagon «pessimiste»
en pulsion insatiable souffrant de son propre manque — parlant alors de
la «primauté de la volonté dans la conscience de soi» 4,

5. Nietzsche, finalement, en reprenant et en transformant la thése de
Schopenhauer sur le «monde comme volonté et représentation», va inter-
préter I’essence de ce qui est de fagon «nihiliste» comme «volonté de
puissance», propre a la vie*, — volonté de puissance qui, & notre époque
de la technique, laissant de coté la vie comme fondement ontologique, se
vide et devient pure et simple «volonté de volonté», tournant abstraite-
ment sur ¢lle-méme.

Pourtant, Fichte, conformément a sa position fondamentale de la raison
finie, a reconnu dans la volonté — comme causalité effective libre s’exer¢ant
sur des objets qui la lient — I'insigne de la finitude de la subjectivité humaine.

41 Fichte expose cela entre autres dans son écrit tardif Tatsachen des
Bewufitseins (1813), plus précisément dans le 20° exposé, qui constitue une
introduction a la philosophie tardive de Fichte (NW [, cf. en part. p. 572).

2 F W.G. SCHELLING, Recherches sur la liberté humaine (1809): «Il n’y a, dans
la derniére et supréme instance, absolument aucun autre étre que le vouloir. Vouloir
est étre originaire (Ursein)» (trad. M. Richir, Paris, 1977, p. 96).

43 A. SCHOPENHAUER, Le monde comme volonté et comme représentation (1% éd.
1818 / 2¢ éd. 1844; trad. A. Burdeau, Paris, 1966). Supplément au livre deuxiéme.
Le chap. 19 est intitulé: «Vom Primat des Willens im SelbstbewuBtsein», «Du
primat de la volonté dans la conscience de nous-mémes».

4 Sur la caractérisation par Nietzsche de la «volonté» chez Schopenhauer, cf.
NIETZSCHE, Fragments posthumes, automne 1887; OPC, XIII, 10 [150] (256). Sur la
vie comme fondement ontologique de la volonté de puissance chez Nietzsche, cf.
entre autres Fragments posthumes, automne 1887; OPC, XII, 5 [71], n° 10. En
outre: Zarathoustra, Deuxiéme partie, «De la domination de soi», OPC, VI, p. 133:
«Ou j’ai trouvé vivant, la j’ai trouvé volonté de puissance».



	Conscience de soi et volonté : à propos de la détermination de la raison finie dans le Fondement du droit naturel de Fichte

