
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 3: Approches de Fichte

Artikel: Conscience de soi et volonté : à propos de la détermination de la raison
finie dans le Fondement du droit naturel de Fichte

Autor: Schüssler, Ingeborg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 123 (1991). P. 315-332

CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTÉ.

A propos de la détermination de la raison finie
dans le Fondement du droit naturel de Fichte

Ingeborg Schüssler

Résumé

La position fondamentale de Fichte, développée à partir du premier
paragraphe du Fondement du droit naturel, s'avère être une position originale.

La raison telle cju'il la conçoit n'est ni une raison absolue (comme
chez Hegel) ni une raison finie (comme chez Kant), mais une raison dont la
nature est essentiellement synthétique. Dans la mesure où elle se saisit
comme Moi dans la conscience de soi, elle est présente pour elle-même

comme volonté. La pratique T emporte sur la connaissance théorique.

Remarques introductives

1. L'image de Fichte, formée par Hegel

Depuis l'écrit de Hegel sur La différence entre les systèmes philosophiques

de Fichte et de Schelling (1801), on a eu pendant longtemps l'habitude

d'insérer Fichte, quant à sa place dans l'histoire de la philosophie,
dans la ligne qui conduit de Kant, en passant par Fichte lui-même et Schelling,

jusqu'à Hegel. Alors que l'Idéalisme critico-transcendantal de Kant,
tel qu'il l'établit dans la Critique de la raison pure, représenterait en tout

premier lieu la position de Y entendement, c'est-à-dire la position de la finitude

de la raison humaine, conditionnée par les sens, la raison s'élèverait
progressivement chez les successeurs de Kant jusqu'à la raison absolue.
Dans ce processus, cette raison absolue apparaîtrait dans l'Idéalisme
subjectif de la Doctrine de la Science de Fichte sous la forme du «Moi
absolu» sur un mode unilatéralement subjectif, puis dans l'Idéalisme
objectif de la philosophie de la nature de Schelling, sous la forme de la

nature interprétée spéculativement sur un mode unilatéralement objectif,
pour se saisir finalement elle-même en sa totalité dans l'Idéalisme absolu
du système hégélien de la raison absolue, qui médiatiserait le Moi et la

Nature, la Subjectivité de l'Objectivité, de manière dialectico-spéculative.
Dans cette progression, la position de Fichte se distinguerait en ceci



316 INGEBORG SCHÜSSLER

qu'avec elle, la raison s'élèverait pour la première fois à une identité sujet-
objet, celle du «Moi absolu», de telle sorte pourtant - cette identité n'étant
qu'unilatéralement subjective - que la raison n'arriverait pas à se libérer de

la finitude et resterait par conséquent enfermée en celle-ci. Malgré toute
cette élévation à l'infini. Fichte ne parviendrait pas à s'affranchir des

bornes de l'entendement1.

2. L'originalité de la position de Fichte à l'intérieur cle l'Idéalisme alle¬

mand

Contrairement à l'image, imprégnée de Hegel, concernant la place qu'occupe

Fichte dans l'histoire de la philosophie, nous voudrions montrer dans ce

qui suit que Fichte occupe une position fondamentale originale au milieu des

différentes positions fondamentales de l'Idéalisme allemand, - une position
qui ne permet pas de l'évaluer à partir des autres comme une étape à l'intérieur

d'un processus. Toutes ces positions fondamentales de l'Idéalisme
allemand - celles d'un Fichte, d'un Schelling et d'un Hegel - sont certes,
chacune, des interprétations qui développent la raison sous la forme de la

subjectivité moderne (cogitatio) telle que Descartes l'a établie originellement
comme fundamentum inconcussum, et telle que Kant l'a repensée de façon
critico-transcendantale comme subjectivité objectivante, conditionnée par les

sens. Mais alors que Schelling et Hegel transforment, chacun à sa façon, la

subjectivité transcendantale finie de Kant en une subjectivité infinie, absolue,
Fichte maintient la finitude de la subjectivité. L'essence de la subjectivité
consiste chez lui en ce qu'elle est à la fois infinie et finie. La conséquence
en est alors que le sujet, en tant qu'il est conscient de soi, sera volonté. En

effet, le vouloir est une activité qui est en elle-même à la fois infinie et finie,
libre et limitée. C'est ce que nous voudrions montrer dans ce qui suit par une

interprétation du premier paragraphe du Fondement du droit naturel, que
Fichte a rédigé - comme le sous-titre l'indique - selon les principes de la
Doctrine de la science, dans les années 1796/1797'.

/. Caractérisation préliminaire de la «raison» chez Fichte

1. L'essence originelle de la raison (ou du Moi) che: Fichte

a. Du «cogito» cartésien par le «je pense» kantien au Moi de Fichte

Tout d'abord, il convient de déterminer de façon plus précise ce que
Fichte entend par «raison». Comme nous venons de le dire, Fichte renoue

avec la détermination cartésiano-transcendantale de la raison. Alors que

1 A ce propos, cf. en particulier la troisième section de l'écrit sur la

Différence...: Comparaison entre le principe schellinguien et le principe fichtéen de

la philosophie



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTÉ 317

chez Platon et Aristote le voûç était la vue (voeîv) des îôéai ou eïôq, ce
voeîv, ce penser, devient chez Descartes - à cause de la volonté moderne
de certitude - le modus cogitandi de la res cogitans, c'est-à-dire du Moi
conscient de soi, certain de soi. Partant, chez Kant, la raison sous la forme
de l'entendement transcendantal - la faculté de penser des concepts objectivants,

uns, identiques - est originellement le «Je pense», c'est-à-dire le

penser qui, en pensant des concepts identiques, se saisit au préalable déjà
«aperceptivement» lui-même par le retour sur lui-même en lequel il s'identifie

avec lui-même, de telle sorte qu'il est alors conscient de lui-même
comme de quelque chose d'identique2. A la suite de cette détermination
cartésiano-kantienne de la «raison», Fichte peut bien déterminer l'essence
de la raison en une première caractérisation dans l'Introduction au Fondement

du droit naturel de la façon suivante:

Le caractère de la rationalité consiste en ce que ce qui agit (das Handelnde)
et ce sur quoi il agit (das Behandelte) sont une seule et même chose; et par cette
description, la sphère de la raison comme telle est circonscrite de façon exhaustive.

- L'usage a déposé ce concept sublime (erhaben), pour ceux qui sont capables

de le concevoir, c'est-à-dire pour ceux qui sont capables de faire abstraction

de leur propre moi, dans le mot: Moi; c'est pourquoi la raison dans son
ensemble a été caractérisée par l'égoïté. Ce qui existe pour un être raisonnable
existe en lui; mais il n'y a rien en lui qui ne procède d'un agir qu'il exerce sur
lui-même: ce qu'il intuitionne, il l'intuitionne en lui-même, mais il n'y a rien à

intuitionner que son agir; et le Moi lui-même n'est rien d'autre qu'un agir sur
soi-même

Comme nous venons de le dire, Fichte caractérise ici la raison dans le

prolongement du «Je pense» cartésiano-kantien, et ce de telle façon qu'il
détermine F «être raisonnable» - «das vernünftige Wesen» ou «das Vernunftwesen»,

donc cet être (ens, étant) dont l'être (essentia, essence) est la raison

et qui n'est rien que celle-ci4 - en même temps à partir de la distinction
d'avec les êtres purement naturels ou d'avec les simples choses. A la
différence de ceux-ci, l'«être raisonnable» se distingue par ceci que ce qui est en

lui est pour lui. Toutes les déterminations par lesquelles il est déterminé et

2 CRP «Déduction transcendantale des concepts purs de l'entendement», p. ex.
§ 16, B 134: «L'unité synthétique de l'aperception est... le point le plus élevé

auquel il faut rattacher tout l'usage de l'entendement... On peut dire que ce pouvoir
est l'entendement même.» (Trad. fr. A. Tremesaygues et B. Pacaud) §§ 17-20.

3 Fondement du droll naturel selon les principes de la doctrine de la science

[= DN], trad. A. Renaut, Paris, 1984, p. 17 (GA I, 3, 313; SW III, I). Dans la

majeure partie des cas, nous proposons une traduction revue.
4 L'expression «être de raison» (Vernunftwesen) fait à l'évidence - en ce qui

concerne le mot «être» (Wesen) - écho au concept aristotélicien d'oùoroc. Oùot'ct (au

sens de irponri oùoïa) désigne l'étant (ÛTCotcduevov) en son propre être (Wesen, ri
èoriv, elôoç), avec lequel il est identique. L'être de raison est l'oùoîa déterminée

par la cogitatio et consistant entièrement en celle-ci.



318 INGEBORG SCHÜSSLER

qu'en ce sens il est, il ne les est pas sur le mode du simple être, mais en
tant qu'en elles il est conscient de lui-même, donc en tant qu'il les

rapporte à lui-même, c'est-à-dire se les attribue à lui-même comme des

modes de son être et se pose en celles-ci comme en ses modes. Or, pour
pouvoir poser son être en certains modes déterminés, il faut qu'au préalable
déjà - du point de vue de l'ordre des choses -, l'«être raisonnable» lui-
même soit tout simplement. Mais ce simple être également, il ne l'est pas -
comme le sont les êtres purement naturels - sur le mode d'un pur et simple
être, mais il ne l'est que dans la mesure où il est conscient de cet être, dans

la mesure donc où il «se pose comme étant» Ainsi, cet être n'est pas un
être donné, substantial - car alors il serait de nouveau l'être des simples
choses naturelles - mais il est, puisque déterminé de façon constitutive par
le retour sur soi, activité - à savoir précisément cette activité qui s'exerce

sur elle-même et qui, en se retournant sur elle-même, se saisit originellement

elle-même, «se pose» elle-même, c'est-à-dire se produit elle-même.
L'être raisonnable est essentiellement un «agir sur soi-même» - et sans cela
il n'est pas. Dans cet agir, il est «Moi». Car un agir sur soi-même s'exerce

justement sur «soi», de sorte que, dans ce retour sur soi, il est «Moi».

b. Le Moi comme intuition intellectuelle

Son caractère: infinitude et liberté

Si l'être raisonnable, dans le retour sur soi, est bien «Moi», ce retour
sur soi n'est d'autre part tout d'abord pas encore une conscience de soi. -
du moins pas au sens propre du terme. Car il appartient à une telle
conscience de soi que ce qui retourne sur soi se saisisse, se conçoive
comme Moi, - ce qui n'est possible qu'en opposition à quelque chose

d'autre qu'il n'est pas. Mais cette activité qui retourne sur elle-même est

tout de même - parce que retournant sur soi - la condition initiale de la

possibilité d'une conscience de soi. Dans la mesure où cette activité ne fait

que précéder la conscience de soi proprement dite, la saisie d'elle-même
dans le retour sur soi n'est pas encore un concevoir d'elle-même - ce qui
justement ne serait possible qu'en opposition à quelque chose d'autre -
mais cette saisie n'est qu'une simple intuition (Anschauen) d'elle-même,
une intuition plongée en elle-même. Cette intuition n'est toutefois pas de

l'ordre de la sensibilité réceptive, mais - étant l'activité spontanée s'exerçant

sur soi du «je pense» - elle est de l'ordre d'une «intuition
intellectuelle»6. L'être raisonnable est donc initialement et originellement activité

5 DN 18 (GA I, 3. 314; SW II, 2).
6 Fichte a clarifié l'«intuition intellectuelle» entre autres dans la Seconde

introduction à ia Doctrine de la Science (1797), en part, dans les sections IV et V
(GA I, 4, 213-221; trad. fr. par A. Philonenko, in J. G. Fichte, Œuvres choisies de

philosophie première, Paris, Vrin, 1980, pp. 269-276).



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTÉ 3 19

s'exerçant sur elle-même, s'intuitionnant elle-même. Vu que, dans cette
activité, l'être raisonnable n'agit que sur lui-même, et qu'il n'y est pas
encore distingué de quelque chose d'autre, pas encore déterminé et limité
par cet autre, cette activité s'exerçant sur elle-même constitue bien son
infinitude. De plus, elle constitue sa liberté. Car dans la mesure où l'être
raisonnable est activité retournant sur elle-même, il se saisit, dans ce retour
sur soi, originellement lui-même, c'est-à-dire qu'il se pose et se produit lui-
même par une spontanéité absolue. Etant donné que la raison, comme activité

retournant sur soi, est essentiellement infinitude et liberté, le concept
de la raison est bien - conformément à la citation de Fichte présentée plus
haut - un «concept sublime» (ein «erhabener Begriff») conformément
auquel l'être raisonnable se trouve «élevé» («er-haben» au sens de

«erhoben») au-dessus de l'intégralité de l'être déterminé, non libre, des

simples êtres naturels et des choses.

2. Le Moi de la conscience de soi

a. Le Moi de la conscience de soi - affaire de la recherche

L'activité retournant sur soi de l'être raisonnable est, certes - comme
nous venons de le dire -, la condition initiale d'une conscience de soi

possible, mais dans la mesure où elle n'est d'abord que simple intuition
plongée en elle-même, elle n'est pas encore une conscience de soi
effectivement réelle qu'aurait l'être raisonnable de lui-même. Mais d'autre part,
l'être raisonnable doit bien devenir conscient de lui-même, si tant est qu'il
doit pouvoir s'attribuer à lui-même les déterminations qu'il est et devenir
ainsi conscient de celles-ci. Ainsi doit-il donc nécessairement exister en lui
une certaine activité par laquelle la conscience de soi devient possible pour
lui et en laquelle le Moi de celle-ci consisterait à proprement parler. Que

cette activité existe dans l'être raisonnable, cela est bien nécessaire. En

effet, cette activité vient d'être déduite comme condition nécessaire de la

conscience de soi. Or, toutes les activités déduites comme des conditions
nécessaires de la conscience de soi doivent bien exister dans l'être raisonnable.

Car la conscience de soi est nécessaire pour lui:

Ne sont [...] des actions nécessaires, résultant du concept de l'être raisonnable,

que celles qui conditionnent la possibilité de la conscience de soi; mais

celles-ci sont toutes nécessaires et se produisent de façon certaine, aussi
certainement qu'il y a un être raisonnable7.

Aussi la question se pose-t-elle de savoir quelle est cette activité.

7 DN 18 (GA I, 3, 324; SW III, 2).



320 INGEBORG SCHÜSSLER

b. Etablissement des caractères «formels» du Moi de la conscience de soi.
Le rôle de la réflexion
Infinitude et finitude. La réflexion comme principe de la limitation (finitude) du

Moi et comme motif de son développement

Nous avons vu que l'être raisonnable est activité retournant sur elle-
même, se saisissant elle-même et se produisant ainsi originellement elle-
même - activité en laquelle consistent son infinitude et sa liberté. Ainsi,
pour être conscient de soi-même, l'être raisonnable doit donc bien se poser
lui-même, dans la conscience de soi, comme une telle activité. C'est par là

qu'une «première caractéristique» de l'activité en question est établie.
Fichte la formule de la façon suivante:

Si un être raisonnable doit se poser comme tel, il doit nécessairement s'attribuer

une activité dont le fondement ultime réside absolument en lui-même

Dans la mesure où l'être raisonnable se posera effectivement comme
cette activité, il sera conscient, dans et avec celle-ci, de son in-finitude et
de sa liberté.

Toutefois, l'être raisonnable n'est pas seulement in-fini, mais, dans la

mesure où il est conscient de soi-même, il est nécessairement//«/. En effet,
être conscient de soi-même veut dire: opérer explicitement un retour sur
soi-même et se saisir, se concevoir explicitement comme soi-même dans

cette «réflexion» sur soi - en laquelle se transforme le retour sur soi initial,
plongé intuitivement en lui-même. Or, cette réflexion - comme la réflexion
en général - ne peut «concevoir» (begreifen), en le «com-prenant» (umgreifend),

que ce qui est déterminé, limité, c'est-à-dire fini.

Le Moi (l'être raisonnable lui-même, comme tel) [devrait être] [...] un Moi
limité, déterminé, et par conséquent qui peut être compris par la réflexion

Ainsi est établie une seconde caractéristique de l'activité en question
qui rendra possible la conscience de soi: cette activité sera finie et limitée:

[...] Il faudrait que l'activité... qui retourne sur elle-même soit une activité
limitée".

En même temps un second caractère de l'être raisonnable est apparu:
l'être raisonnable, dans la mesure où il est raison (cogitatio) est, certes,

infini; mais dans la mesure où, dans la réflexion sur soi, il est explicitement
conscient de soi-même, il est fini. La finitude est un caractère fondamental
de l'être raisonnable tel que l'entend Fichte:

8 DN 36 (GA I, 3, 332; SW III, 20).
9 DN 33 (GA I, 3, 329; SW III. 17).
10 DN 36 (GA I, 3, 331; SW III, 20).
11 DN 34 (GA I, 3, 329; SW III, 17).



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTÉ 321

L'être raisonnable établi ici est un être fini12.

Il apparaît déjà ici que la finitude est comprise par Fichte comme un
caractère fondamental de l'être raisonnable et ainsi comme une limite de

celui-ci qu'on ne peut pas supprimer. Chez Fichte, cette finitude n'est pas
élevée (aufgehoben) dialectiquement - comme chez Hegel - au niveau de

l'infinitude comme un «moment» de celle-ci. Bien que, chez Fichte, l'être
raisonnable en tant que raison (cogitatio) soit un être «sublime», «élevé»
(erhaben) au-dessus de l'ensemble des êtres naturels et des choses, Fichte
maintient de façon critique la limite de cet être raisonnable qu'est l'homme.
Son idéalisme demeure critico-transcendantal13.

Or, l'être raisonnable doit être fini - avons-nous dit - pour qu'il puisse
devenir conscient de soi dans la réflexion sur soi. Car la réflexion ne peut
comprendre et concevoir que ce qui est fini et limité. Par conséquent, pour
que l'être raisonnable puisse, dans la réflexion, se poser comme quelque
chose de déterminé et de limité - à savoir justement en son propre Soi-
même -, il doit donc opposer à lui-même - avec et par la réflexion -
quelque chose d'autre qu'il n'est pas et qui est en dehors de lui, de telle
sorte pourtant qu'il le rapporte en même temps à lui-même, se limitant
ainsi lui-même. En effet, ce qui est limité n'est possible que s'il existe

quelque chose en dehors de lui qui le limite. Ce sera donc avec et par la
réflexion que l'être raisonnable se trouvera placé aussi bien dans l'opposition

que dans le rapport à quelque chose qui est en dehors de lui et opposé
à lui. Et ce ne sera que par la réflexion - initialement - qu'éclateront en lui
une opposition et un rapport à quelque chose d'autre, ainsi que toutes les

conditions nécessaires à cela. La réflexion est donc le motif poussant en

avant le développement de l'être raisonnable.

3. Le Moi théorique «intuition» du monde objectif)

Sa position comme condition de la réflexion. Son exclusion comme Moi de la
concience de soi

Pour que l'être raisonnable puisse en fait se poser lui-même par la

réflexion comme ce qui est limité ct devenir ainsi conscient de lui-même, il
faut - comme nous l'avons dit - qu'il pose d'abord, par et dans cette réflexion,

quelque chose qui soit «en dehors de lui» ct opposé à lui. Or, c'est là

le «monde». C'est pourquoi il faut qu'il existe dans l'être raisonnable au

préalable déjà une certaine activité par laquelle il représente un monde. Et

puisque ce monde se présente à lui comme quelque chose qui se trouve

u Ibid.
13 W. Jankl l'a montré de façon très convaincante par rapport aux différentes

étapes de la philosophie de Fichte dans son livre: Fichte. Sein und Reflexion.
Grundlagen der kritischen Vernunft, Berlin, 1970.



322 INGEBORG SCHÜSSLER

déjà substantiellement donné «en dehors de lui», indépendamment de lui, -
pour le dire avec Aristote - «de par soi» (kocO' corrò), il faut que cette activité

- par laquelle l'être raisonnable représente ce monde - soit un simple
Oetopéîv, libre de toute TrpâÇiç;, c'est-à-dire une simple «intuition»
(Anschauen) en laquelle l'être raisonnable n'est que présence au monde

comme à l'«en dehors de lui». Il faut donc que cette activité soit une activité

théorique, une «intuition», une «intuition du monde»
(Weltanschauung)

Or, on pourrait croire que c'est déjà par cette activité de la simple intuition

que la conscience de soi devient possible et que c'est elle qui est le

Moi de la conscience de soi. Car cette activité - du moins telle qu'elle se

présente à la conscience naturelle - est justement déterminée et limitée par
le monde en dehors d'elle, de sorte qu'elle semble bien être l'activité
recherchée du Moi, qui, elle, doit précisément être limitée et finie. Dans ce

cas, ce serait le Moi théorique qui serait le Moi de la conscience de soi.

Pourtant, cela s'avère être impossible. Car une activité rendant possible la

conscience de Soi devrait nécessairement retourner sur le Moi lui-même, de

sorte que, par elle, le Moi se saisirait lui-même. Or, l'intuition du monde

retourne si peu sur le Moi lui-même qu'au contraire elle se dirige sur

«quelque chose en dehors du [Moi]», le monde, et est perdue dans celui-ci.
L'intuition du monde est donc précisément, quant à sa direction, opposée à

la direction d'une activité par laquelle seule la conscience de soi deviendrait

possible.

Son activité dans l'intuition du monde, l'être raisonnable ne peut pas la

poser comme telle [...] Car celle-ci [...] ne doit pas retourner sur celui qui intui-
tionne; elle doit avoir pour objet non pas ce dernier, mais bien plutôt quelque
chose qui doit se trouver en dehors de lui et lui être opposé - un monde

Une conscience de soi n'est donc pas possible par la simple intuition
qui, simple présence au monde, est sans retour sur soi

14 DN 34 (GA I. 3. 330; SW III. 18).

Ibid. C'est nous qui soulignons.
16 Si Fichte caractérise l'intuition comme une activité qui ne retourne pas sur

elle-même, c'est qu'il veut faire voir par là que l'intuition est une activité qui n'est

pas consciente d'elle-même, qu'elle est donc une activité pré-consciente. Il est

cependant possible - comme l'ajoute Fichte en guise de restriction - que l'être
raisonnable «[élève] après coup» - après être devenu conscient de lui-même - son
intuition à la conscience (DN 34 (GA I, 3. 330; SW III. 18), en devenant
conscient de cette intuition ct en se l'attribuant comme modus (cogitandi).
Toutefois, comme l'être raisonnable n'est toujours que ee comme quoi il se pose,
même la simple intuition, correctement pensée, doit être déjà initialement une
activité en laquelle l'être raisonnable se pose comme en un mode de lui-même; de

telle sorte que par là il se limile justement lui-même et - du fait qu'il ne

s'intuitionnc proprement que dans les limites de lui-même - laisse surgir devant lui



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTE 323

4. Reprise et détermination finale des caractères «formels» du Moi de la
conscience de soi
Infinitude -finitude - synthèse de l'infinitude et de la finitude

Si une conscience de soi n'est pas possible par la simple intuition, et ce
à cause du caractère propre de cette dernière, cette conscience de soi

devrait inversement devenir possible par une activité qui, en tout son caractère,

sera directement opposée à celle de l'intuition. Par conséquent, l'être
raisonnable, dans et par la réflexion sur lui-même, devrait opposer au

monde (dans lequel l'intuition est plongée) une certaine activité, voire peut-
être, pour pouvoir la lui opposer, la produire dans la saisie reflexive de soi,

originellement, de telle sorte pourtant qu'il devra en même temps rapporter
cette activité au monde et la limiter par celui-ci..Car ce n'est que si elle est

limitée qu'il pourra la com-prendre et la concevoir dans la réflexion. Une

telle activité correspondra d'ailleurs aux deux caractéristiques de l'activité
recherchée, telles que nous les avons établies: elle correspondra à celle de

la finitude, parce qu'elle sera limitée; et elle correspondra à celle de

l'infinitude et de la liberté, parce que l'être raisonnable la produira dans le

retour sur lui-même:

[L'être raisonnable] peut opposer une activité comme celle que nous
cherchons au monde, qui serait ce qui la limite, et pour pouvoir l'opposer, il peut
produire cette activité17.

Cette activité sera donc finie et infinie à la fois. En elle, le Moi sera

limité (parce qu'elle sera rapportée au monde et limitée par celui-ci) et

pourtant il sera Moi (parce qu'il se saisira lui-même librement en elle). Elle

sera l'activité recherchée par laquelle seule la conscience de soi d'un être

raisonnable fini est possible.

un monde comme ce qui le limite. «Du point de vue d'une philosophie
transcendantale, on voit même que l'intuition n'est elle-même rien d'autre qu'un
Moi retournant sur soi-même, et le monde rien d'autre que le Moi intuitionné dans

ses limites originelles.» (Iblei) Conformément à cela. Fichte caractérise

l'«intuition» en une expression précise de la philosophie transcendantale comme
«activité dans l'intuition du monde». Mais même s'il est possible que l'être
raisonnable - comme nous l'avons dit d'abord - devienne conscient de l'intuition
d'abord préconsciente et se l'attribue à lui-même, et même si l'intuition elle-même

ne consiste en rien d'autre que dans le fait, pour l'être raisonnable, de se limiter
lui-même, il faut pourtant, dans les deux cas. que l'être raisonnable soit déjà au

préalable lui-même pour lui-même - pour pouvoir justement s'attribuer l'intuition à

lui-même ou pour pouvoir se limiter lui-même. La conscience de soi n'est donc pas
rendue possible par la simple intuition. Car celle-ci présuppose toujours déjà
celle-là comme sa condition de possibilité.

17 Ibid. C'est nous qui soulignons.



324 INGEBORG SCHÜSSLER

//. Détermination progressive du Moi cle la conscience de soi selon

le fil conducteur cle ses caractères «formels»: infinitude /finititele

L'activité en question, étant déterminée en ses critères «formels», la

tâche se pose de la trouver en son «contenu» même. Fichte va la mettre en

lumière en son caractère propre par un processus de détermination progressive,

suivant le fil conducteur de la réflexion qui la fait éclater originellement

dans l'être raisonnable; plus précisément dit: suivant le fil conducteur
des actions qui sont constitutives de la réflexion: celle d'opposer l'activité
en question au monde et celle de la rapporter à celui-ci. Or, l'activité en

question s'avérera être l'activité pratique, le vouloir. Ce sera donc le Moi
pratique qui sera la «substance» du Moilx. C'est lui qui sera le Moi dans la

conscience de soi. Il convient de suivre maintenant ce processus de
détermination progressive.

1. L infinitude du Moi
Activité du Moi: activité non-liée, libre

L'activité en question doit être opposée par la réflexion à l'activité
théorique. Elle doit donc être l'opposé de cette dernière. Or. l'activité
théorique, c'est-à-dire l'intuition d'un monde déjà donné, est caractérisée par
ceci qu'elle est «contrainte et liée» non pas certes eu égard à sa «forme»,
c'est-à-dire au fait qu elle représente, mais eu égard à son contenu, c'est-
à-dire à ce qu'elle représente. En effet, l'être raisonnable est libre de se

placer ou non dans le mode de l'intuition - il pourrait en fait se mettre

également dans d'autres modes de lui-même -; il est donc libre de

représenter ou non de manière théorique des objets. Mais quand il les représente,
il doit les représenter d'une façon déterminée, nécessaire, à savoir tels

qu'ils existent déjà - ainsi du moins lui paraissent-ils dans la conscience

naturelle - sans action de sa part, de soi. Par conséquent, une activité qui
doit être l'opposé de l'intuition et qui doit être opposée au monde, doit
nécessairement être, quant à son contenu, libre et non liée.

Une activité [opposée à l'activité théorique] devrait [...] nécessairement,

quant à son contenu, être libre; il faudrait pouvoir agir de telle ou telle façon,
ou même encore de telle autre20.

L'activité en question devrait donc se distinguer par la liberté de son

mouvement. C'est en cela que consiste son infinitude.

18 Cf. DN 38 (GA I, 3, 333: SW III. 22).
19 DN 35 (GA I, 3, 330; SW III, 18).
20 DN 35 (GA I, 3, 330; SW III, 19).



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTÉ 325

2. La finitude du Moi et ses deux moments

a. La finitude comme telle

Activité du Moi: activité libre s'exerçant sur des objets qui la lient

L'activité en question ne doit pas seulement être opposée par la
réflexion à l'activité théorique, mais elle doit être également rapportée à

celle-ci, à l'intuition d'un monde déjà donné, et doit être limitée par ce
monde. En effet, la réflexion ne peut com-prendre et con-cevoir que ce qui
est limité. Or. quand la réflexion rapporte en fait cette activité libre à

l'activité liée de la représentation d'objets fixes donnés - et cela non pas au

sens d'une relation purement formelle, indifférente, mais au sens d'un
rapport véritable, en lequel les termes rapportés l'un à l'autre se déterminent

réciproquement21 -. cette activité liée de l'intuition des objets va alors
déterminer l'activité libre de sorte que celle-ci devient également d'une
certaine façon une activité liée, non libre.

L'activité œuvrant dans l'intuition du monde est elle-même cette activité
libre sur le mode d'être liée22.

Cela signifie que l'activité libre s'exerce également toujours déjà sur
des objets fixes, donnés, de sorte qu'elle est liée et retenue par ceux-ci.
C'est en cela que consiste sa finitude.

Pourtant, dans le rapport de l'activité libre à l'intuition liée, ce ne sera

pas seulement cette dernière qui déterminera l'activité libre, mais - le

rapport étant réciproque - ce sera également cette activité libre (précisément

dans son rapport à l'objet, rapport qu'elle vient de gagner) qui va

déterminer et conditionner l'intuition des objets, de sorte que, dans cette

intuition, le fait d'être liée est d'une certaine façon toujours déjà supprimé.
En effet, la représentation d'oè-jets (Gegen-ständen) comme tels, c'est-
à-dire comme ce qui s'oppose au Moi, n'est possible que si ceux-ci se

manifestent au Moi comme ce qui lui est opposé, voire comme ce cjui lui
résiste. Or, cela a précisément lieu dans la mesure où le Moi, par son activité

libre, tend à transformer et à «supprimer» les objets, de telle sorte

pourtant qu'en cela il est retenu et empêché par leur résistance.

[...] les objets ne sont des objets que par le fait que et dans la mesure où

par l'activité libre du Moi ils ne doivent pas exister et que cette activité doit être

retenue et limitée s'ils doivent exister23.

21 Fichte comprend à l'évidence l'essence du rapport dans le sens de la

Koivwvia platonicienne, c'est-à-dire comme un être ensemble dans lequel ce qui est

lié se détermine et se modifie mutuellement. La Koivcovia est aùuueiEiç (cf. Sophiste
251a-252e, en part. 251d8 et 252b5).

22 Iblei
23 DN 35 (GA I. 3. 331: SW III, 19).



326 INGEBORG SCHÜSSLER

En ce sens, l'activité pratique s'avère être la condition de possibilité de

la représentation théorique des «objets»'4.

b. L' infinitude du Moi dans la finitude

Activité du Moi: Causalité effective sur des objets, tendant à les supprimer

L'activité pratique s'est avérée être la condition de possibilité de la

représentation théorique des objets. Or, si, par là, une primauté de l'activité
libre dans la conscience de soi s'annonce déjà, cette activité libre,
conformément à sa propre essence libre, vise pourtant plus loin, à savoir à

supprimer les objets en tant qu'ils la lient et l'empêchent. Ainsi est-elle
«causalité effective sur les objets», - en quoi l'activité libre manifeste, dans

son rapport aux objets qui la lient, c'est-à-dire dans sa finitude même, son

infinitude. Mais par là l'intuition des objets se présente, elle également,
sous une autre lumière. Si l'activité libre est bien causalité effective sur les

objets, qui tend à les transformer et à les supprimer, et si, en ce sens, elle a

toujours déjà dépassé la simple intuition de ceux-ci. alors une intuition

purement théorique - le Oewpeîv pur - des objets tels qu'ils sont de par
eux-mêmes (kcc0' airrâ) n'est possible que si l'être raisonnable, en une

èrcoxri, s'abstient expressément d'une causalité effective sur eux.

[...] l'intuition est une causalité effective supprimée, volontairement
supprimée par l'être raisonnable lui-même25.

En ce sens, l'activité libre a bien la primauté par rapport à l'intuition.

Par là, l'activité en question, qui doit rendre possible la conscience de

soi, est déterminée en ce qu'elle est en tant que la réflexion la rapporte au

monde: elle est causalité effective sur les objets qui la lient et qu'elle tend
à supprimer. En cela se manifeste avant tout sa finitude, c'est-à-dire sa

détermination et sa limitation par le monde. Le rapport au monde est

constitutif de l'être raisonnable//«/.

24 Fichte a montré cela en détail dans la Grundlage der gesamten
Wissenschaftslehre (1794-1795), Troisième partie: Grundlage der Wissenschaft des

Praktischen (en part, section II, p. ex. GA I, 2, 397: SW I. 262). Cf. aussi à ce

propos l'interprétation que nous avons proposée dans: Die Auseinandersetzung von
Idealismus und Realismus in Fichtes Wissenschaftslehre, Frankfurt a. M.. 1972. cn

part. pp. 60-63.
25 Ibid. Il est évident qu'ici réapparaît chez Fichte, sous sa forme moderne,

transformée, le rapport entre théorie et pratique, tel qu'Aristote l'a déterminé. La
Oeu)pr|TiKÎi èmaTtipri est déterminée par ceci qu'elle est où TromTiKrj (Met. I, 2;

982bll).



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTE 327

3. Encore une fois: l'infinitude du Moi
Activité du Moi: autodétermination â la causalité effective...

Il faut bien s'en tenir à ceci: l'activité en question doit être également -
comme nous l'avons vu - l'opposé d'une activité qui ne ferait que se

rapporter au monde et qu'elle doit être posée par la réflexion en opposition
au monde. Elle doit donc contenir d'autre part également des caractères qui
sont l'opposé de ceux qui lui proviennent de son rapport au monde. C'est
de ce point de vue qu'il convient de la déterminer maintenant encore
davantage. Par là, son infinitude entrera de nouveau en jeu. Or, suite à son

rapport au monde, elle était causalité effective sur des objets qui la lient.
En tant que causalité effective sur des objets, elle se dirige vm T extérieur,
vers ce qui se présente à l'être raisonnable comme étant «extérieur à lui».
Dans la mesure où elle doit maintenant également être opposée au monde,
elle doit être déterminée en même temps par une direction opposée, donc

par un «retour de l'être raisonnable sur lui-même». Cela signifie que l'activité

en question, dans la mesure où, se dirigeant vers l'extérieur, elle
s'exerce sur des objets, retourne également toujours déjà sur elle-même, de

telle sorte que, s'arrachant aux objets, c'est-à-dire à son rapport au monde,
elle se saisit librement elle-même. En ce sens, elle est «auto-détermination
libre de la causalité»26, - et cela d'abord eu égard au simple fait <7«'elle a

lieu. Mais elle est auto-détermination libre également eu égard à ce qu'à
chaque fois elle tend à effectuer. En effet, dans la mesure où - conformément

à son rapport au monde - elle est causalité effective sur des objets

qui la lient, elle est d'abord liée quant à ce sur quoi elle s'exerce. Mais
dans la mesure où elle se trouve opposée, par la réflexion, à ce rapport au

monde qui la détermine, et ainsi opposée au monde, elle doit bien, dans «le

retour sur soi-même» se déterminer elle-même librement également eu

égard à ce qu'elle tend à effectuer. Elle est donc, eu égard à ce qu'elle
effectue, «déterminée et déterminante en même temps» et partant - comme

l'ajoute Fichte - «très proprement activité retournant sur soi»

4. Synthèse de l'infinitude et de la finitude du Moi

Activité du Moi: formation intérieure, libre, cle concepts de fin. s'exerçant d'emblée

extérieurement comme causalité effective sur des objets qui la lient

Quant à savoir en quoi consiste l'activité en question conformément à

la dernière détermination et quant à savoir en quoi elle consiste finalement

tout uniment dans la totalité unique de tous ses éléments, Fichte le mettra

au jour dans une dernière étape, et ce - comme il le dit - «de façon systé-

26 Ibui
27 DN 36 (GA I, 3, 331; SW III, 19).



328 INGEBORG SCHÜSSLER

matique» c'est-à-dire par T unification synthétique des deux actions constitutives

de la réflexion, qui demeurent bien le fil conducteur. C'est d'ailleurs
seulement par là que le double caractère synthétique de l'activité en question,

c'est-à-dire son unité caractéristique, de finitude et d'infinitude, sera

pleinement mise en lumière elle aussi.

Or, dans la mesure où l'activité en question doit être opposée à l'intuition

par la réflexion, elle doit - comme nous l'avons vu - d'une part être
«absolument libre» eu égard à ce sur quoi elle s'exerce - l'intuition, elle,
étant liée à son égard; d'autre part, elle doit retourner sur elle-même -
l'intuition se dirigeant vers T extérieur. Vu que l'activité en question s'est déjà
avérée être causalité effective sur des objets, cet acte de «retourner sur elle-
même» s'avère maintenant être - en une unification synthétique de tous les

moments relevés jusqu'ici - l'acte intérieur de «former le concept d'une
causalité effective en dehors de nous et projetée par nous, autrement dit: [le
concept] d'une//«»29. L'activité en question est donc l'activité deformer et
de projeter à l'intérieur du Moi des concepts de fins, et ce conformément à

son acte propre de retourner sur elle-même, acte par lequel elle s'affranchit
de son rapport au monde ou de l'intuition qui la lie. Pourtant, l'activité en

question ne se trouve pas seulement opposée, dans la réflexion, à l'intuition;

mais vu qu'elle doit être une activité limitée, elle se trouve toujours
déjà rapportée, dans la réflexion, à l'intuition, soit: aux objets donnés dans

celle-ci. En ce sens, elle est toujours déjà «causalité effective» s'exerçant
extérieurement «sur les objets», et ce de telle sorte qu'elle ne l'est pas
exclusivement - car alors elle ne serait que finie -; mais elle est cette

causalité précisément dans l'union synthétique avec l'acte de former
librement, à l'intérieur du Moi, des concepts de fins. Ce n'est qu'ainsi qu'en
tant que finie elle est en même temps infinie.

L'activité à mettre en évidence [...] est (...] l'acte de former le concept
d'une causalité effective en dehors de nous et projetée par nous, autrement dit:
[le concept] d'une fin. En même temps il faut la rapporter à l'intuition, c'est-
à-dire la poser comme identique à celle-ci; elle est alors causalité effective sur
des objets, mais une causalité effective - et c'est là ce qu'il ne faut pas laisser

échapper - qui résulte immédiatement du concept et qui - seulement considérée
d'un autre point de vue - est la même chose que celui-ci30.

Une seule et même activité est donc doublement déterminée. D'une

part - en tant qu'infinie - elle retourne sur elle-même, s'arrache par là à

son rapport au monde et se saisit, se produit originellement elle-même

comme activité de former librement, à l'intérieur du Moi, des concepts de

fins projetées. D'autre part - en tant que finie et en conséquence immé-

28 Ibid.
2" Ibid.
30 DN 36 (GA I, 3, 331; SW III, 19).



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTÉ 329

diate de cette activité - elle est causalité effective, se rapportant au monde
et s'exerçant sur des objets. C'est par là que l'activité en question est
déterminée dans l'unité synthétique de tous ses éléments.

5. Résultats

Activités du Moi: causalité effective libre vouloir

La question se pose finalement de savoir quel est le phénomène unique
en lequel l'activité en question consiste à proprement parler. Or, il s'est
avéré qu'elle est, en tant qu'infinie, finie, et en tant que finie, infinie. En

somme: elle est «causalité effective libre» s'autodéterminant, s'exerçant sur
des objets31. Or, ce genre d'activité, nous le trouvons manifestement dans le

phénomène du vouloir. C'est donc le phénomène unique du vouloir qui
recouvre l'ensemble des moments déduits en suivant le fil conducteur de la
réflexion.

///. Le Moi cle la conscience cle soi comme volonté (ou Moi pratique)

1. Confirmation par le phénomène du vouloir

Le vouloir vient de se dégager être l'activité recherchée par laquelle la

conscience de soi de l'être raisonnable fini devient originellement possible.
En effet, le vouloir remplit précisément les conditions auxquelles l'être
raisonnable peut devenir conscient de soi dans la réflexion, conscient de lui-
même: le vouloir est in-fini et fini en même temps, - activité qui, s'opposant
au monde, se saisit et se produit librement (subjectivité, égoïté) et qui, suite à

son rapport au monde, est cependant empêchée et limitée par les objets qui la

lient. En ce double caractère synthétique, cette activité du vouloir n'est posée

que par et dans la réflexion sur lui-même de l'être raisonnable.

C'est au moyen d'une telle activité que devient possible la conscience de

soi exigée. Elle est quelque chose qui a son fondement ultime dans l'être raisonnable

lui-même et qui peut être posé comme le! au moyen de son opposition
possible avec quelque chose qui n'a pas son fondement en lui-même. Le Moi
O'être raisonnable lui-même, comme tel) serait dès lors un Moi limité, déterminé

et partant qui peut être com-pris par la réflexion32.

Ce Moi, qui est essentiellement vouloir, c'est-à-dire «causalité effective
libre» est le «Moi pratique». C'est donc le Moi pratique qui est le Moi
de la conscience de soi. Et ce n'est que lorsque l'être raisonnable, par la

réflexion sur soi, devient conscient de son Soi, donc de son Moi pratique.

31 DN 33 (GA I, 3, 329; SW III, 17).
32 DN 36 (GA I, 3, 331; SW III, 20).



330 INGEBORG SCHÜSSLER

qu'il peut rapporter à soi l'activité préconsciente de l'intuition, plongée
dans le monde, et en devenir conscient.

Nous affirmons que le Moi pratique est le Moi originel de la conscience de

soi; qu'un être raisonnable ne se perçoit immédiatement que dans le vouloir, et
ne se percevrait pas, ni par suite ne percevrait pas non plus le monde, par
conséquent ne serait même pas non plus une intelligence, s'il n'était un être

pratique. Le vouloir est le caractère propre et essentiel de la raison [...].

2. Le rapport du Moi pratique et du Moi théorique
Le Moi pratique comme «substance» du Moi de la conscience de soi. Le Moi
théorique comme son «attribut»

Un vouloir n'est, certes, pas possible sans acte de représentation. Car le

vouloir présuppose, comme «causalité effective libre» s'effectuant sur des

objets qui le lient, l'acte de les représenter par l'intuition.

Tout vouloir est conditionné par un acte de représentation [...], je dois
représenter ce que je veux34.

Mais inversement l'être raisonnable ne peut devenir conscient de cet
acte de représentation (théorique) que s'il rapporte celui-ci à lui-même et

l'attribue à lui-même comme mode de lui-même. Or, cela présuppose que
l'être raisonnable est conscient de son propre Moi, - lequel ne peut
consister que dans la volonté.

[...] le Moi pratique [est] le Moi pour la réflexion, le Moi posé par lui-
même et qui est à poser par soi dans la réflexion, et à ce Moi. comme sujet
logique, [l'être raisonnable] peut attribuer quelque chose dans un prédicat,
comme ici l'intuition du monde35.

Le Moi théorique et le Moi pratique se trouvent ainsi certes dans une
«relation d'action réciproque»36, mais de telle sorte que le vouloir est la

«substance» du Moi et l'acte de représenter uniquement son accident.

[...] un acte de représentation [...] ne peut être posé avec conscience sans

que celui qui représente soit posé. Or, celui-ci est, non pas accidentaliter, dans
la mesure où il représente maintenant, mais substantialiter, dans la mesure où,
tout simplement, il est et est quelque chose. [...] un être [...] voulant |...]37.

Cela est d'ailleurs confirmé par la vie elle-même. En effet, nous aurons
beau spéculer théoriquement sur les choses, celles-ci ne gagnent pourtant

pour nous une réalité proprement dite que dans la mesure où «[notre] activité

33 DN 37 (GA I, 3. 332; SW III, 20). C'est nous qui soulignons.
34 DN 38 (GA I, 3, 333; SW III, 21).
35 DN 36 (GA I, 3, 331; SW III, 20).
36 DN 38 (GA I, 3, 332; SW III, 21).
37 DN 38 (GA I, 3, 333; SW III, 21 sq.).



CONSCIENCE DE SOI ET VOLONTÉ 331

pratique est mise en branle [par elles]»38, - dans la mesure donc où elles
nous touchent dans notre vouloir et notre agir. Alors, toute cette pure spéculation

s'arrête. Alors nous nous sentons nous-mêmes concernés. Alors nous
sommes convaincus de la réalité des choses. C'est pourquoi nous disons
également ceci: «Aussi vrai que je vis, aussi vrai que je suis, ceci ou cela
existe»39.

Il s'est avéré que, chez Fichte, suite à sa position fondamentale de la
raison finie, l'essence du Moi se situe dans la volonté. La volonté est la
substance de la conscience de soi. Nous l'avons déduit à partir de cette position

fondamentale. Et nous avons éclairé en retour celle-ci par cette déduction.

Nous n'avons pu le faire que par rapport à la première étape, fondamentale,

de la déduction de la structure de la subjectivité finie, - étape au cours
de laquelle la volonté est gagnée comme détermination fondamentale de cette

subjectivité finie. Fichte va déduire, dans les deux premières «sections» du

Fondement du droit naturel, la structure entière de la subjectivité finie, -
cela bien sûr sous le rapport primordial de la déduction du droit et de son

application possible. Nous ne pouvons pas nous en occuper ici.

IV. Aperçu final: la volonté dans l'histoire de la philosophie moderne

En guise d'aperçu final, nous nous limitons à signaler que Fichte,
nonobstant l'originalité de sa position fondamentale à l'intérieur de l'Idéalisme

allemand et du déploiement de celle-ci dans les différentes versions
de la Doctrine cle la Science, a contribué à sa façon à une tradition dans

laquelle on n'a pas l'habitude de le situer, à cause de l'image de Fichte

imprégnée de Hegel. Conformément à celle-ci, on voit seulement que
Fichte élève l'aperception transcendantale de Kant au niveau du

«Moi=Moi» absolu, in-fini. On laisse échapper que chez Fichte le Moi de

la conscience de soi est volonté. Par là pourtant s'ouvrent les perspectives
suivantes concernant l'histoire de la philosophie - perspectives que nous

voudrions rappeler brièvement:

1. Si Fichte détermine la «substance» de la subjectivité finie, c'est-à-dire
de l'homme, comme volonté, c'est la détermination, par Kant, de la

«substance» intelligible de l'homme, comme «chose en soi», qui, certes

de façon transformée, fait retour chez lui, - détermination selon laquelle

l'homme, comme «chose en soi», est volonté éthique, libre, connaissable

par la raison pratique et présente dans la conscience pratique40.

38 DN 44 (GA I, 3. 338; SW III, 29).
39 DN 19 (GA I, 3, 315; SW III, 3).
40 P. ex. Fondements de la métaphysique des mœurs. Troisième section (cf. en

part. 454 et 457 Œuvres philosophiques, vol. 2, Paris, pp. 325 et 329-330).



332 INGEBORG SCHÜSSLER

2. Si dans la philosophie du jeune Fichte, le «Moi absolu» de «l'intuition
intellectuelle» apparaît, suite à la réflexion du Moi sur lui-même, dans la

conscience de soi, comme Moi pratique, c'est-à-dire comme volonté, on

peut alors comprendre comment, dans la philosophie du Fichte tardif, la
volonté éthique, libre, peut devenir le seul phénomène véritable de

la raison absolue (divine) - en laquelle Fichte a transformé le Moi
absolu, en le repensant41.

3. Si Fichte pose la volonté comme substance de la subjectivité, il rend pal¬

la possible, à sa façon, que Schelling - à la suite de Kant - puisse situer

- à partir de son écrit sur la liberté - la volonté dans une volonté
absolue et poser le vouloir comme «être originaire» (Ur-sein)42.

4. Schopenhauer va reprendre la thèse de Schelling concernant le vouloir
comme être originaire - tout en la transformant, et ce de telle sorte que,
retournant de nouveau à Kant, il reconnaît dans la volonté la «chose en

soi», dans la volonté certes transformée chez lui de façon «pessimiste»
en pulsion insatiable souffrant de son propre manque - parlant alors de

la «primauté de la volonté dans la conscience de soi»

5. Nietzsche, finalement, en reprenant et en transformant la thèse de

Schopenhauer sur le «monde comme volonté et représentation», va
interpréter l'essence de ce qui est de façon «nihiliste» comme «volonté de

puissance», propre à la vie - volonté de puissance qui, à notre époque
de la technique, laissant de côté la vie comme fondement ontologique, se

vide et devient pure et simple «volonté de volonté», tournant abstraitement

sur elle-même.

Pourtant, Fichte, conformément à sa position fondamentale de la raison

finie, a reconnu dans la volonté - comme causalité effective libre s'exerçant
sur des objets qui la lient- l'insigne de la finitude de la subjectivité humaine.

41 Fichte expose cela entre autres dans son écrit tardif Tatsachen des

Bewußtseins (1813), plus précisément dans le 20' exposé, qui constitue une
introduction à la philosophie tardive de Fichte (NW I. cf. en part. p. 572).

42 F. W. G. Schelling, Recherches sur la liberté humaine (1809): «Il n'y a, dans
la dernière et suprême instance, absolument aucun autre être que le vouloir. Vouloir
est être originaire (Ursein)» (trad. M. Richir, Paris, 1977, p. 96).

43 A. Schopenhauer, Le monde comme volonté et comme représentation (lre éd.

1818 / 2e éd. 1844; trad. A. Burdeau, Paris, 1966). Supplément au livre deuxième.
Le chap. 19 est intitulé: «Vom Primat des Willens im Selbstbewußtsein», «Du

primat de la volonté dans la conscience de nous-mêmes».
44 Sur la caractérisation par Nietzsche de la «volonté» chez Schopenhauer, cf.

Nietzsche, Fragments posthumes, automne 1887; OPC, XIII, 10 [150] (256). Sur la
vie comme fondement ontologique de la volonté de puissance chez Nietzsche, cf.
entre autres Fragments posthumes, automne 1887; OPC, XII, 5 [71], n° 10. En

outre: Zarathoustra, Deuxième partie, «De la domination de soi», OPC, VI, p. 133:

«Où j'ai trouvé vivant, là j'ai trouvé volonté de puissance».


	Conscience de soi et volonté : à propos de la détermination de la raison finie dans le Fondement du droit naturel de Fichte

