Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 3: Approches de Fichte

Artikel: Fichte et la politique de I'entendement
Autor: Renaut, Alain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381448

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 305-313

FICHTE ET LA POLITIQUE DE L’ENTENDEMENT

ALAIN RENAUT

Résumé

Alors que, dans sa période «révolutionnaire», Fichte défendait, en 1793
notamment, le rationalisme politique contre les critiques de Burke, de
Rehberg ou de Jacobi, on voit apparaitre en 1806-1807 une méfiance a
I"égard des politiques de la raison. S agit-il la d'un véritable déplacement
interne a la pensée de Fichte, la rapprochant de thématiques romantiques,
ou, plus subtilement, n’est-ce pas plutét en restant sur le terrain de la
rationalité que cette pensée met en garde contre certains exces de la
raison?

En 1807, dans I’écrit qu’il lui consacre, Fichte rend hommage a
Machiavel pour sa capacité a discerner «tout ce que I’entendement
(Verstand) le plus fin, le plus compréhensif, ce que I'intelligence pratique
de la vie et du gouvernement des choses permet d’inscrire dans 1’histoires.
Corollaire de ce mérite machiavélien: «C’est intégralement a I'extérieur de
son horizon que se situent les perspectives supérieures de la vie humaine et
de I'Etat, issues du point de vue de la raison (Vernunft)». Contre ce que
I'on pourrait appeler les politiques de la raison, orientées vers 1'«idéal»,
Machiavel aurait ainsi élaboré le modéle d’une politique de [’'entendement,
axée sur la conviction qu’il est «plus utile de suivre la réalité effective des
choses qu’une réalité imaginée» ',

Or, en 1807, Fichte reprend clairement ce modele a son compte, en
expliquant par exemple que «la réponse a la question litigieuse de savoir si
tel Etat est votre allié naturel ou celui de votre voisin, et ou doivent étre
tracées les limites de I'influence qui vous revient, trouvera rarement une
prémisse dans la raison (Vernunft)*; face 2 une telle question comme face
a la plupart de celles que l’action lui pose, il s’agit moins, pour le poli-

U Sur Machiavel écrivain, Nachgelassene Werke [NW] 1II, p. 404; . par
A. Renaut, in: FICHTE, Machiavel et autres écrits philosophiques et politiques de
1806-1807, Payot, 1981, p. 40. La distinction entre politique de I'entendement et
politique de la raison a été utilisée couramment par Raymond Aron.

* Ibid., p. 58 (NW III, 423).



306 ALAIN RENAUT

tique, d’inscrire dans le réel la loi universelle de la raison que de s’ouvrir a
I’«occasion» et au «temps», puisqu’en définitive — telle est la lecon qu’il
faudrait retenir de Machiavel — c’est le temps qui gouverne.

Est-ce a dire qu’a travers sa machiavélisation, en opposant ainsi enten-
dement et raison, la réflexion fichtéenne proceéde a une brusque remise en
cause d’un rationalisme politique auquel Fichte avait jusqu’ici donné son
adhésion, pour défendre désormais une conception purement instrumentale
de la rationalité, réduite a calculer quelle combinatoire de moyens assure la
satisfaction d’intéréts historiquement changeants et conditionnés? Assistons-
nous a un glissement, quant a la représentation de la politique de la rationa-
lit¢ a I’habileté? Comme on sait, les interpretes 1’ont souvent cru et ont
volontiers opposé deux politiques fichtéennes, dominées successivement, en
1793, dans les Considérations sur la Révolution frangaise, par la référence
aux principes du Contrat social de Rousseau et a la Déclaration des droits
de I"homme, et, en 1807, par le réalisme machiavélien. De profonds et
redoutables réaménagements sont intervenus, j'en conviens volontiers3,
dans le contenu de la pensée politique de Fichte: je ne suis en revanche pas
certain que, quant au statut de la politique, la rupture soit si profonde et
que le passage de Rousseau a Machiavel ne dissimule pas la continuité
d’un méme effort pour cerner la spécificité de la rationalité politique, — et
ce en des termes qui invitent a la situer a égale distance de la raison méta-
physique et de [’empirisme sans principes.

1. La politique de la raison comme défense de I'humanisme contre I empi-
risme contre-révolutionnaire (1793)

On sait qu’en 1793 Fichte répond a Rehberg et a ses Untersuchungen
iiber die franzésische Revolution®. Dans ce pamphlet contre les bouleverse-
ments survenus en France, Rehberg s’en prenait avant tout a 1'idée d’une
politique fondée sur la raison et non sur les faits, c’est-a-dire a cela méme
que le public allemand avait d’abord le plus appréci¢ dans la Révolution, y
compris Gentz qui, avant de traduire Burke et de passer dans le camp des
contre-révolutionnaires, écrivait a Garve en 1790 que la France fournissait
«le premier exemple d’une forme de gouvernement fondé sur des principes
et sur un systdme qui se tient»>. En d’autres termes, Rehberg attaque la
Révolution pour avoir voulu déduire la pratique politique a partir d’une

3 Cf. ma présentation avec L. FERRrY, de: FICHTE, Machiavel et autres écrits, et
mon Systeme du droit, P.U.F., 1986.

4 A. W. REHBERG, Untersuchungen iiber die franzésische Revolution, Hannover,
1793.

> Cité par X. LEON, Fichte et son temps, Colin, rééd. 1954, 1, p. 170.



FICHTE ET LA POLITIQUE DE L’ENTENDEMENT 307

théorie politique, identifi¢e au Contrat social: la Révolution a voulu
construire un «systéme politique uniquement déduit des lois pures de la
raison»; comme telle, se vouant a manquer «le monde réel» et ses
problémes concrets, elle se condamnait a 1’impuissance. Face aux aberra-
tions induites par une telle politique méta-physique, il apparaissait indispen-
sable a Rehberg de revenir désormais de I’idéal au réel, de disjoindre la
pratique des théories et de la fonder avant tout sur «l’observation de
’époque, des lieux, des relations sociales, historiques, morales du
peuple»®. Bref, la politique doit renoncer A étre une science pour n’étre
qu’un empirisme, plus modeste, mais plus pres du réel et moins prompt a le
sacrifier aux exigences de la théorie.

Cet assaut contre le rationalisme politique a souvent été ¢tudié. Ainsi
m’est-il arrivé de montrer comment [’ouvrage de Rehberg était en réalité
venu couronner, en Allemagne, une série d’interventions a travers lesquelles
un consensus d’abord tres favorable a la Révolution s’était rompu et un
apre débat s’était ouvert concernant le statut de la politique; deux de ces
interventions, celle de Justus Moser et celle de Jacobi, m’étaient ainsi appa-
rues particulierement significatives’. 1l en résulte clairement en effet que
I’attaque lancée contre la politique révolutionnaire a répété au plan poli-
tique l’assaut lancé a partir de 1785 contre 'Aufkldrung, sur le terrain
philosophique, lors de la querelle du panthéisme. La polémique avait alors
oppos€ pour I’essentiel Jacobi et Mendelssohn, le premier critiquant le
rationalisme comme incapable de penser la vie et cherchant dans la foi ce
qui «dévoile et révele I’existence», le second défendant la raison et la
spéculation contre un retour a I'empirisme et a la religiosité; méme si les
arguments utilisés alors de part et d’autre sont généralement assez bien
connus, on mesure encore trop rarement 1’immense portée de ce qui consti-
tuait ainsi le premier grand débat sur les valeurs de 1’Occident et introdui-
sait dans la philosophie des Modernes une rupture irrationaliste dont les
échos devaient se répercuter jusqu’'a 1’époque contemporaine. A preuve,
entre beaucoup d’autres, le fait que les critiques adressées a partir de 1790
au rationalisme politique de la Révolution reprennent tout naturellement les
arguments déja exploités par les adversaires de la rationalité a I’occasion du
Pantheismusstreit: le role tenu, dans les deux cas, par Jacobi, critique des
Lumieres avant que de dénoncer, dans la Déclaration des droits de
I’homme, les dangers d’une «raison insolente» (Lettre a La Harpe, 5 mai
1790), est par lui-méme révélateur. C’est une banalité que de souligner
comment, dans les critiques de la politique révolutionnaire, la référence est
constante 2 un empirisme attentif a [’histoire, devant servir d’antidote a

® REMBERG, op. cit., T, pp. 18-19.
7 Cf. A. RENAUT, «Fichte et la Révolution frangaise», in: La Révolution
frangaise dans la pensée européenne, 1.’ Age d’homme, Lausanne, 1989,



308 ALAIN RENAUT

I’abstraction rationnelle; il est en revanche moins courant de noter qu’en
1787 c’était déja sous le titre de David Hume que Jacobi avait tenté de
donner toute leur ampleur aux argumentations qu’il avait utilisées depuis
deux ans dans sa querelle avec les partisans de 1’Aufkléirung®.

Au demeurant, les défenseurs de la raison ne se méprirent-ils pas. En
1786, Kant, apres avoir longtemps hésité, s’était finalement résolu a inter-
venir dans la querelle du panthéisme, et 1'on sait comment Qu’est-ce que
s’orienter dans la pensée? apporte sa caution au camp des Lumicres. En
1793, Kant percoit trés clairement que les mémes valeurs sont en jeu; sa
réponse a Rehberg, dans I'opuscule dit Théorie et Praxis, en témoigne. Il
est a la gloire de Fichte, son jeune disciple, d’avoir lui aussi, trés rapide-
ment, fait la méme analyse et d’avoir compris que ’empirisme revendiqué
par les adversaires de la Révolution dissimulait a2 peine un irrationalisme
résolu revenant aux théses déja défendues par Jacobi dans la querelle du
panthéisme. Sa réplique a Rehberg, de ce point de vue, est d’une parfaite
limpidité:

Voulez-vous que je vous dise ou est le vrai point du débat entre vous et
nous? Vous n’avez sans doute pas envie de vous brouiller tout a fait avec la
raison, mais vous ne vous souciez pas non plus de vous brouiller entierement
avec votre excellente amie, madame la routine. Vous voulez vous partager entre
les deux; et, en vous placant entre deux maitresses aussi intraitables, vous vous
mettez dans cette situation désagréable de ne contenter ni 1'une ni 1’autre.
Suivez donc plutot résolument le sentiment de reconnaissance qui vous porte

~

vers la derniere, et nous saurons alors a quoi nous en tenir a votre égard (...)
Vous abandonnez ici la raison...”.

On ne saurait ['asséner avec plus de vigueur: I'irrationalisme, ou du
moins [’anti-rationalisme, opposé par Jacobi a UAufkldrung dés 1785,
constitue la vérité de I’empirisme contre-révolutionnaire. C’est un tel anti-
rationalisme qui suscite la disqualification des principes de I’humanisme
juridique, précisément parce que de tels principes se présentent comme
rationnellement déduits et prétendent donc a cette validité universelle que le
rationalisme confere aux produits de la raison: opposant aux droits de
I’homme les valeurs de I’histoire et de la tradition, I’opposition a la Révo-
lution est aussi, estime Fichte, une opposition a la raison et milite ouverte-
ment pour une politique sans principes soumettant le gouvernement des
choses humaines a la tyrannie de [’histoire. Ainsi les Considérations
reprochent-elles aux «empiriques», a ceux dont le seul guide est la
«routine» et qui, «incapables de produire», ne savent «que recevoir» et

8 F. H. Jacosl, David Hume et la croyance. Idéalisme ou réalisme, traduit par
L. GUILLERMIT, in: Le réalisme de Jacobi, Aix-en-Provence, 1982,

O Considérations sur la Révolution frangaise, tr. Barni, repr. Payot, 1974 p. 102
(GA 1, 228; SW VI, 70).



FICHTE ET LA POLITIQUE DE L’ENTENDEMENT 309

imiter, de ne juger I’avenir qu’a I’aune du passé, en niant ainsi, de fait, la
liberté de I'homme et sa puissance créatrice:

Nos principes philosophiques, selon vous, ne sauraient entrer dans la vie...
vous ne les jugez sans doute ainsi qu’a condition que tout reste comme il est
actuellement... vous voulez que tout reste sur I’ancien pied '°.

Bref, apparemment dicté par le bon sens et par I’humilité, I'appel a ne
proposer que «ce qui est faisable» signifie en réalité: «proposez-nous ce
qu’on fait», ¢’est-a-dire ce qui s’est déja fait:

L histoire, s’écrient-ils, est la surveillante de tous les temps. 1’institutrice

des peuples, I’infaillible prophétesse de 1’avenir'!.

En ce sens, 'anti-humanisme juridico-politique, le conservatisme et
I"historicisme de la contre-révolution apparaissent a 1’auteur des Considéra-
tions converger dans une destruction de cette idée méme de raison pratique
dont la raison politique n’est que 'un des visages, comment dans ces
conditions Fichte, si soucieux de contribuer, apres Kant, a redonner tous ses
droits a la raison pratique, ne se ft-il pas lancé, de toutes ses forces, dans
le débat?

On comprendra sans peine pourquoi ce rappel de ce qu’avait été, en
1793, la défense fichtéenne du rationalisme m’est apparu nécessaire: par
contraste avec cet engagement de jeunesse, est-ce a dire qu'en 1807,
lorsque Fichte, s’inspirant de Machiavel, met en question les politiques
tirées de la raison et valorise I’entendement politique, il se soit rallié a cet
empirisme qu’il critiquait si vigoureusement en 1793 chez les adversaires
de la Révolution?

2. Machiavélisation de la pensée fichtéenne (1806-1807): la prudence
comme principe d une politique de I"entendement

La fagon dont les écrits de 1806-1807 manifestent une prise de distance
avec le contenu de la politique révolutionnaire, notamment avec les themes
du contrat social et des droits de 1I'homme, pourrait accréditer un tel
diagnostic. Un certain nombre de textes imposent pourtant de résister a
cette conclusion, notamment dans le premier des Dialogues patriotiques: en
1806, Fichte s’y oppose a la possession de «certains savoir-faire» et a la
consultation assidue des «chroniques» pour observer «comment des
hommes sages s’y sont pris avant nous dans des situations semblables». En
fait, estime-t-il, «consulter les chroniques ne peut servir a rien et n’a jamais

O Ibid., pp. 102-103 (GA 1, 1, 228; SW VI, 70-71).
UWorbid., p. 96 (GA 1, 1, 221; SW VI, 61-62).



310 ALAIN RENAUT

servi a rien» et «la routine n’a jamais non plus servi a rien»; «car le passé
ne se reproduit jamais de la méme fagon; et autant il est sir que la mesure
qui avait €té prise autrefois était adaptée a la situation de 1’époque, autant
elle sera inappropriée a la situation actuelle, ... nécessairement différente de
I’autre sous un quelconque rapport» 2. Et, en 1807, commentant Machiavel,
lorsqu’il demande ce «qui peut €tre requis pour juger avec exactitude des
questions politiques et pour découvrir les mesures les plus slires en toute
circonstance», il répond en mentionnant certes «une familiarité avec ce que
I’histoire du monde a été jusqu’ici», une «profonde connaissance des
hommes», mais aussi «une pénétration radicale des lois de I’administration
politique en général», — laquelle requiert «un entendement (Verstand) solide
et exercé, sachant saisir I'objet de sa méditation d’une facon purement
abstraite et le maintenir sous son regard sans distraction ni confusion,
jusqu’a I’avoir bris€ en morceaux et ’avoir pénétré dans son essence»; un
tel entendement, seul le possede, précise méme Fichte, «celui qui par la
science (Wissenschaft) s’est accoutumé a regarder au-dela du visible et du
présent»'?. En conséquence, si le Machiavel fait de la Klugheit la vertu du
politique, ce ne saurait &tre au sens de la pure et simple habileté, empirisme
sans principes, mais bien plutot au sens quasi aristotélicien de la prudence
comprise comme capacité de s’ouvrir aux exigences du temps et de prendre
en compte le surgissement de telle ou telle «circonstance qui en soi n’était
ni nécessaire ni prévisible par aucun entendement humain»'4; loin d’étre ce
simple empirisme auquel songeaient les critiques réactionnaires de la Révo-
lution, la politique de I’entendement, sachant que la raison humaine n’est
point maitresse du temps, inclut en elle une dimension prudentielle, c’est-a-
dire une ouverture a |’«occasion» et au «temps» qui n’annule aucunement
la nécessité pour elle d’étre fondée sur un «savoir» (Wissenschaft).

La critique fichtéenne des politiques de la raison, en 1807, ne s’effectue
donc aucunement dans la perspective qui avait animé ce rejet du rationa-
lisme politique a travers lequel, a partir de 1790, une partie de I'intelli-
gentsia allemande avait défendu les vertus de I’empirisme. Constatation qui,
a vrai dire, ne serait surprenante que si, pour concevoir le statut de la poli-
tique, nulle solution ne se pouvait déceler a ’antinomie qui oppose, d’un
cOté, ce que Jacobi désignait chez les révolutionnaires francais comme la
recherche d’«une maniere fixe d’étre gouverné par la seule raison» et, de
I’autre, cet abandon de la raison que Fichte diagnostiquait chez les défen-
seurs d’un prétendu empirisme dissimulant mal un irrationalisme inavoug.
Or, réfléchissant la politique en termes d’entendement, Fichte a tenté

12 Premier dialogue patriotique, tr. par L. Ferry, in FICHTE, Machiavel et autres
écrits, p. 100 (NW 111, 235).

B3 0p. cit., p. 66 sq. (NW 111, 431 sq.).

14 Ibid., p. 83 (NW III, 449).



FICHTE ET LA POLITIQUE DE L’ENTENDEMENT 311

d’échapper a cette alternative en manifestant comment 1’action de I’homme
d’Etat ne peut ni situer simplement, a priori, son unique «point de départ
dans la raison», ni faire I’économie, dans le travail de I’entendement poli-
tique, de ce «point de vue de la raison».

Récusant en effet que les problémes politiques puissent souvent trouver
«une prémisse dans la raison» ', Fichte accepte néanmoins de prendre en
compte «le point de vue de la raison». C’est méme indispensable, estime-
t-il, quand il s’agit de déterminer, pour les régles de 1’entendement poli-
tique, leur véritable légitimité: «Ces régles sont confirmées, renforcées et
installées au rang de devoir sacré, du point de vue (Standpunkt) de la
raison, par la considération supérieure de la relation du prince a son peuple
et a 'ensemble de I’humanité». Ainsi s’accomplit de fait, en cet exemple
comme en beaucoup d’autres, une transformation du «point de départ» (que
les politiques de la raison croient devoir situer dans la rationalité) en un
simple «point de vue», — transformation qui constitue sans doute le geste le
plus spécifique d’une politique critique en tant que politique de la finitude.
Cette transformation, Fichte 1’a d’ailleurs thématisée dans les quelques
textes ou il a le plus rigoureusement réfléchi le statut de la politique.

Il faut se reporter sur ce point, avant tout'®, au Fondement du droit
naturel de 1796-1797. Apres qu’au fil de I’ouvrage ont été successivement
déduits, a partir des exigences de l'intersubjectivité, le concept de droit,
puis celui de la constitution conforme a ce concept (savoir la constitution
républicaine), la derniére section s’ouvre sur une mise au point sans ambi-
guité:

La science qui a affaire a un Etat particulier, déterminé par des caractéristi-
ques contingentes (empiriques), et considére quelle est la facon la plus consé-
quente d’y réaliser la loi juridique, se nomme politique. Toutes les questions qui
en relévent n’ont rien a faire avec notre science, la doctrine du droit, qui est
purement a priori, et elles doivent en étre scrupuleusement écartées.

Et Fichte prend un exemple ou la ligne de partage entre la science du
droit, produit de la raison pure, et la politique apparait en toute clarté:

De cette espece sont toutes les questions que ['on peut se poser sur la déter-
mination de la seule et unique constitution conforme au droit. En voici la raison:
le concept de constitution que nous avons expos¢ achéve la résolution du
probléme de la raison pure: comment la réalisation du concept de droit dans
le monde sensible est-elle possible? Avec ce concept la science est donc close.
Ainsi la constitution est déterminée a priori. Si maintenant elle doit étre davan-

15 Op. cit.,, p. 58 (NW 111, 423).
16 Concernant les textes paralleles, cf. mon Systéme du droit, p. 131, notes 41
et 42,



312 ALAIN RENAUT

tage déterminée, cela ne pourrait s’effectuer que grice a des données empiri-

ques .

La politique, ainsi apparentée a la jurisprudence, applique donc les prin-
cipes a priori de la doctrine du droit a la facticité¢ historique; en ce sens,
elle n’est pas un pur empirisme, et Fichte peut méme dire, dans I'Etat
commercial fermé, qu'une politique rationnelle serait |’«affaire du philo-
sophe spéculatif»'®, puisqu’une telle politique, poursuivant une détermina-
tion plus concrete de la regle universelle élaborée dans le droit politique
pur, procederait de principes €tablis par le philosophe; il reste qu’en cette
«affaire», le philosophe doit acquérir une connaissance de la situation
concrete qui releve d’un savoir historique (ex datis) et non plus proprement
philosophique (ex principiis). La politique conduit donc la philosophie aux
limites de la raison, et pour ainsi dire a sortir d’elle-méme; comme telle,
ses questions n’ont pas lieu d’étre dans le cadre qui est celui de la «science
philosophique du droit», — et il est significatif a cet égard que le Fonde-
ment du droit naturel, parce que Fichte ne croit pas aux politiques de la
raison, se borne, dans sa derniere section, a évoquer brievement quelques
questions politiques (sur la forme du gouvernement, sur les représentants,
sur les 1impots, etc.) en montrant comment «leur solution se fonde sur la
situation contingente des peuples»!?. Le systéme du droit, pur produit de la
rationalité philosophique, s’acheve ainsi en s’ouvrant sur la politique,
niveau ultime d’une problématique de ’application dont les derniers déve-
loppements lui €chappent par définition: comment en eft-il été¢ autrement
dans le cadre d’une option philosophique, celle du criticisme, qui implique
I’extériorité du donné spatio-temporel a 1'égard du concept, et qui, en tant
que pensée de la finitude, ne saurait par principe s’accommoder du projet
«extravagant» d’une déduction, a partir du concept de droit, d’une politique
spatio-temporellement conditionnée? Seule, a vrai dire, une raison incon-
sciente de ses limites, traversée par cet oubli de la finitude qui définit la
métaphysique, pourrait entretenir une telle i//usion, au sens fort que possede
ce terme dans le contexte de la philosophie critique, — entendre que, si la
politique de la raison participe par essence de |'illusion transcendantale,
la politique de I'entendement s’enracine dans cette figure désillusionnée de
la raison qui est celle de la raison critique.

Quels enseignements peut avoir, au-dela du role qu’elle joue dans I'éco-
nomie de la pensée fichtéenne, cette distinction entre politique de I'entende-
ment et politique de la raison, directement adossée a 1’élaboration criticiste

"7 Ficute, Fondement du droit naturel [=DN], tr. par A. Renaut, P.U.F., 1985,
p. 295 (GA 1, 4, 80; SW III, 286).

8 Ficute, L'Etat commercial fermé, tr. par D. Schulthess, Lausanne, L’Age
d’homme, 1980, p. 62 (GA I, 7, 42; SW 111, 391).

' DN 295 (GA 1, 4, 80; SW 1II, 286).



FICHTE ET LA POLITIQUE DE L’ENTENDEMENT 313

du statut de la raison et a la thématique de la finitude qui en est insépa-
rable? En refusant de faire de la raison le «point de départ» de la praxis,
Fichte donne en réalité, par avance, la formule d’une critique des politiques
prétendant déduire leur contenu a partir d’une prétendue appréhension
rationnelle du sens de la totalité historico-sociale: les politiques qu’une telle
illusion a nourries furent, en ce siécle, assez meurtrieres pour qu’attention
soit prétée a une conception de la praxis qui, du moins dans son principe, a
su s’en préserver. Pour autant, la politique fichtéenne de I’entendement n’a
pas non plus échangé la tentation d’une politique de la raison contre celle
d’un anti-rationalisme politique: invitant a faire de la raison un «point de
vue», donc a intégrer politiquement les exigences de la raison et le travail
de I'entendement, Fichte, retenant la lecon du criticisme, confere un statut a
la raison apres sa critique. Pas plus que la Critique de la raison pure ne
sacrifiait la raison théorique a 1’entendement, une critique de la raison poli-
tique, sauf a étre infidele a sa vocation, ne saurait mettre entre parentheses
la fécondité d’exigences immanentes a la raison qui, comme telles, peuvent
et doivent, a titre d’exigences, a titre d’idéal régulateur ou de «foyer imagi-
naire», animer la pratique politique. Débarrassée des illusions sanglantes
qu’elle peut engendrer, la raison conserve ainsi une fonction: celle de
procurer au travail de I’entendement, en I’ouvrant a des exigences légitimes
et, du moins en droit, universelles, une dynamique qui le conduit a ne pas
se contenter de gérer le présent.



	Fichte et la politique de l'entendement

