
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 3: Approches de Fichte

Artikel: Fichte et la politique de l'entendement

Autor: Renaut, Alain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991). P. 305-313

FICHTE ET LA POLITIQUE DE L'ENTENDEMENT

Alain Renaut

Résumé

Alors que. clans sa période «révolutionnaire». Fichte défendait, en 1793
notamment, le rationalisme politique contre les critiques de Burke. cle

Rehberg ou de Jacobi, on voit apparaître en 1806-1807 une méfiance à

l'égard des politiques de la raison. S'agit-il là d'un véritable déplacement
interne à la pensée de Fichte, la rapprochant de thématiques romantiques,
ou, plus subtilement, n'est-ce pas plutôt en restant sur le terrain de la
rationalité que cette jiensée met en garde contre certains excès cle la
raison

En 1807, dans l'écrit qu'il lui consacre, Fichte rend hommage à

Machiavel pour sa capacité à discerner «tout ce que l'entendement
(Verstand) le plus fin, le plus compréhensif, ce que l'intelligence pratique
de la vie et du gouvernement des choses permet d'inscrire dans l'histoire».
Corollaire de ce mérite machiavélien: «C'est intégralement à l'extérieur de

son horizon que se situent les perspectives supérieures de la vie humaine et
de l'Etat, issues du point de vue de la raison (Vernunft)». Contre ce que
l'on pourrait appeler les politiques de la raison, orientées vers 1 '«idéal»,
Machiavel aurait ainsi élaboré le modèle d'une politique de l'entendement,
axée sur la conviction qu'il est «plus utile de suivre la réalité effective des

choses qu'une réalité imaginée»1.

Or, en 1807, Fichte reprend clairement ce modèle à son compte, en

expliquant par exemple que «la réponse à la question litigieuse de savoir si

tel Etat est votre allié naturel ou celui de votre voisin, et où doivent être

tracées les limites de l'influence qui vous revient, trouvera rarement une

prémisse dans la raison (Vernunft)2; face à une telle question comme face

à la plupart de celles que l'action lui pose, il s'agit moins, pour le poli-

1 Sur Machiavel écrivain. Nachgelassene Werke [NW] III, p. 404; tr. par
A. Renaut, in: Fichte, Machiavel et autres écrits philosophiques et politiques de

1806-1807, Payot. 1981, p. 40. La distinction entre politique de l'entendement et

politique de la raison a été utilisée couramment par Raymond Aron.
2 Ibid.. p. 58 (NW III, 423).



306 ALAIN RENAUT

tique, d'inscrire dans le réel la loi universelle de la raison que de s'ouvrir à

l'«occasion» et au «temps», puisqu'en définitive - telle est la leçon qu'il
faudrait retenir de Machiavel - c'est le temps qui gouverne.

Est-ce à dire qu'à travers sa machiavélisation, en opposant ainsi
entendement et raison, la réflexion fichtéenne procède à une brusque remise en

cause d'un rationalisme politique auquel Fichte avait jusqu'ici donné son
adhésion, pour défendre désormais une conception purement instrumentale
de la rationalité, réduite à calculer quelle combinatoire de moyens assure la

satisfaction d'intérêts historiquement changeants et conditionnés? Assistons-
nous à un glissement, quant à la représentation de la politique de la rationalité

à l'habileté? Comme on sait, les interprètes l'ont souvent cru et ont
volontiers opposé deux politiques fichtéennes, dominées successivement, en

1793, dans les Considérations sur la Révolution française, par la référence

aux principes du Contrat social de Rousseau et à la Déclaration des droits
de l'homme, et, en 1807, par le réalisme machiavélien. De profonds et
redoutables réaménagements sont intervenus, j'en conviens volontiers
dans le contenu de la pensée politique de Fichte: je ne suis en revanche pas
certain que, quant au statut de la politique, la rupture soit si profonde et

que le passage de Rousseau à Machiavel ne dissimule pas la continuité
d'un même effort pour cerner la spécificité de la rationalité politique, - et

ce en des termes qui invitent à la situer à égale distance de la raison
métaphysique et de l'empirisme sans principes.

1. La politique de la raison comme défense de T humanisme contre l'empirisme

contre-révolutionnaire (1793)

On sait qu'en 1793 Fichte répond à Rehberg et à ses Untersuchungen
über die französische Revolution4. Dans ce pamphlet contre les bouleversements

survenus en France, Rehberg s'en prenait avant tout à l'idée d'une

politique fondée sur la raison et non sur les faits, c'est-à-dire à cela même

que le public allemand avait d'abord le plus apprécié dans la Révolution, y

compris Gentz qui, avant de traduire Burke et de passer dans le camp des

contre-révolutionnaires, écrivait à Garve en 1790 que la France fournissait
«le premier exemple d'une forme de gouvernement fondé sur des principes
et sur un système qui se tient»5. En d'autres termes, Rehberg attaque la

Révolution pour avoir voulu déduire la pratique politique à partir d'une

3 Cf. ma présentation avec L. Ferry, de: Fichte, Machiavel et autres écrits, et

mon Système du droit, P.U.F., 1986.
4 A. W. Rehberg, Untersuchungen über die französische Revolution, Hannover,

1793.
5 Cité par X. LÉON, Fichte et son temps, Colin, rééd. 1954,1, p. 170.



FICHTE ET LA POLITIQUE DE L'ENTENDEMENT 307

théorie politique, identifiée au Contrat social: la Révolution a voulu
construire un «système politique uniquement déduit des lois pures de la
raison»; comme telle, se vouant à manquer «le monde réel» et ses

problèmes concrets, elle se condamnait à l'impuissance. Face aux aberrations

induites par une telle politique méta-physique, il apparaissait indispensable

à Rehberg de revenir désormais de l'idéal au réel, de disjoindre la

pratique des théories et de la fonder avant tout sur «l'observation de

l'époque, des lieux, des relations sociales, historiques, morales du
peuple»6. Bref, la politique doit renoncer à être une science pour n'être
qu'un empirisme, plus modeste, mais plus près du réel et moins prompt à le
sacrifier aux exigences de la théorie.

Cet assaut contre le rationalisme politique a souvent été étudié. Ainsi
m'est-il arrivé de montrer comment l'ouvrage de Rehberg était en réalité
venu couronner, en Allemagne, une série d'interventions à travers lesquelles
un consensus d'abord très favorable à la Révolution s'était rompu et un
âpre débat s'était ouvert concernant le statut de la politique; deux de ces

interventions, celle de Justus Moser et celle de Jacobi, m'étaient ainsi apparues

particulièrement significatives7. Il en résulte clairement en effet que
l'attaque lancée contre la politique révolutionnaire a répété au plan
politique l'assaut lancé à partir de 1785 contre YAufklärung, sur le terrain

philosophique, lors de la querelle du panthéisme. La polémique avait alors

opposé pour l'essentiel Jacobi et Mendelssohn, le premier critiquant le

rationalisme comme incapable de penser la vie et cherchant dans la foi ce

qui «dévoile et révèle l'existence», le second défendant la raison et la

spéculation contre un retour à l'empirisme et à la religiosité; même si les

arguments utilisés alors de part et d'autre sont généralement assez bien

connus, on mesure encore trop rarement l'immense portée de ce qui constituait

ainsi le premier grand débat sur les valeurs de l'Occident et introduisait

dans la philosophie des Modernes une rupture irrationaliste dont les

échos devaient se répercuter jusqu'à l'époque contemporaine. A preuve,
entre beaucoup d'autres, le fait que les critiques adressées à partir de 1790

au rationalisme politique de la Révolution reprennent tout naturellement les

arguments déjà exploités par les adversaires de la rationalité à l'occasion du

Pantheismusstreit: le rôle tenu, dans les deux cas, par Jacobi, critique des

Lumières avant que de dénoncer, dans la Déclaration des droits de

l'homme, les dangers d'une «raison insolente» (Lettre à La Harpe, 5 mai

1790), est par lui-même révélateur. C'est une banalité que de souligner
comment, dans les critiques de la politique révolutionnaire, la référence est

constante à un empirisme attentif à l'histoire, devant servir d'antidote à

6 Rehberg, op. cit., I, pp. 18-19.
7 Cf. A. Renaut, «Fichte et la Révolution française», in: La Révolution

française dans la pensée européenne, L'Age d'homme, Lausanne, 1989.



308 ALAIN RENAUT

l'abstraction rationnelle; il est en revanche moins courant de noter qu'en
1787 c'était déjà sous le titre de David Hume que Jacobi avait tenté de

donner toute leur ampleur aux argumentations qu'il avait utilisées depuis
deux ans dans sa querelle avec les partisans de YAufklärung^.

Au demeurant, les défenseurs de la raison ne se méprirent-ils pas. En

1786, Kant, après avoir longtemps hésité, s'était finalement résolu à intervenir

dans la querelle du panthéisme, et l'on sait comment Qu'est-ce que
s'orienter dans la pensée? apporte sa caution au camp des Lumières. En
1793, Kant perçoit très clairement que les mêmes valeurs sont en jeu; sa

réponse à Rehberg, dans l'opuscule dit Théorie et Praxis, en témoigne. Il
est à la gloire de Fichte, son jeune disciple, d'avoir lui aussi, très rapidement,

fait la même analyse et d'avoir compris que l'empirisme revendiqué

par les adversaires de la Révolution dissimulait à peine un irrationalisme
résolu revenant aux thèses déjà défendues par Jacobi dans la querelle du

panthéisme. Sa réplique à Rehberg, de ce point de vue, est d'une parfaite
limpidité:

Voulez-vous que je vous dise où est le vrai point du débat entre vous et
nous? Vous n'avez sans doute pas envie de vous brouiller tout à fait avec la

raison, mais vous ne vous souciez pas non plus de vous brouiller entièrement
avec votre excellente amie, madame la routine. Vous voulez vous partager entre
les deux; et, en vous plaçant entre deux maîtresses aussi intraitables, vous vous
mettez dans cette situation désagréable de ne contenter ni l'une ni l'autre.
Suivez donc plutôt résolument le sentiment de reconnaissance qui vous porte
vers la dernière, et nous saurons alors à quoi nous en tenir à votre égard
Vous abandonnez ici la raison...9.

On ne saurait l'asséner avec plus de vigueur: l'irrationalisme, ou du
moins l'anti-rationalisme, opposé par Jacobi à l'Aufklärung dès 1785,
constitue la vérité de l'empirisme contre-révolutionnaire. C'est un tel
antirationalisme qui suscite la disqualification des principes de l'humanisme

juridique, précisément parce que de tels principes se présentent comme
rationnellement déduits et prétendent donc à cette validité universelle que le

rationalisme confère aux produits de la raison: opposant aux droits de

l'homme les valeurs de l'histoire et de la tradition, l'opposition à la Révolution

est aussi, estime Fichte, une opposition à la raison et milite ouvertement

pour une politique sans principes soumettant le gouvernement des

choses humaines à la tyrannie de l'histoire. Ainsi les Considérations

reprochent-elles aux «empiriques», à ceux dont le seul guide est la

«routine» et qui, «incapables de produire», ne savent «que recevoir» et

F. H. Jacobi, David Hume et la croyance. Idéalisme ou réalisme, traduit par
L. Guillermit, in: Le réalisme de Jacobi, Aix-en-Provence, 1982.

Considérations sur la Révolution française, tr. Barni, repr. Payot, 1974 p. 102

(GA I, 228; SW VI, 70).



FICHTE ET LA POLITIQUE DE L'ENTENDEMENT 309

imiter, de ne juger l'avenir qu'à l'aune du passé, en niant ainsi, de fait, la
liberté de l'homme et sa puissance créatrice:

Nos principes philosophiques, selon vous, ne sauraient entrer dans la vie...
vous ne les jugez sans doute ainsi qu'à condition que lout reste comme il est
actuellement... vous voulez que tout reste sur l'ancien pied l0.

Bref, apparemment dicté par le bon sens et par l'humilité, l'appel à ne

proposer que «ce qui est faisable» signifie en réalité: «proposez-nous ce

qu'on fait», c'est-à-dire ce qui s'est déjà fait:

L'histoire, s'écrient-ils, est la surveillante de tous les temps, l'institutrice
des peuples, l'infaillible prophétesse de l'avenir".

En ce sens, l'anti-humanisme juridico-politique, le conservatisme et

l'historicisme de la contre-révolution apparaissent à l'auteur des Considérations

converger dans une destruction de cette idée même de raison pratique
dont la raison politique n'est que l'un des visages; comment dans ces

conditions Fichte, si soucieux de contribuer, après Kant, à redonner tous ses

droits à la raison pratique, ne se fût-il pas lancé, de toutes ses forces, dans
le débat?

On comprendra sans peine pourquoi ce rappel de ce qu'avait été, en
1793, la défense fichtéenne du rationalisme m'est apparu nécessaire: par
contraste avec cet engagement de jeunesse, est-ce à dire qu'en 1807,

lorsque Fichte, s'inspirant de Machiavel, met en question les politiques
tirées de la raison et valorise l'entendement politique, il se soit rallié à cet

empirisme qu'il critiquait si vigoureusement en 1793 chez les adversaires
de la Révolution?

2. Machiavélisation de la pensée fichtéenne (1806-1807): la prudence

comme principe d'une politique de T entendement

La façon dont les écrits de 1806-1807 manifestent une prise de distance

avec le contenu de la politique révolutionnaire, notamment avec les thèmes

du contrat social et des droits de l'homme, pourrait accréditer un tel

diagnostic. Un certain nombre de textes imposent pourtant de résister à

cette conclusion, notamment dans le premier des Dialogues patriotiques: en

1806, Fichte s'y oppose à la possession de «certains savoir-faire» et à la

consultation assidue des «chroniques» pour observer «comment des

hommes sages s'y sont pris avant nous dans des situations semblables». En

fait, estime-t-il, «consulter les chroniques ne peut servir à rien et n'a jamais

10 Ibid., pp. 102-103 (GA I, 1, 228; SW VI, 70-71).
11 Ibid., p. 96 (GA I, I, 221; SW VI, 61-62).



310 ALAIN RENAUT

servi à rien» et «la routine n'a jamais non plus servi à rien»; «car le passé

ne se reproduit jamais de la même façon; et autant il est sûr que la mesure
qui avait été prise autrefois était adaptée à la situation de l'époque, autant
elle sera inappropriée à la situation actuelle, nécessairement différente de

l'autre sous un quelconque rapport»12. Et, en 1807, commentant Machiavel,
lorsqu'il demande ce «qui peut être requis pour juger avec exactitude des

questions politiques et pour découvrir les mesures les plus sûres en toute
circonstance», il répond en mentionnant certes «une familiarité avec ce que
l'histoire du monde a été jusqu'ici», une «profonde connaissance des

hommes», mais aussi «une pénétration radicale des lois de l'administration
politique en général», - laquelle requiert «un entendement (Verstand) solide
et exercé, sachant saisir l'objet de sa méditation d'une façon purement
abstraite et le maintenir sous son regard sans distraction ni confusion,

jusqu'à l'avoir brisé en morceaux et l'avoir pénétré dans son essence»; un
tel entendement, seul le possède, précise même Fichte, «celui qui par la
science (Wissenschaft) s'est accoutumé à regarder au-delà du visible et du

présent»13. En conséquence, si le Machiavel fait de la Klugheit la vertu du

politique, ce ne saurait être au sens de la pure et simple habileté, empirisme
sans principes, mais bien plutôt au sens quasi aristotélicien de la prudence
comprise comme capacité de s'ouvrir aux exigences du temps et de prendre
en compte le surgissement de telle ou telle «circonstance qui en soi n'était
ni nécessaire ni prévisible par aucun entendement humain»14; loin d'être ce

simple empirisme auquel songeaient les critiques réactionnaires de la
Révolution, la politique de l'entendement, sachant que la raison humaine n'est

point maîtresse du temps, inclut en elle une dimension prudentielle, c'est-à-
dire une ouverture à l'«occasion» et au «temps» qui n'annule aucunement
la nécessité pour elle d'être fondée sur un «savoir» (Wissenschaft).

La critique fichtéenne des politiques de la raison, en 1807, ne s'effectue
donc aucunement dans la perspective qui avait animé ce rejet du rationalisme

politique à travers lequel, à partir de 1790, une partie de l'intelligentsia

allemande avait défendu les vertus de l'empirisme. Constatation qui,
à vrai dire, ne serait surprenante que si, pour concevoir le statut de la

politique, nulle solution ne se pouvait déceler à l'antinomie qui oppose, d'un
côté, ce que Jacobi désignait chez les révolutionnaires français comme la

recherche d'«une manière fixe d'être gouverné par la seule raison» et, de

l'autre, cet abandon de la raison que Fichte diagnostiquait chez les défenseurs

d'un prétendu empirisme dissimulant mal un irrationalisme inavoué.

Or, réfléchissant la politique en termes d'entendement, Fichte a tenté

12 Premier dialogue patriotique, tr. par L. Ferry, in Fichte, Machiavel et autres
écrits, p. 100 (NW III. 235).

13 Op. cit., p. 66 sq. (NW III, 431 sq.).
14 Ibid., p. 83 (NW III, 449).



FICHTE ET LA POLITIQUE DE L'ENTENDEMENT 3 1 1

d'échapper à cette alternative en manifestant comment l'action de l'homme
d'Etat ne peut ni situer simplement, a priori, son unique «point de départ
dans la raison», ni faire l'économie, dans le travail de l'entendement
politique, de ce «point de vue de la raison».

Récusant en effet que les problèmes politiques puissent souvent trouver
«une prémisse dans la raison»15, Fichte accepte néanmoins de prendre en

compte «le point de vue de la raison». C'est même indispensable, estime-
t-il, quand il s'agit de déterminer, pour les règles de l'entendement
politique, leur véritable légitimité: «Ces règles sont confirmées, renforcées et
installées au rang de devoir sacré, du point de vue (Standpunkt) de la

raison, par la considération supérieure de la relation du prince à son peuple
et à l'ensemble de l'humanité». Ainsi s'accomplit de fait, en cet exemple
comme en beaucoup d'autres, une transformation du «point de départ» (que
les politiques de la raison croient devoir situer dans la rationalité) en un
simple «point de vue», - transformation qui constitue sans doute le geste le

plus spécifique d'une politique critique en tant que politique de la finitude.
Cette transformation, Fichte l'a d'ailleurs thématisée dans les quelques
textes où il a le plus rigoureusement réfléchi le statut de la politique.

Il faut se reporter sur ce point, avant tout16, au Fondement du droit
naturel de 1796-1797. Après qu'au fil de l'ouvrage ont été successivement

déduits, à partir des exigences de l'intersubjectivité, le concept de droit,
puis celui de la constitution conforme à ce concept (savoir la constitution

républicaine), la dernière section s'ouvre sur une mise au point sans ambiguïté:

La science qui a affaire à un Etat particulier, déterminé par des caractéristiques

contingentes (empiriques), et considère quelle est la façon la plus
conséquente d'y réaliser la loi juridique, se nomme politique. Toutes les questions qui
en relèvent n'ont rien à faire avec notre science, la doctrine du droit, qui est

purement a priori, et elles doivent en être scrupuleusement écartées.

Et Fichte prend un exemple où la ligne de partage entre la science du

droit, produit de la raison pure, et la politique apparaît en toute clarté:

De cette espèce sont toutes les questions que l'on peut se poser sur la
détermination de la seule et unique constitution conforme au droit. En voici la raison:
le concept de constitution que nous avons exposé achève la résolution du

problème de la raison pure: comment la réalisation du concept de droit dans
ie monde sensible est-elle possible? Avec ce concept la science est donc close.

Ainsi la constitution est déterminée a priori. Si maintenant elle doit être davan-

15
Op. cit., p. 58 (NW 111,423).

16 Concernant les textes parallèles, cf. mon Système du droit, p. 131. notes 41

et 42.



312 ALAIN RENAUT

tage déterminée, cela ne pourrait s'effectuer que grâce à des données empiriques17.

La politique, ainsi apparentée à la jurisprudence, applique donc les

principes a priori de la doctrine du droit à la facticité historique; en ce sens,
elle n'est pas un pur empirisme, et Fichte peut même dire, dans l'Etat
commercial fermé, qu'une politique rationnelle serait l'«affaire du philosophe

spéculatif»18, puisqu'une telle politique, poursuivant une détermination

plus concrète de la règle universelle élaborée dans le droit politique
pur, procéderait de principes établis par le philosophe; il reste qu'en cette
«affaire», le philosophe doit acquérir une connaissance de la situation
concrète qui relève d'un savoir historique (ex datis) et non plus proprement
philosophique (ex principiis). La politique conduit donc la philosophie aux
limites de la raison, et pour ainsi dire à sortir d'elle-même; comme telle,
ses questions n'ont pas lieu d'être dans le cadre qui est celui de la «science

philosophique du droit», - et il est significatif à cet égard que le Fondement

du droit naturel, parce que Fichte ne croit pas aux politiques de la

raison, se borne, dans sa dernière section, à évoquer brièvement quelques
questions politiques (sur la forme du gouvernement, sur les représentants,
sur les impôts, etc.) en montrant comment «leur solution se fonde sur la

situation contingente des peuples» Le système du droit, pur produit de la

rationalité philosophique, s'achève ainsi en s'ouvrant sur la politique,
niveau ultime d'une problématique de l'application dont les derniers

développements lui échappent par définition: comment en eût-il été autrement
dans le cadre d'une option philosophique, celle du criticisme, qui implique
l'extériorité du donné spatio-temporel à l'égard du concept, et qui, en tant

que pensée de la finitude, ne saurait par principe s'accommoder du projet
«extravagant» d'une déduction, à partir du concept de droit, d'une politique
spatio-temporellement conditionnée? Seule, à vrai dire, une raison
inconsciente de ses limites, traversée par cet oubli de la finitude qui définit la

métaphysique, pourrait entretenir une telle illusion, au sens fort que possède

ce terme dans le contexte de la philosophie critique, - entendre que, si la

politique de la raison participe par essence de l'illusion transcendantale,
la politique de l'entendement s'enracine dans cette figure désillusionnée de

la raison qui est celle de la raison critique.

Quels enseignements peut avoir, au-delà du rôle qu'elle joue dans

l'économie de la pensée fichtéenne, cette distinction entre politique de l'entendement

et politique de la raison, directement adossée à l'élaboration criticiste

17 Fichte, Fondement du droit naturel |=DN], tr. par A. Renaut, P.U.F., 1985,

p. 295 (GA I, 4, 80; SW III, 286).
18

pICHTK> L'Etat commercial fermé, tr. par D. Schulthess, Lausanne, L'Age
d'homme, 1980, p. 62 (GA I, 7, 42; SW III, 391).

19 DN 295 (GA I, 4, 80; SW III, 286).



FICHTE ET LA POLITIQUE DE L'ENTENDEMENT 313

du statut de la raison et à la thématique de la finitude qui en est inséparable?

En refusant de faire de la raison le «point de départ» de la praxis,
Fichte donne en réalité, par avance, la formule d'une critique des politiques
prétendant déduire leur contenu à partir d'une prétendue appréhension
rationnelle du sens de la totalité historico-sociale: les politiques qu'une telle
illusion a nourries furent, en ce siècle, assez meurtrières pour qu'attention
soit prêtée à une conception de la praxis qui, du moins dans son principe, a

su s'en préserver. Pour autant, la politique fichtéenne de l'entendement n'a

pas non plus échangé la tentation d'une politique de la raison contre celle
d'un anti-rationalisme politique: invitant à faire de la raison un «point de

vue», donc à intégrer politiquement les exigences de la raison et le travail
de l'entendement, Fichte, retenant la leçon du criticisme. confère un statut à

la raison après sa critique. Pas plus que la Critique de la raison pure ne

sacrifiait la raison théorique à l'entendement, une critique de la raison
politique, sauf à être infidèle à sa vocation, ne saurait mettre entre parenthèses
la fécondité d'exigences immanentes à la raison qui. comme telles, peuvent
et doivent, à titre d'exigences, à titre d'idéal régulateur ou de «foyer
imaginaire», animer la pratique politique. Débarrassée des illusions sanglantes

qu'elle peut engendrer, la raison conserve ainsi une fonction: celle de

procurer au travail de l'entendement, en l'ouvrant à des exigences légitimes
et, du moins en droit, universelles, une dynamique qui le conduit à ne pas
se contenter de gérer le présent.


	Fichte et la politique de l'entendement

