Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 3: Approches de Fichte

Artikel: Quelgues réflexions sur le statut de I'histoire dans le systeme fichtéen
Autor: Radrizzani, lves

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381447

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 293-304

QUELQUES REFLEXIONS SUR LE STATUT
DE L’HISTOIRE DANS LE SYSTEME FICHTEEN

IVES RADRIZZANI

Résumé

L' approche transcendantale de [’ histoire chez Fichte s articule autour
de trois points: 1) déduction de [ étre-dans-I"histoire comme condition
transcendantale de la conscience; 2) déduction de I’ objectivité de I histoire
comme science a posteriori s’ appliquant a des faits par essence non déduc-
tibles; 3) déduction du plan universel de " histoire, qui détermine a la fois
le sens de I'étude du passé et les principes qui doivent nécessairement
guider I'action humaine dans la production de [ histoire, sur le chemin du
«systeme de la liberté».

La these fondamentale de la philosophie transcendantale telle que Fichte
la concgoit est que «toute conscience est uniquement conscience de soi»;
dans cette perspective, la tiche de la partie principielle du systeme revient a
«prouver génétiquement que c’est de la conscience de nous-mémes que
découle toute la conscience [que nous considérons| selon le point de vue
commun [comme découlant de quelque chose d extérieur a nousj» .
Admettons a titre d’hypothése que la philosophie transcendantale parvienne
a remplir cette tache. Elle aura alors montré, par exemple, que la nature,
dans la mesure ou nous en avons conscience (et en dehors de cette
conscience elle n’est rien pour nous), est un produit de cette conscience.
Prévenant 1’objection qui se présente alors immédiatement a 'esprit: «Si la
nature est votre propre produit, comment pouvez-vous encore en tirer un
enseignement», Fichte rétorque que «cet apprentissage n’est rien d’autre
qu'un apprentissage de nous-mémes»>. Or, Fichte met I’histoire d’une
certaine facon sur le méme pied que la physique, la définissant — au § 9 du
Caracteére de I'époque actuelle consacré a la «détermination de 'essence de

U Doctrine de la Science Nova Methodo [= NM], trad. Ives Radrizzani,
Lausanne, 1989, p. 246 (traduction du manuscrit dit «de Krause» [= B], €dit€ par
Erich Fuchs, Hamburg, 1982, p. 192; entre crochets et en italique, précision apportée
par la version parallele du manuscrit dit «de Halle» [= A], GA IV, 2, 197-198.

2 NM 260-261; B 204.



294 IVES RADRIZZANI

I’histoire» — comme une «partie de la science en général, a savoir, a cdté
de la physique» comme la «seconde partie de I’empirie»>. En vertu de
cette analogie, |’histoire doit également n’€tre rien d’autre qu’un «appren-
tissage de nous-mémes». Mais ’histoire, en tant qu’étude des libres inter-
ventions op€rées par les hommes sur la nature a travers le fil du temps,
implique la liberté, et la liberté est, en tant que telle, non déductible. Il se
présente dés lors une grave question: comment, si 'histoire n’est effective-
ment qu'un «apprentissage de nous-mémes», permet-elle la connaissance
objective d’actes libres et donc non déductibles, pensés selon le point de
vue commun comme résultant d’€tres libres hors de nous et ne dépendant
donc pas de 1'exercice de notre propre liberté? Comment, si toute
conscience découle de la conscience de soi, avoir connaissance des actes
non déductibles d autrui?

C’est a cette question théorique engageant la cohérence de toute la posi-
tion transcendantale que nous voulons consacrer cet article. Notre propos
sera d’esquisser rapidement comment 1’histoire en tant que science particu-
liere se rattache au reste du savoir; il s’agira, autrement dit, de relier 1’his-
toire & son support «métaphysique» — ou mieux, puisque ce terme peut

préter a confusion, a son support trzlnscendzlnta14—, et d’examiner les
conséquences pratiques qui en découlent.

Si un savoir historique est censé €tre possible, il doit pouvoir étre
rattaché au reste du systéme, il doit pouvoir étre déduit, flt-ce dans sa non-
déductibilité méme. Cette exigence tout a fait originale est liée a la concep-
tion fichtéenne du savoir. Celui-ci en effet ne doit pas consister en un
agrégat de propositions isolées, tir€es ¢a et la de I’expérience, mais doit
former un systéme, un tout organique, a 'intérieur duquel chaque élément
puisse étre déduit du principe premier et ramener 2 lui. L’histoire ne peut
pas avoir de statut privilégi€é au sein de ce systeme, constituer un tout
séparé et autonome. Le systéme transcendantal, en raison du principe de
cohérence qui I’habite, doit étre a méme de I'intégrer dans sa déduction
génétique de ce qui se produit dans la conscience.

La déduction porte en particulier sur trois points. 1) Il convient en
premier lieu de déduire le fait méme qu’«il y a de I’histoire». Puisque toute
conscience est censée €tre conscience de soi, la pensée doit découvrir en
elle-méme le fondement de I'historicité. 2) Il s’agit en second lieu de
déduire la possibilité de la connaissance du passé, de fonder !'histoire

3 Le Caractére de I"époque actuelle [= CEA], trad. 1. Radrizzani, Paris, 1990,
p. 140; SW VII, 129,

4 Dans la préface a la seconde édition du Concept (GA 1, 2, 159), Fichte établit
la distinction entre la métaphysique comme «enseignement des prétendues choses en
soi» qu’il rejette et la métaphysique comme «déduction génétique de ce qui se
produit dans notre conscience» qu’il préconise.



REFLEXIONS SUR LE STATUT DE L’HISTOIRE CHEZ FICHTE 295

comme science a posteriori s’appliquant a des faits par essence non déduc-
tibles. 3) Il s’agit enfin de déduire les étapes que I"’humanité peut franchir
au cours de cette dialectique de la liberté¢ dont I’histoire constitue le cadre
et de déterminer projectivement les principes qui doivent nécessairement
guider l'action humaine dans la production de [I’histoire, si 1’humanité
entend progresser vers la réalisation du «systtme de la liberté» comme
idéal qu’elle s’est librement imposé en s’engageant dans le processus histo-
rique. Pour prévenir d’emblée les contresens habituellement commis 2
propos de cette partie de la philosophie de I'histoire que Fichte projetait de
développer deés les Conférences sur la destination du savant® et qu’il
présente dans le Caractére de I'époque actuelle sous le titre sans doute
malheureux de «plan universel», soulignons que, puisqu’il est question de
la réalisation du systtme de la liberté et que la liberté est par définition
imprescriptible, la détermination des principes rationnels devant guider 1’ac-
tion pratique ne peut en aucun cas avoir de valeur contraignante, sinon tout
au plus dans une perspective éthique.

1. L’ étre-dans-I" histoire comme condition transcendantale de la conscience

Toute démonstration consiste a «transmettre la vérité d’une proposition
connue & une autre». Pour pouvoir démontrer quelque chose a quelqu’un, 1l
faut donc que ce quelqu’un admette une vérité elle-méme indémontrable,
un «postulat», qui procure la base d’accord minimale requise, faute de quoi
toute philosophie systématique serait impossible. Ce postulat, que Fichte
invite son interlocuteur a découvrir a travers 1’expérience de ['intuition
intellectuelle, est le fait de la conscience. Une fois le postulat effectué, il
devient possible de «déduire», ¢’est-a-dire de dériver une chose d’une autre
par la mise en évidence des conditions qui ont dd €tre réunies pour réaliser
ce postulat. La déduction revét la forme suivante: on pose A, mais pas de
A sans B, pas de B sans C, etc. Déduire I’historicité revient par conséquent
a montrer que [’historicité est une condition transcendantale de la
conscience. Comme il est impossible de restituer ict 'ensemble de la
chaine des conditions établies au fil de la déduction, il suffira de rappeler
brievement la déduction de [’intersubjectivité, étroitement li€e a cette
déduction de I’historicité, puisque la réponse a la sollicitation, 1’acte par

lequel I’individu se pose lui-méme comme individu en relation et face a
autrui, coincide avec I’entrée dans I’histoire.

> Cf. Conférences sur la destination du savant, trad. Jean-Louis Vieillard-
Baron, Paris, 1969, p. 71 (GA I, 3, 53): «On peut [..] tracer le chemin de
I’humanité 2 partir des principes de la raison [...] on peut indiquer les degrés précis
par lesquels elle doit passer pour s’élever et atteindre un stade précis de la culture.»



296 IVES RADRIZZANI

En accord avec l'absoluité¢ du principe du systéme, le moi ne peut se
poser que comme libre. Pour se poser comme libre, 1l doit se trouver
comme libre. Mais il ne peut se trouver comme libre que s’il a déja fait
I’expérience de la liberté. Or, il ne peut pas faire une telle expérience sans
€laborer le concept d’une action libre. Mais il ne peut pas €laborer un tel
concept s’il n’a pas déja fait 'expérience d’une action libre. Il n’est
possible de sortir de ce cercle qu’a la condition d’admettre une «limitation
originaire de la volonté» et, comme il ne peut y avoir de limitation pour le
moi que dans la mesure ol il se l'attribue lui-méme, «la limitation origi-
naire de la volonté ne peut rien signifier d’autre qu’une tache pour le mot
de limiter soi-méme sa volonté» (NM 222; B 172). Cette limitation, «je ne
peux pas la produire moi-méme, car je ne pourrais la produire que selon un
concept d’elle, or je n’en ai pas; elle devrait alors €tre produite de I’exté-
rieur, mais alors elle ne serait pas pour moi, elle serait une chose en soi»
(NM 209; B 161). Il n’est possible d’expliquer la conscience de soil qu’a la
condition d’admettre que j'aie une connaissance de la tiche de libre auto-
détermination sans pour autant 1’avoir produite moi-méme, puisque je ne
peux pas en former le concept. Cette tiche doit donc venir de l'extérieur,
elle doit m’avoir été suggérée par quelqu’un qui a déja réalisé ['expérience
de la libre autodétermination et qui peut m’en communiquer le concept.
Nous devons donc admettre que «nous ne formons pas nous-mémes le
premier concept, mais [que] nous le recevons» (NM 228; A 177). Ainsi, «la
raison individuelle ne peut pas étre expliquée a partir d’elle-méme»
(NM 228; B 177): je ne peux me poser qu’a la condition qu'une «sollicita-
tion» (Aufforderung) a m’autodéterminer m’ait ét€ adressée et que je l'aie
comprise comme telle. De plus, si une sollicitation doit pouvoir m’étre
adressée, elle doit pouvoir &étre percue. La nature, en tant qu’elle doit étre
structurée de maniére a permettre de véhiculer la sollicitation, n’est plus
des lors régie par les seules lois naturelles, elle devient la spheére de I’inter-
action des libertés, la scéne de 'histoire. Grice au double jeu de la déduc-
tion et de la perception de la sollicitation, le moi se trouve situé dans une
soci€té constituée d’une pluralité de sujets qui se trouvent eux-mémes dans
un rapport d’entre-sollicitation. A travers la sollicitation, je suis reli€¢ a la
chalne de I’humanité et j’entre dans I’histoire. Or, comme la sollicitation
est condition de possibilité de la conscience de soi, le fait d’entrer dans
I’histoire I’est également.

Si I'on examine de plus prés cet acte par lequel le moi entre dans 1’his-
toire, il s’avere que le processus d’individuation que la sollicitation a rendu
possible est a la fois libre et conditionné tant formellement que matérielle-
ment. Ce paradoxe apparent provient de ce que le fondement de ma causa-
lité réside en méme temps hors de moi et en moi. Hors de moi, car si I’étre
hors de moi n’avait pas agi causalement sur moi et ne m’avait pas adressé
une sollicitation, d’une facon générale je n’aurais pas pu entreprendre d’ac-



REFLEXIONS SUR LE STATUT DE L'HISTOIRE CHEZ FICHTE 297

tion. En outre, mon action est également conditionnée matériellement, car,
a travers la sollicitation, il m’est indiqué la sphére de mon action en
général. Aussi Masullo a-t-il pu écrire que «dans le processus de 1'histoire,
la rencontre avec autrui décide de mon destin d’individu»®. Mais a I'inté-
rieur de la sphere qui lui est indiquée & travers la sollicitation, «le sujet a
choisi; il s’est donné a lui-méme, absolument, la détermination la plus
proche qui délimite son action; c’est la détermination ultime de sa causalité
qui, seule, trouve uniquement et entitrement en lui son fondement»’.
«"Quelqu’un m’adresse une sollicitation” signifie que je dois lier quelque
chose a une série donnée de 'agir; ce quelqu’un commence et va jusqu’a
un certain point a partir duquel je dois prendre la releve.» Le fait que je
sois reli¢ a une chaine de 'agir ne dépend pas de moi, en cela je suis lié.
Mais comme la sollicitation est sollicitation & une activité libre, la fagon
dont 'y réponds n’est pas détermin€e, en cela je suis libre. «L’agir de
nombreux &tres raisonnables est une seule et unique chalne», mais comme
«ce n’est pas une chaine de nécessité physique puisqu’il est question d’étres
raisonnables [et que la ou des étres raisonnables agissent cela se produit
avec liberté], la chaine progresse toujours par sauts [...]. La liberté consiste
en ce que de tous les possibles, seule une partie soit rattachée a la
chaine»®. Par conséquent, chaque moment de I’histoire est certes déterming,
mais non conditionné par les moments précédents.

2. L histoire comme «analyse par la faculté de juger de ce qui est posé par
['imagination»

Selon ce qui vient d’étre dit, il semblerait que 'entrée dans I’histoire
soit conditionnée par I'existence d’étres libres hors du moi, source de la
sollicitation et exercant, a travers cette sollicitation, une influence détermi-
nante (mais non conditionnante) sur le moi. Or, en vertu du principe du
systeme transcendantal, il ne peut en étre ainsi. Et, s’il est bien vrai que le
moi individuel qui est parvenu a la conscience ne peut pas expliquer son
éveil A la conscience sans admettre ’existence de tels individus hors de lui,
puisque 1’étre-sollicité-par-autrui et I’étre-situé-dans-I"histoire sont autant de
conditions transcendantales de la conscience, il s’impose a la philosophie
transcendantale la tdche de rendre compte transcendantalement de la genese
d’un tel mode d’explication. Conformément a la proposition fondamentale
selon laquelle toute conscience découle de la conscience de soi, la philo-

6 ALDO MASULLO, La communita come fondamento, Napoli, 1965, p. 135.

7 FicHTE, Fondement du droit naturel, trad. Alain Renaut, Paris, 1984, p. 57;
GA 1, 3, p. 349.

8 NM 295: B 232-233; entre crochets et en italique, complément de A 254,



2938 IVES RADRIZZANI

sophie transcendantale ne peut s’accommoder de ['affirmation ontologique
de l'existence d’individus hors du moi; elle ne peut, sans renier son prin-
cipe et verser dans le dogmatisme, admettre qu’un hors-conscience puisse
agir sur le moi. Par conséquent, la philosophie transcendantale doit
compléter sa déduction de la nécessit€ de I'€tre-dans-I’histoire par la
démonstration qu’une telle déduction n’est liée a aucune affirmation ontolo-
gique, a aucune proposition dogmatique sur |’hors-conscience. La tache
revient a montrer qu’il est possible de rendre compte, de facon purement
interne, du passage du vouloir pur a la conscience empirique, qu’il est
possible d’expliquer, en faisant I’économie de toute intervention externe, la
genese d’un moi se posant comme un corps détermin€ au sein de la nature
et comme un individu déterminé au sein de la société a laquelle il est reli¢
par la chaine de I’histoire.

Comme nous ne pouvons pas présenter ici cette genese, d’une rare
complexité, dont la doctrine des catégories ainsi que la doctrine de 1’imagi-
nation productrice constituent la clé?, nous admettrons, A titre d’hypothese,
que Fichte parvient a remplir la tdche qu’il se propose et nous nous conten-
terons d’examiner quelles sont les implications qui en découlent pour la
philosophie de ['histoire. Au terme de la genése, il s’aveére que 1’histoire
(tout comme 1’espace, le temps, le corps, ['dme, la nature, la société) est
une construction du sujet, c¢’est plus précisément [’«analyse par la faculté
de juger de ce qui est posé par I’imagination»'”,

3. L histoire comme «science empirique»

Selon ce qui vient d’€tre dit, il apparait que, dans le systeme transcen-
dantal, ’histoire ne peut étre qu’une construction du sujet, plus précisé-
ment, pour utiliser la terminologie de Fichte, elle est un «produit de I'ima-
gination». Ce point, qui est délicat a comprendre et qui peut facilement
préter a malentendu, demande quelques éclaircissements et nous amene a
aborder le probleme de ['objectivité de la connaissance historique.
Commencons par préciser le vocabulaire. Le terme rendu en frangais par
«imagination», 1'«Einbildungskraft», littéralement la «faculté de produire
des 1mages», doit &tre soigneusement distingué de «Phantasie», qui est une
production d’images fictives, d’images qui ne sont «pas vraies», c’est-a-dire
qui ne correspondent pas a un état du sujet sentant. L’imagination est le

s . ~

” Sur ce point, nous nous permettons de renvoyer le lecteur 2 notre ouvrage
Le fondement de I'intersubjectivité (a paraitre) dans lequel nous avons consacré un
développement important a cette genése.

19 La formule figure in: NM 260-261 (B 204), ol elle est appliquée a la
physique.



REFLEXIONS SUR LE STATUT DE L’HISTOIRE CHEZ FICHTE 299

pouvoir fondamental de synth¢se qui permet de stabiliser les données
toujours fluentes du sentiment dans des images consistantes. La fantaisie est
en quelque sorte I'imagination en tant qu’elle n’est pas tenue par 1’enchai-
nement de la réalit€ et qu’elle vagabonde de facon débridée. Faire de I’his-
toire un produit de I'imagination n’implique nullement que [’histoire se
réduise a n’€tre qu’un gigantesque spectacle que la conscience s’organise
pour elle-mEme selon les regles qui lui plaisent, ni la thése que 1'histoire ne
soit qu’une fiction, voire un fantasme illusoire. Et dire que, du point de vue
transcendantal, le moi n’est pas dans [’histoire mais qu’il se pense seule-
ment comme €tant dans ’histoire n’implique nullement qu’il aurait pu se
penser comme n’étant pas dans ['histoire. Au contraire, comme cela a
ét¢ démontré au point 1, I’engagement dans [’histoire est une condition
transcendantale de la conscience; je ne suis donc pas libre de me penser
comme pouvant ou non m’engager dans I’histoire; aussi slirement que je
suis doué de conscience, je me trouve toujours déja engagé dans I’histoire.

Par ailleurs, je suis sans doute libre de construire 1’histoire comme je
veux. Je peux a mon gré faire coexister des personnes qui ont vécu a des
¢poques différentes, inventer des événements fantaisistes, infléchir le cours
d’une bataille dont j’aurais souhaité un autre dénouement, remodeler & mon
golit les époques. Je dois nécessairement étre libre de produire toutes les
histoires-fictions concevables, car si je n’avais pas cette liberté, ce serait
une entorse fatale a 1’absoluité du principe du systéme. En revanche, je ne
suis pas libre de construire arbitrairement ['histoire de telle ou telle fagon,
si elle est censée avoir une validité objective, correspondre a la réalité,
c¢’est-a-dire s’appuyer sur 1’état du sentiment. L histoire ne peut revétir de
validité objective que s’il y a harmonie entre 1’état du sujet sentant et
’image produite par I’imagination. Toute connaissance historique objective
doit donc s’appuyer sur une perception actuelle.

La preuve factuelle procede selon la forme suivante: il y a tout d’abord un
fait, parvenu jusqu’a notre époque, et que I'on peut voir de nos yeux, entendre
de nos oreilles, palper de nos mains. Ce fait ne peut €tre compris strictement
qu'a la condition d'en présupposer un autre, antérieur, qui ne nous est plus
perceptible. Donc, ce fait antérieur a, lui aussi, €t€ autrefois percu. Il faut
observer rigoureusement la régle consistant a n’estimer avoir démontré comme
fait antérieur que ce qui est absolument nécessaire a la compréhension du fait
encore présent; il ne faut, dans la preuve historique, accorder de crédit qu’a
I’entendement, et en aucune facon 2 la fantaisie. (CEA 147; SW VII, 136)

N'est un fait (Faktum) que ce qui tombe sous I'un ou ['autre des sens
humains. L’histoire consiste en la transmission de telles impressions des sens a
d’autres personnes, dont les sens n’ont pas été affectés par ce fait. N'est, a mes
yeux, démontré historiquement que le fait sans lequel un autre fait qui tombe
sous mes sens ne pourrait pas du tout étre tel qu’il est. Tout fait dont la condi-
tion ultime ne s’applique pas est, & mes yeux, indémontrable, et je ne soutien-
drai jamais la moindre affirmation & son sujet, ni pour, ni contre. Tout fait dont
la présupposition aurait pour conséquence que quelque chose qui tombe sous



300 IVES RADRIZZANI

mes sens ne pourtait pas ¢tre tel qu'il est effectivement, est, & mes yeux, prouvé
étre faux ',

Si la connaissance historique doit toujours s’appuyer sur des faits
actuellement perceptibles, ¢’est en raison de 'impossibilite de déduire a
priori le cours effectif de 1'histoire, qui dépend de 'usage que les hommes
font de leur libert¢ — c’est parce que la chaine de la liberté progresse
toujours «par sauts». Ainsi, la connaissance historique ne peut €tre qu’une
connaissance a posteriori, ¢t I'histoire une science empirique, ¢tablie sur
des preuves factuelles.

4. L'enjeu pratigue de la recherche historigie

En tant que connaissance purement factuelle, I'histoire est dénuée de
sens, et cela a double titre. D'une part, loin d’étre capable de restituer la
chaine des déterminations de la liberté influant sur mon propre engagement
historique, elle ne livre que des faits bruts, reliés uniquement par la succes-
sion chronologique. Sauf a outrepasser la sphere des faits, elle ne peut
s’élever a la connaissance des mobiles expliquant cette succession chrono-
logique, elle reste face a la chaine de liberté dans un rapport d’extériorité
radicale. En effet, en raison de la finitude de la raison humaine, la liberté
ne peut pas étre percue immédiatement mais peut seulement €tre inférce,
conjecturée a partir de certains phénomenes. Or, une telle inférence, qui
releve de l'interprétation, est interdite a ['histoire qui prétendrait s’en tenir
strictement aux faits. En tant que science purement factuelle, 'histoire est
condamnée a n’étre qu’un catalogue de faits qu’elle ne comprend pas. Elle
ne peut pas non plus, sans se départir de sa neutralité, accorder davantage
d’importance a un fait plutdt qu’a un autre.

Le collectionneur de simples faits n’a pas le moindre point d’appui, pas de
fil conducteur, de support ferme, sinon la succession extérieure des années et
des siecles, sans aucunement tenir compte de leur contenu [...]. Il est annaliste.
[...] Dans chacune de ces ¢poques, [...] les matériaux les plus divers se trouvent
juxtaposés et entremélés [...]. Le simple historien empirique doit fidelement
recueillir et juxtaposer ces é€léments tels qu'il les trouve. (CEA 150-151,
SW VII, 140)

D’autre part, ce ne sont pas seulement les €éléments de ce catalogue qui
sont dénués de sens, mais également ’entreprise méme de constituer un tel
corpus, par nature indéfiniment extensible. A chaque instant, le présent est
englouti dans le passé qui s’enrichit sans discontinuer de nouveaux faits a
emmagasiner. Pour chaque époque, les limites de I’investigation sont sans
cesse repoussées par la découverte de nouveaux faits. Véritable tonneau des

"I Lettre du 10 juin 1800 a Ignaz Aurelius Fessler, GA 111, 4, n° 543, p. 265.



REFLEXIONS SUR LE STATUT DE L'HISTOIRE CHEZ FICHTE 301

Danaides, la science historique est a I’infini incapable de saisir son objet et
s¢ transforme en une entreprise non seulement décourageante mais absurde.
«Autant compter des petits pois»!, pour reprendre la fameuse boutade de
Fichte'%. Loin de permettre I'«apprentissage de nous-mémes» escompté, la
science historique recele un principe de dispersion absolue.

Mais est-il I¢gitime de poser la question du sens? Il convient pour
¢claircir ce point de revenir sur la réponse a la sollicitation. qui coincide
avec I'engagement dans I'histoire. Comprendre la  sollicitation. c¢’est
comprendre qu'un «du sollst» m’est adressé, que. dans le concept d'un étre
libre hors de moi, I'on compte sur ma liberté. Pour peu que la sollicitation
ait ¢t¢ comprise, je suis forcé d'y répondre, flt-ce par une non-réponsc,
selon "usage que je décide de faire de ma liberté. En répondant au «Soll»
qui m’est adressé, je m’engage librement dans un processus d’autodétermi-
nation, de limitation de ma liberté. Cette limitation librement consentie ne
peut pas €tre une limitation par un &tre, en quel cas il y aurait contrainte
extérieure, mais uniquement par «une loi que je me donne a moi-méme»,
une «lot du vouloir», la «loi morale» (NM 218, B 169). Or, dans la mesure
ou I'entrée dans I'histoire consiste en une limitation morale de mes possibi-
lites d’action, 'histoire est d’emblée investie d'une dimension €thique et
lice & la question du sens. La question du sens n'est donc pas extérieure a
["histoire, introduite de fagon suspecte par le philosophe, elle est toujours
déja impliquée. Aussi siir que nous sommes des €tres conscients, nous nous
trouvons situés dans une spheére de relations interpersonnelles et investis
d’une responsabilité historique. C’est le cas €galement de I'historien. Déta-
cher T'histoire de I'éthique en voulant, au nom d’un idéal par ailleurs
parfaitement I¢gitime de scientificité, la réduire a une série de faits, revient
a en abstraire une dimension essentielle.

Une telle abstraction est toutefois irréalisable et I'id¢al de neutralité
chimérique. L histoire purement factuelle — qui ne pourrait, comme telle,
revendiquer la moindre utilité¢ puisqu’elle ne pourrait Ctre utile qu’en
fonction d’objectifs qui lui sont extérieurs, qui ne saurait en aucune fagon
étre édifiante puisqu’elle ne pourrait I'étre qu’en fonction d'un sens qui,
quel qu’il fit, lui serait radicalement hétérogene, et qui, par conséquent, ne
saurait étre qu'une science paradoxalement sans enseignement —, est une
simple vue de esprit. Tous les efforts que I"historien peut déployer pour
jouer le role d’un observateur absolument non impliqué par sa maticre et
sans point de vue, contemplant les événements terrestres comme depuis
Sirius, sont vains. Aussi s@rement que [historien s’est €levé a la
conscience, il est lui aussi engagé dans I’histoire, il a lul aussi une perspec-

' Boutade rapportée par Friedrich Schlegel dans sa lettre a4 Komer du
21 septembre 1796, cf. Fichte im Gesprdch, éd. Erich Fuchs, Stuttgart, [978. I,
n" 446, p. 375.



302 IVES RADRIZZANI

tive sur le monde, et son investigation est nécessairement orientée. Selon
une fameuse formule, I’histoire est fille de son temps. L’ historien qui n’a
pas pris conscience du caractere nécessairement subjectif de son enquéte
emprunte naivement & son époque tout I'appareil conceptuel qu’il met en
ceuvre, sans se soucier de l'origine de ses concepts et sans se¢ douter de la
perspective qui commande son approche des problemes et de ['idéologie
qu’il véhicule.

5. La responsabilité du philosophe face a ["histoire

Meéme si I’historien n’est plus obnubilé par I'idéal d’objectivité et s’il
est conscient de l'in¢vitable subjectivité de son approche, il reste incapable
de juger véritablement du sens des ¢vénements. Faire de ['histoire la fille
de son temps conduit bien & introduire un simulacre de sens dans ['histoire,
mais comme ce sens est relatif a 'époque, et comme chaque époque
produit ses propres valeurs et se trouve motivée par un intérét différent
dans son investigation du passé, il s’ensuit I’émiettement de la vérité histo-
rique en une multiplicité d’approches partielles, apparemment également
[€gitimes puisque I'historien ne dispose pas de criteres pour en juger, vala-
bles indépendamment des époques. L’historien n’est pas armé pour lutter
contre la dissolution historiciste de I'histoire, s’il n’est pas épaulé par la
philosophie, s’il n’est pas lui-méme philosophe.

Nous en venons a aborder le troisiéme aspect de la déduction philo-
sophique en relation a I'histoire. A ¢oté de la déduction de ['historicité
fondamentale de la conscience et la déduction de la non-déductibilité néces-
saire du cours effectif de 1’histoire, il doit étre également possible, selon
Fichte, de produire une déduction a priori des étapes que I'humanité doit
nécessairement franchir pour parvenir au systeme de la liberté qu’elle a en
point de mire, dés lors que, par son entrée dans I'histoire, elle s est engagée
dans la dialectique de la liberté. La these est que, s’il n’est pas possible de
déduire a priori le cours effectif que suivra I’histoire, faute de supprimer la
liberté, condition supréme de la conscience de soi, il est du moins possible
de tracer a priori le cours qu’elle devrait suivre pour atteindre le but de la
raison. Cela présuppose qu'indépendamment de ["action toujours imprévi-
sible des hommes, I'histoire comme cadre de la dialectique de la liberté
possede une structure fondamentale, liée & la structure méme de la raison et
donc déductible « pri()ri”. Pour le «philosophe traitant de [’histoire en
philosophe», ce cours a priori du «plan universel», cadre formel a I'inté-
rieur duquel vient s’inscrire le cours effectif de I’histoire, doit étre «clair

13 T T . - .
1 Cette déduction est exposée en particulier dans les deux premidres lecons du
Caractere de I'époque actuelle.



REFLEXIONS SUR LE STATUT DE L’HISTOIRE CHEZ FICHTE 303

indépendamment de toute histoire». Déduire un tel plan signifie montrer
qu’en vertu des lois de la raison et pour atteindre les fins de la raison,
"humanité doit nécessairement passer par un stade | avant de passer a un
stade 2 et par un stade 2 avant de passer & un stade 3; mais, comme il faut
soigneusement distinguer ce plan @ priori du cours effectif de I’histoire, il
est impossible de déduire ¢ priori combien de temps |’humanité aura besoin
pour passer d’un stade a ’autre, impossible de déduire a priori si I’huma-
nité, apres €tre passée du stade | au stade 2, continuera sa progression vers
le stade 3 ou ne rétrogradera pas au stade 1, impossible de déduire a priori
si elle atteindra jamais les stades 4 et 5.

Ce développement de la race humaine ne s’effectue pas d’un seul coup, a la
facon dont le philosophe le dépeint dans I'unité d’un tableau synoptique, mais il
est entravé par des forces qui lui sont étrangéres, et il ne s’effectue que progres-
sivement, 4 certaines époques, en certains lieux, dans certaines circonstances
particuligres, '

Etant donné que le moteur de I’histoire est la liberté, il faut toujours
compter avec la possibilité d’un retournement catastrophique. Aucun acquis
n’est définitif; tout progrés est réversible; tout appel a la liberté comporte
un risque. C’est "homme, par 1'usage qu’il fait de sa libert€, qui fagonne
I’histoire & I'image des buts qu’il se fixe, et ce but n’est pas nécessairement
le devoir, sans quoi sa liberté serait sacrifiée et il n’y aurait plus de place
pour I’éthique.

Indépendamment du cours effectif de I’histoire et de la part de rationa-
lit¢ guidant I’homme dans son action, le plan universel offre un «tableau
synoptique» des progrés possibles de I’humanité, servant d’étalon de
mesure pour évaluer I’apport respectif de chaque époque. Cest a la lumiere
seulement d’un tel plan que les événements prennent sens, comme illustra-
tion du progrés ou du recul de I’humanité par rapport a la poursuite de ses
fins.

[Le philosophe] n'utilise nullement Uhistoire dans le but de démontrer
quelque chose, étant donné que ses propositions ont déja €t€ prouvées par
avance, indépendamment de toute histoire, mais il Iutilise uniquement pour
illustrer, grice 4 des exemples de la vie concréte, ce que l'on comprend égale-
ment sans I’aide de Ihistoire. Par conséquent, & travers tout le cours du temps,
il ne retient dans sa sélection que les cas ot I'humanité progresse réellemen;
vers sa destination, laissant de coté et dédaignant tout le reste, étant donné
précisément qu’il ne se propose pas de prouver d’abord historiquemgnt que 1’hu-
manité doit parcourir ce chemin, I"ayant déja démontré philosophiquement, ¢t
qu'il ajoute uniquement en guise d’illustration  quelle occasion cetle progres-
sion est également apparue dans |’histoire. L

" CEA 150; SW VIL, 139.
15 .
Ibid.



304 IVES RADRIZZANI

Mais ce plan universel ne permet pas seulement d’orienter I'étude du
pass€, de donner sens aux faits que l'annaliste ne peut que juxtaposer, ¢l
de considérer de l'intérieur, en s’appuyant sur «l'esprit profond» des
époques ', cette dialectique de la liberté dont I'histoire constitue le cadre, il
doit ¢galement servir de guide a la construction rationnelle du futur et a
I"'engagement concret dans la pratique.

C’est ici que l'on voit surgir la dimension foncicrement activiste et
révolutionnaire de ['approche fichtéenne de @'histoire. Fort de sa connais-
sance des €tapes ultérieures que devra franchir 'Thumanité pour s approcher
de sa destination, le philosophe se voit incomber une lourde responsabilit¢
face a Uhistoire. Il doit d'une part, dans tous les domaines de lactivité
humaine (science, droit, politique, morale, religion, pédagogie...). exercer
une fonction critique par rapport a son €poque, cherchant a démasquer les
principes sur lesquels elle repose, a identifier les diverses positions qui s af-
frontent en son sein, et a assigner a chacune sa place par rapport au plan
universel; il doit, d’autre part, dans chacun de ces domaines, tracer la voie
a suivre pour passer aux ctapes ult€rieures. Il doit s’engager dans un
combat contre toutes les formes d’injustice sociale, contre toutes les dérives
politiques, morales ou religicuses, qui subsisteront tant que 'Etat de droit
n'aura pas ¢té réalisé et que le but de la raison ne sera pas atteint. 1l doit,
par son action, tenter d’exercer l'influence la plus large possible et d’en-
trainer dans ce combat les personnes les plus diverses. Toutefois, le philo-
sophe ne peut que chercher & éclairer I'enjeu des sollicitations adressées a
chacun par I'époque et contribucr a exercer une influence déterminante sur
la réponse & la sollicitation; mais, comme, par nature, la chaine de libert¢
ne progresse (ue par sauts, il ne peut ni exercer une influence condition-
nante, ni ¢tre certain de ’effet produit par son intervention.

16 Cf. CEA 151; SW VII, 140.



	Quelques réflexions sur le statut de l'histoire dans le système fichtéen

