
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 3: Approches de Fichte

Artikel: Quelques réflexions sur le statut de l'histoire dans le système fichtéen

Autor: Radrizzani, Ives

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381447

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991). P. 293-304

QUELQUES RÉFLEXIONS SUR LE STATUT
DE L'HISTOIRE DANS LE SYSTÈME FICHTÉEN

Ives Radrizzani

Résumé

L'approche transcendantale de l'histoire chez Fichte s'articule autour
de trois points: 1) déduction de Têtre-dans-Thistoire comme condition
transcendantale cle la conscience: 2) déduction cle T objectivité cle l'histoire
comme science a posteriori s'appliquant à des faits par essence non déductibles:

3) déduction du plan universel de l'histoire, qui détermine à la fois
le sens cle l'étude du passé et les principes qui doivent nécessairement

guider l'action humaine dans la production de l'histoire, sur le chemin du

«système de la liberté».

La thèse fondamentale de la philosophie transcendantale telle que Fichte
la conçoit est que «toute conscience est uniquement conscience de soi»;
dans cette perspective, la tâche de la partie principielle du système revient à

«prouver génétiquement que c'est de la conscience de nous-mêmes que
découle toute la conscience [que nous considérons] selon le point de vue

commun fcomme découlant de quelque chose d'extérieur à nous]»
Admettons à titre d'hypothèse que la philosophie transcendantale parvienne
à remplir cette tâche. Elle aura alors montré, par exemple, que la nature,
dans la mesure où nous en avons conscience (et en dehors de cette

conscience elle n'est rien pour nous), est un produit de cette conscience.

Prévenant l'objection qui se présente alors immédiatement à l'esprit: «Si la

nature est votre propre produit, comment pouvez-vous encore en tirer un

enseignement». Fichte rétorque que «cet apprentissage n'est rien d'autre

qu'un apprentissage de nous-mêmes»". Or. Fichte met l'histoire d'une
certaine façon sur le même pied que la physique, la définissant - au § 9 du

Caractère de l'époque actuelle consacré à la «détermination de l'essence de

1

Doctrine cle la Science Nova Methodo [= NMJ. trad. Ives Radrizzani,
Lausanne, 1989. p. 246 (traduction du manuscrit dit «de Krause» [= B], édité par
Erich Fuchs. Hamburg, 1982, p. 192: entre crochets et en italique, précision apportée

par la version parallèle du manuscrit dit «de Halle» [= A]. GA IV. 2, 197-198.
2 NM 260-261; B 204.



294 IVES RADRIZZANI

l'histoire» - comme une «partie de la science en général, à savoir, à côté

de la physique» comme la «seconde partie de l'empirie»3. En vertu de

cette analogie, l'histoire doit également n'être rien d'autre qu'un «apprentissage

de nous-mêmes». Mais l'histoire, en tant qu'étude des libres
interventions opérées par les hommes sur la nature à travers le fil du temps,
implique la liberté, et la liberté est. en tant que telle, non déductible. Il se

présente dès lors une grave question: comment, si l'histoire n'est effectivement

qu'un «apprentissage de nous-mêmes», permet-elle la connaissance

objective d'actes libres et donc non déductibles, pensés selon le point de

vue commun comme résultant d'êtres libres hors de nous et ne dépendant
donc pas de l'exercice de notre propre liberté? Comment, si toute
conscience découle de la conscience de soi, avoir connaissance des actes

non déductibles d'autrui?

C'est à cette question théorique engageant la cohérence de toute la position

transcendantale que nous voulons consacrer cet article. Notre propos
sera d'esquisser rapidement comment l'histoire en tant que science particulière

se rattache au reste du savoir; il s'agira, autrement dit, de relier l'histoire

à son support «métaphysique» - ou mieux, puisque ce terme peut
prêter à confusion, à son support transcendantal -, et d'examiner les

conséquences pratiques qui en découlent.

Si un savoir historique est censé être possible, il doit pouvoir être

rattaché au reste du système, il doit pouvoir être déduit, fût-ce dans sa non-
déductibilité même. Cette exigence tout à fait originale est liée à la conception

fichtéenne du savoir. Celui-ci en effet ne doit pas consister en un

agrégat de propositions isolées, tirées çà et là de l'expérience, mais doit
former un système, un tout organique, à l'intérieur duquel chaque élément

puisse être déduit du principe premier et ramener à lui. L'histoire ne peut

pas avoir de statut privilégié au sein de ce système, constituer un tout
séparé et autonome. Le système transcendantal. en raison du principe de

cohérence qui l'habite, doit être à même de l'intégrer dans sa déduction

génétique de ce qui se produit dans la conscience.

La déduction porte en particulier sur trois points. 1) Il convient en

premier lieu de déduire le fait même qu'«il y a de l'histoire». Puisque toute
conscience est censée être conscience de soi, la pensée doit découvrir en

elle-même le fondement de l'historicité. 2) Il s'agit en second lieu de

déduire la possibilité de la connaissance du passé, de fonder l'histoire

Le Caractère de l'époque actuelle [= CEAJ, trad. I. Radrizzani. Paris, 1990,

p. 140; SW VII, 129.
4 Dans la préface à la seconde édition du Concept (GA I, 2, 159), Fichte établit

la distinction entre la métaphysique comme «enseignement des prétendues choses en
soi» qu'il rejette et la métaphysique comme «déduction génétique de ce qui se

produit dans notre conscience» qu'il préconise.



REFLEXIONS SUR LE STATUT DE L'HISTOIRE CHEZ FICHTE 295

comme science a posteriori s'appliquant à des faits par essence non déductibles.

3) Il s'agit enfin de déduire les étapes que l'humanité peut franchir
au cours de cette dialectique de la liberté dont l'histoire constitue le cadre
et de déterminer projectivement les principes qui doivent nécessairement
guider l'action humaine dans la production de l'histoire, si l'humanité
entend progresser vers la réalisation du «système de la liberté» comme
idéal qu'elle s'est librement imposé en s'engageant dans le processus
historique. Pour prévenir d'emblée les contresens habituellement commis à

propos de cette partie de la philosophie de l'histoire que Fichte projetait de

développer dès les Conférences sur la destination du savant5 et qu'il
présente dans le Caractère cle l'époque actuelle sous le titre sans doute
malheureux de «plan universel», soulignons que, puisqu'il est question de

la réalisation du système de la liberté et que la liberté est par définition
imprescriptible, la détermination des principes rationnels devant guider l'action

pratique ne peut en aucun cas avoir de valeur contraignante, sinon tout
au plus dans une perspective éthique.

/. L'être-dans-T histoire comme condition transcendantale de la conscience

Toute démonstration consiste à «transmettre la vérité d'une proposition
connue à une autre». Pour pouvoir démontrer quelque chose à quelqu'un, il
faut donc que ce quelqu'un admette une vérité elle-même indémontrable,

un «postulat», qui procure la base d'accord minimale requise, faute de quoi
toute philosophie systématique serait impossible. Ce postulat, que Fichte
invite son interlocuteur à découvrir à travers l'expérience de l'intuition
intellectuelle, est le fait de la conscience. Une fois le postulat effectué, il
devient possible de «déduire», c'est-à-dire de dériver une chose d'une autre

par la mise en évidence des conditions qui ont dû être réunies pour réaliser

ce postulat. La déduction revêt la forme suivante: on pose A, mais pas de

A sans B, pas de B sans C, etc. Déduire l'historicité revient par conséquent
à montrer que l'historicité est une condition transcendantale de la

conscience. Comme il est impossible de restituer ici l'ensemble de la

chaîne des conditions établies au fil de la déduction, il suffira de rappeler
brièvement la déduction de l'intersubjectivité, étroitement liée à cette

déduction de l'historicité, puisque la réponse à la sollicitation, l'acte par

lequel l'individu se pose lui-même comme individu en relation et face à

autrui, coïncide avec l'entrée dans l'histoire.

5 Cf. Conférences sur la destination du savant, trad. Jean-Louis Vieillard-
Baron, Paris, 1969. p. 71 (GA I, 3. 53): «On peut [...] tracer le chemin de

l'humanité à partir des principes de la raison [...] on peut indiquer les degrés précis

par lesquels elle doit passer pour s'élever et atteindre un stade précis de la culture.»



296 IVES RADRIZZANI

En accord avec l'absoluité du principe du système, le moi ne peut se

poser que comme libre. Pour se poser comme libre, il doit se trouver

comme libre. Mais il ne peut se trouver comme libre que s'il a déjà fait

l'expérience de la liberté. Or, il ne peut pas faire une telle expérience sans

élaborer le concept d'une action libre. Mais il ne peut pas élaborer un tel

concept s'il n'a pas déjà fait l'expérience d'une action libre. Il n'est

possible de sortir de ce cercle qu'à la condition d'admettre une «limitation
originaire de la volonté» et, comme il ne peut y avoir de limitation pour le

moi que dans la mesure où il se l'attribue lui-même, «la limitation originaire

de la volonté ne peut rien signifier d'autre qu'une tâche pour le moi
de limiter soi-même sa volonté» (NM 222; B 172). Cette limitation, «je ne

peux pas la produire moi-même, car je ne pourrais la produire que selon un

concept d'elle, or je n'en ai pas; elle devrait alors être produite de l'extérieur,

mais alors elle ne serait pas pour moi, elle serait une chose en soi»

(NM 209; B 161). Il n'est possible d'expliquer la conscience de soi qu'à la
condition d'admettre que j'aie une connaissance de la tâche de libre
autodétermination sans pour autant l'avoir produite moi-même, puisque je ne

peux pas en former le concept. Cette tâche doit donc venir de l'extérieur,
elle doit m'avoir été suggérée par quelqu'un qui a déjà réalisé l'expérience
de la libre autodétermination et qui peut m'en communiquer le concept.
Nous devons donc admettre que «nous ne formons pas nous-mêmes le

premier concept, mais [que] nous le recevons» (NM 228; A 177). Ainsi, «la

raison individuelle ne peut pas être expliquée à partir d'elle-même»

(NM 228; B 177): je ne peux me poser qu'à la condition qu'une «sollicitation»

(Aufforderung) à m'autodéterminer m'ait été adressée et que je l'aie
comprise comme telle. De plus, si une sollicitation doit pouvoir m'être
adressée, elle doit pouvoir être perçue. La nature, en tant qu'elle doit être

structurée de manière à permettre de véhiculer la sollicitation, n'est plus
dès lors régie par les seules lois naturelles, elle devient la sphère de l'interaction

des libertés, la scène de l'histoire. Grâce au double jeu de la déduction

et de la perception de la sollicitation, le moi se trouve situé dans une
société constituée d'une pluralité de sujets qui se trouvent eux-mêmes dans

un rapport d'entre-sollicitation. A travers la sollicitation, je suis relié à la

chaîne de l'humanité et j'entre dans l'histoire. Or, comme la sollicitation
est condition de possibilité de la conscience de soi, lc fait d'entrer dans

l'histoire l'est également.

Si l'on examine de plus près cet acte par lequel le moi entre dans l'histoire,

il s'avère que le processus d'individuation que la sollicitation a rendu

possible est à la fois libre et conditionné tant formellement que matériellement.

Ce paradoxe apparent provient de ce cjue le fondement de ma causalité

réside en même temps hors de moi et en moi. Hors de moi, car si l'être
hors de moi n'avait pas agi causalement sur moi et ne m'avait pas adressé

une sollicitation, d'une façon générale je n'aurais pas pu entreprendre d'ac-



REFLEXIONS SUR LE STATUT DE L'HISTOIRE CHEZ FICHTE 297

tion. En outre, mon action est également conditionnée matériellement, car,
à travers la sollicitation, il m'est indiqué la sphère de mon action en

général. Aussi Masullo a-t-il pu écrire que «dans le processus de l'histoire,
la rencontre avec autrui décide de mon destin d'individu»6. Mais à l'intérieur

de la sphère qui lui est indiquée à travers la sollicitation, «le sujet a

choisi; il s'est donné à lui-même, absolument, la détermination la plus
proche qui délimite son action; c'est la détermination ultime de sa causalité
qui, seule, trouve uniquement et entièrement en lui son fondement»7.

«'Quelqu'un m'adresse une sollicitation' signifie que je dois lier quelque
chose à une série donnée de l'agir; ce quelqu'un commence et va jusqu'à
un certain point à partir duquel je dois prendre la relève.» Le fait que je
sois relié à une chaîne de l'agir ne dépend pas de moi, en cela je suis lié.
Mais comme la sollicitation est sollicitation à une activité libre, la façon
dont j'y réponds n'est pas déterminée, en cela je suis libre. «L'agir de

nombreux êtres raisonnables est une seule et unique chaîne», mais comme
«ce n'est pas une chaîne de nécessité physique puisqu'il est question d'êtres
raisonnables [et que là où des êtres raisonnables agissent cela se produit
avec liberté!, la chaîne progresse toujours par sauts [...]. La liberté consiste

en ce que de tous les possibles, seule une partie soit rattachée à la

chaîne»8. Par conséquent, chaque moment de l'histoire est certes déterminé,
mais non conditionné par les moments précédents.

2. L'histoire comme «analyse par la faculté de juger de ce qui est posé par¬

ti imagination»

Selon ce qui vient d'être dit, il semblerait que l'entrée dans l'histoire
soit conditionnée par l'existence d'êtres libres hors du moi, source de la

sollicitation et exerçant, à travers cette sollicitation, une influence déterminante

(mais non conditionnante) sur le moi. Or, en vertu du principe du

système transcendantal, il ne peut en être ainsi. Et, s'il est bien vrai que le

moi individuel qui est parvenu à la conscience ne peut pas expliquer son

éveil à la conscience sans admettre l'existence de tels individus hors de lui,
puisque l'être-sollicité-par-autrui et l'être-situé-dans-l'histoire sont autant de

conditions transcendantales de la conscience, il s'impose à la philosophie
transcendantale la tâche de rendre compte transcendantalement de la genèse

d'un tel mode d'explication. Conformément à la proposition fondamentale

selon laquelle toute conscience découle de la conscience de soi, la philo-

6 Aldo Masullo, La commanda come fondamento, Napoli, 1965, p. 135.

7 Fichte, Fondement du droit naturel, trad. Alain Renaut, Paris, 1984, p. 57;

GA I, 3, p. 349.
8 NM 295; B 232-233; entre crochets et en italique, complément de A 254.



298 IVES RADRIZZANI

sophie transcendantale ne peut s'accommoder de l'affirmation ontologique
de l'existence d'individus hors du moi; elle ne peut, sans renier son principe

et verser dans le dogmatisme, admettre qu'un hors-conscience puisse

agir sur le moi. Par conséquent, la philosophie transcendantale doit

compléter sa déduction de la nécessité de l'être-dans-l'histoire par la

démonstration qu'une telle déduction n'est liée à aucune affirmation ontologique,

à aucune proposition dogmatique sur l'hors-conscience. La tâche

revient à montrer qu'il est possible de rendre compte, de façon purement
interne, du passage du vouloir pur à la conscience empirique, qu'il est

possible d'expliquer, en faisant l'économie de toute intervention externe, la

genèse d'un moi se posant comme un corps déterminé au sein de la nature
et comme un individu déterminé au sein de la société à laquelle il est relié

par la chaîne de l'histoire.

Comme nous ne pouvons pas présenter ici cette genèse, d'une rare

complexité, dont la doctrine des catégories ainsi que la doctrine de l'imagination

productrice constituent la clé9, nous admettrons, à titre d'hypothèse,

que Fichte parvient à remplir la tâche qu'il se propose et nous nous contenterons

d'examiner quelles sont les implications qui en découlent pour la

philosophie de l'histoire. Au terme de la genèse, il s'avère que l'histoire
(tout comme l'espace, le temps, le corps, l'âme, la nature, la société) est

une constaiction du sujet, c'est plus précisément F «analyse par la faculté
de juger de ce qui est posé par l'imagination»10.

3. L'histoire comme «science empirique»

Selon ce qui vient d'être dit, il apparaît que, dans le système transcendantal,

l'histoire ne peut être qu'une construction du sujet, plus précisément,

pour utiliser la terminologie de Fichte, elle est un «produit de

l'imagination». Ce point, qui est délicat à comprendre et qui peut facilement
prêter à malentendu, demande quelques éclaircissements et nous amène à

aborder le problème de l'objectivité de la connaissance historique.
Commençons par préciser le vocabulaire. Le terme rendu en français par
«imagination», 1'«Einbildungskraft», littéralement la «faculté de produire
des images», doit être soigneusement distingué de «Phantasie», qui est une
production d'images fictives, d'images qui ne sont «pas vraies», c'est-à-dire
qui ne correspondent pas à un état du sujet sentant. L'imagination est le

J Sur ce point, nous nous permettons de renvoyer le lecteur à notre ouvrage
Le fondement de T intersubjectivité (à paraître) dans lequel nous avons consacré un
développement important à cette genèse.

10 La formule figure in: NM 260-261 (B 204), où elle est appliquée à la
physique.



REFLEXIONS SUR LE STATUT DE L'HISTOIRE CHEZ FICHTE 299

pouvoir fondamental de synthèse qui permet de stabiliser les données

toujours fluentes du sentiment dans des images consistantes. La fantaisie est

en quelque sorte l'imagination en tant qu'elle n'est pas tenue par l'enchaînement

de la réalité et qu'elle vagabonde de façon débridée. Faire de l'histoire

un produit de l'imagination n'implique nullement que l'histoire se

réduise à n'être qu'un gigantesque spectacle que la conscience s'organise
pour elle-même selon les règles qui lui plaisent, ni la thèse que l'histoire ne
soit qu'une fiction, voire un fantasme illusoire. Et dire que, du point de vue
transcendantal, le moi n'est pas dans l'histoire mais qu'il se pense seulement

comme étant dans l'histoire n'implique nullement qu'il aurait pu se

penser comme n'étant pas dans l'histoire. Au contraire, comme cela a

été démontré au point 1, l'engagement dans l'histoire est une condition
transcendantale de la conscience; je ne suis donc pas libre de me penser
comme pouvant ou non m'engager dans l'histoire; aussi sûrement que je
suis doué de conscience, je me trouve toujours déjà engagé dans l'histoire.

Par ailleurs, je suis sans doute libre de construire l'histoire comme je
veux. Je peux à mon gré faire coexister des personnes qui ont vécu à des

époques différentes, inventer des événements fantaisistes, infléchir le cours
d'une bataille dont j'aurais souhaité un autre dénouement, remodeler à mon

goût les époques. Je dois nécessairement être libre de produire toutes les

histoires-fictions concevables, car si je n'avais pas cette liberté, ce serait

une entorse fatale à l'absoluité du principe du système. En revanche, je ne

suis pas libre de construire arbitrairement l'histoire de telle ou telle façon.
si elle est censée avoir une validité objective, correspondre à la réalité,

c'est-à-dire s'appuyer sur l'état du sentiment. L'histoire ne peut revêtir de

validité objective que s'il y a harmonie entre l'état du sujet sentant et

l'image produite par l'imagination. Toute connaissance historique objective
doit donc s'appuyer sur une perception actuelle.

La preuve factuelle procède selon la forme suivante: il y a tout d'abord un
fait, parvenu jusqu'à notre époque, et que l'on peut voir de nos yeux, entendre
de nos oreilles, palper de nos mains. Ce fait ne peut être compris strictement

qu'à la condition d'en présupposer un autre, antérieur, qui ne nous est plus
perceptible. Donc, ce fait antérieur a. lui aussi, été autrefois perçu. Il faut
observer rigoureusement la règle consistant à n'estimer avoir démontré comme
fait antérieur que ce qui est absolument nécessaire à la compréhension du fait

encore présent; il ne faut, dans la preuve historique, accorder de crédit qu'à
l'entendement, et en aucune façon à la fantaisie. (CEA 147; SW VII. 136)

N'est un fait (Faktum) que ce qui tombe sous l'un ou l'autre des sens

humains. L'histoire consiste en la transmission de telles impressions des sens à

d'autres personnes, dont les sens n'ont pas été affectés par ce fait. N'est, à mes

yeux, démontré historiquement que le fait sans lequel un autre fait qui tombe

sous mes sens ne pourrait pas du tout être tel qu'il est. Tout fait dont la condition

ultime ne s'applique pas est, à mes yeux, indémontrable, et je ne soutiendrai

jamais la moindre affirmation à son sujet, ni jiour, ni contre. Tout fait dont

la présupposition aurait pour conséquence que quelque chose qui tombe sous



300 IVES RADRIZZANI

mes sens ne pourrait pas être tel qu'il est effectivement, est. à mes yeux, prouvé
(ire faux ".

Si la connaissance historique doit toujours s'appuyer sut des faits

actuellement perceptibles, c'est en raison de l'impossibilité de déduire a

priori le cours effectif de l'histoire, qui dépend de l'usage que les hommes
font de leur liberté - c'est parce que la chaîne de la liberté progresse
toujours «par sauts». Ainsi, la connaissance historique ne peut être qu'une
connaissance a posteriori, et l'histoire une science empirique, établie sur
des preuves factuelles.

4. L'enjeu pratique de la recherche historique

En tant que connaissance purement factuelle, l'histoire est dénuée de

sens, et cela à double titre. D'une part, loin d'être capable de restituer la

chaîne des déterminations de la liberté influant sur mon propre engagement
historique, elle ne livre que des faits bruts, reliés uniquement par la succession

chronologique. Sauf à outrepasser la sphère des faits, elle ne peut
s'élever à la connaissance des mobiles expliquant cette succession
chronologique, elle reste face à la chaîne de liberté dans un rapport d'extériorité
radicale. En effet, en raison de la finitude de la raison humaine, la liberté
ne peut pas être perçue immédiatement mais peut seulement être inférée,

conjecturée à partir de certains phénomènes. Or. une telle inference, qui
relève de l'interprétation, est interdite à l'histoire qui prétendrait s'en tenir
strictement aux faits. En tant que science purement factuelle, l'histoire est

condamnée à n'être qu'un catalogue de faits qu'elle ne comprend pas. Elle
ne peut pas non plus, sans se départir de sa neutralité, accorder davantage

d'importance à un fait plutôt qu'à un autre.

Le collectionneur de simples faits n'a pas le moindre point d'appui, pas de

fil conducteur, de support ferme, sinon la succession extérieure des années et
des siècles, sans aucunement tenir compte de leur contenu [...]. Il est annaliste.
[...] Dans chacune de ces époques, [...] les matériaux les plus divers se trouvent
juxtaposés et entremêlés [...]. Le simple historien empirique doit fidèlement
recueillir et juxtaposer ces éléments tels qu'il les trouve. (CEA 150-151.
SW VII. 140)

D'autre part, ce ne sont pas seulement les éléments de ce catalogue qui
sont dénués de sens, mais également l'entreprise même de constituer un tel

corpus, par nature indéfiniment extensible. A chaque instant, le présent est

englouti dans le passé qui s'enrichit sans discontinuer de nouveaux faits à

emmagasiner. Pour chaque époque, les limites de l'investigation sont sans

cesse repoussées par la découverte de nouveaux faits. Véritable tonneau des

11 Lettre du 10 juin 1800 à Ignaz Aurelius Fessier. GA III. 4. n" 543. p. 265.



REFLEXIONS SUR LE STATUT DE L'HISTOIRE CHEZ FICHTE 301

Danaïdes. la science historique est à l'infini incapable de saisir son objet et
se transforme en une entreprise non seulement décourageante mais absurde.
«Autant compter des petits pois»!, pour reprendre la fameuse boutade de

Fichte ". Loin de permettre ['«apprentissage de nous-mêmes» escompté, la

science historique recèle un principe de dispersion absolue.

Mais est-il légitime de poser la question du sens? 11 convient pour
éclaircir ce point de revenir sur la réponse à la sollicitation, qui coïncide
avec l'engagement dans l'histoire. Comprendre la sollicitation, c'est
comprendre qu'un «du sollst» m'est adressé, que. dans le concept d'un être
libre hors de moi, l'on compte sur ma liberté. Pour peu que la sollicitation
ait été comprise, je suis forcé d'y répondre, fût-ce pat une non-réponse,
selon l'usage que je décide de faire de ma liberté. En répondant au «Soll»
qui m'est adressé, je m'engage librement dans un processus d'autodétermination,

de limitation de ma liberté. Cette limitation librement consentie ne

peut pas être une limitation par un être, en quel cas il y aurait contrainte
extérieure, mais uniquement par «une loi que je me donne à moi-même»,
une «loi du vouloir», la «loi morale» (NM 218. B 169). Or. dans la mesure
où l'entrée dans l'histoire consiste en une limitation morale de mes possibilités

d'action, l'histoire est d'emblée investie d'une dimension éthique ct
liée à la question du sens. La question du sens n'est donc pas extérieure à

l'histoire, introduite de façon suspecte par le philosophe, elle est toujours
déjà impliquée. Aussi sûr que nous sommes des êtres conscients, nous nous

trouvons situés dans une sphère de relations interpersonnelles ct investis

d'une responsabilité historique. C'est le cas également de l'historien. Détacher

l'histoire de l'éthique en voulant, au nom d'un idéal par ailleurs

parfaitement légitime de scientificité. la réduire à une série de faits, revient
à en abstraire une dimension essentielle.

Une telle abstraction est toutefois irréalisable et l'idéal de neutralité

chimérique. L'histoire purement factuelle - qui ne pourrait, comme telle,

revendiquer la moindre utilité puisqu'elle ne pourrait être utile qu'en
fonction d'objectifs qui lui sont extérieurs, qui ne saurait en aucune façon

être édifiante puisqu'elle ne pourrait l'être qu'en fonction d'un sens qui.

quel qu'il fût, lui serait radicalement hétérogène, et qui. par conséquent, ne

saurait être qu'une science paradoxalement sans enseignement -. est une

simple vue de l'esprit. Tous les efforts que l'historien peut déployer pour
jouer le rôle d'un observateur absolument non implique par sa matière et

sans point de vue, contemplant les événements terrestres comme depuis

Sirius, sont vains. Aussi sûrement que l'historien s'est élevé à la

conscience, il est lui aussi engagé dans l'histoire, il a lui aussi une perspec-

12 Boutade rapportée par Friedrich Schlegel dans sa lettre à Körner du

21 septembre 1796. cf. Fichte im Gespräch, cd. Erich Fuchs. Stuttgart. 1978. I.

n" 446. p. 375.



302 IVES RADRIZZANI

tive sur le monde, et son investigation est nécessairement orientée. Selon

une fameuse formule, l'histoire est fille de son temps. L'historien qui n'a

pas pris conscience du caractère nécessairement subjectif de son enquête

emprunte naïvement à son époque tout l'appareil conceptuel qu'il met en

œuvre, sans se soucier de l'origine de ses concepts et sans se douter de la

perspective qui commande son approche des problèmes et de l'idéologie
qu'il véhicule.

5. La responsabilité du philosophe face à l'histoire

Même si l'historien n'est plus obnubilé par l'idéal d'objectivité et s'il
est conscient de l'inévitable subjectivité de son approche, il reste incapable
de juger véritablement du sens des événements. Faire de l'histoire la fille
de son temps conduit bien à introduire un simulacre de sens dans l'histoire,
mais comme ce sens est relatif à l'époque, et comme chaque époque

produit ses propres valeurs et se trouve motivée par un intérêt différent
dans son investigation du passé, il s'ensuit Fémiettement de la vérité historique

en une multiplicité d'approches partielles, apparemment également
légitimes puisque l'historien ne dispose pas de critères pour en juger, valables

indépendamment des époques. L'historien n'est pas armé pour lutter
contre la dissolution historiciste de l'histoire, s'il n'est pas épaulé par la

philosophie, s'il n'est pas lui-même philosophe.
Nous en venons à aborder le troisième aspect de la déduction

philosophique en relation à l'histoire. A côté de la déduction de l'historicité
fondamentale de la conscience et la déduction de la non-déductibilité nécessaire

du cours effectif de l'histoire, il doit être également possible, selon

Fichte, de produire une déduction a priori des étapes que l'humanité doit
nécessairement franchir pour parvenir au système de la liberté qu'elle a en

point de mire, dès lors que. par son entrée dans l'histoire, elle s'est engagée
dans la dialectique de la liberté. La thèse est que, s'il n'est pas possible de

déduire a priori le cours effectif que suivra l'histoire, faute de supprimer la

liberté, condition suprême de la conscience de soi, il est du moins possible
de tracer a priori le cours qu'elle devrait suivre pour atteindre le but de la

raison. Cela présuppose qu'indépendamment de l'action toujours imprévisible

des hommes, l'histoire comme cadre de la dialectique de la liberté
possède une structure fondamentale, liée à la structure même de la raison et

donc déductible a priori^. Pour le «philosophe traitant de l'histoire en

philosophe», ce cours a priori du «plan universel», cadre formel à l'intérieur

duquel vient s'inscrire le cours effectif de l'histoire, doit être «clair

Cette déduction est exposée en particulier dans les deux premières leçons du

Caractère de l'époque actuelle.



REFLEXIONS SUR LE STATUT DE L'HISTOIRE CHEZ FICHTE 303

indépendamment de toute histoire». Déduire un tel plan signifie montrer
qu'en vertu des lois de la raison et pour atteindre les fins de la raison,
l'humanité doit nécessairement passer par un stade 1 avant de passer à un
stade 2 et par un stade 2 avant de passer à un stade 3; mais, comme il faut

soigneusement distinguer ce plan a priori du cours effectif de l'histoire, il
est impossible de déduire a priori combien de temps l'humanité aura besoin

pour passer d'un stade à l'autre, impossible de déduire a priori si l'humanité,

après être passée du stade 1 au stade 2, continuera sa progression vers
le stade 3 ou ne rétrogradera pas au stade 1, impossible de déduire a priori
si elle atteindra jamais les stades 4 et 5.

Ce développement de la race humaine ne s'effectue pas d'un seul coup, à la

façon dont le philosophe le dépeint dans l'unité d'un tableau synoptique, mais il
est entravé par des forces qui lui sont étrangères, et il ne s'effectue que
progressivement, à certaines époques, en certains lieux, dans certaines circonstances
particulières.I4

Etant donné que le moteur de l'histoire est la liberté, il faut toujours

compter avec la possibilité d'un retournement catastrophique. Aucun acquis

n'est définitif; tout progrès est réversible; tout appel à la liberté comporte
un risque. C'est l'homme, par l'usage qu'il fait de sa liberté, qui façonne

l'histoire à l'image des buts qu'il se fixe, et ce but n'est pas nécessairement

le devoir, sans quoi sa liberté serait sacrifiée et il n'y aurait plus de place

pour l'éthique.

Indépendamment du cours effectif de l'histoire et de la part de rationalité

guidant l'homme dans son action, le plan universel offre un «tableau

synoptique» des progrès possibles de l'humanité, servant d'étalon de

mesure pour évaluer l'apport respectif de chaque époque. C'est à la lumière

seulement d'un tel plan que les événements prennent sens, comme illustration

du progrès ou du recul de l'humanité par rapport à la poursuite de ses

fins.

[Le philosophe] n'utilise nullement l'histoire dans le but de démontrer

quelque chose, étant donné que ses propositions ont déjà été prouvées par

avance, indépendamment de toute histoire, mais il l'utilise uniquement pour
illustrer, grâce à des exemples de la vie concrète, ce que l'on comprend également

sans l'aide de l'histoire. Par conséquent, à travers tout le cours du temps,

il ne retient dans sa sélection que les cas où l'humanité progresse réellement

vers sa destination, laissant de côté et dédaignant tout le reste, étant donne

précisément qu'il ne se propose pas de prouver d'abord historiquement que 1

humanité doit parcourir ce chemin, l'ayant déjà démontré philosophiquement, et

qu'il ajoute uniquement en guise d'illustration à quelle occasion cette progression

est également apparue dans l'histoire. '•

14 CEA 150; SW VII. 139.



304 IVES RADRIZZANI

Mais ce plan universel ne permet pas seulement d'orienter l'étude du

passé, de donnei" sens aux faits que l'annaliste ne peut que juxtaposer, et

de considérer tie l'intérieur, en s'appuyant sur «l'esprit profond» des

époques16, cette dialectique de la liberté dont l'histoire constitue le cadre, il
doit également servir de guide à la construction rationnelle du futur et à

l'engagement concret dans la pratique.
C'est ici que l'on voit surgir la dimension foncièrement activiste et

révolutionnaire de l'approche fichtéenne de l'histoire. Fort de sa connaissance

des étapes ultérieures que devra franchir l'humanité pour s'approcher
de sa destination, le philosophe se voit incomber une lourde responsabilité
face à l'histoire. Il doit d'une part, dans tous les domaines de l'activité
humaine (science, droit, politique, morale, religion, pédagogie...), exercer
une fonction critique par rapport à son époque, cherchant à démasquer les

principes sur lesquels elle repose, à identifier les diverses positions qui
s'affrontent en son sein, et à assigner à chacune sa place par rapport au plan
universel; il doit, d'autre part, clans chacun de ces domaines, tracer la voie
à suivre pour passer aux étapes ultérieures. 11 doit s'engager dans un

combat contre toutes les formes d'injustice sociale, contre toutes les dérives

politiques, morales ou religieuses, qui subsisteront tant que l'Etat de droit
n'aura pas été réalisé et que lc but de la raison ne sera pas atteint. Il doit,

par son action, tenter d'exercer l'influence la plus large possible et

d'entraîner dans ce combat les personnes les plus diverses. Toutefois, le philosophe

ne peut que chercher à éclairer l'enjeu des sollicitations adressées à

chacun par l'époque et contribuer à exercer une influence déterminante sur
la réponse à la sollicitation: mais, comme, par nature, la chaîne de liberté

ne progresse que par sauts, il ne peut ni exercer une influence conditionnante,

ni être certain de l'effet produit par son intervention.

Cf. CEA 151: SW VII. 140.


	Quelques réflexions sur le statut de l'histoire dans le système fichtéen

