
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 3: Approches de Fichte

Artikel: La méthode déductive dans la seconde exposition de la doctrine de la
science

Autor: Perrinjaquet, Alain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991) P. 275-292

LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE
EXPOSITION DE LA DOCTRINE DE LA SCIENCE1

Alain Perrinjaquet

Résumé

Fichte a voulu édifier un système rigoureusement déductif en pariant
d'un principe certain. Après avoir rappelé que cette déduction progresse de
la conscience de soi à ses conditions de possibilité (1), nous montrerons
qu'elle forme une chaîne de syllogismes hypothétiques (2). Ceci nous
amènera à examiner si la WL présuppose la logique ou, au contraire, peut
la fonder (3-4). Nous relèverons enfin que la méthode deductive de Fichte
présuppose encore des règles que la logique ne peut nous fournir, mais que
nous ne pouvons découvrir que par une intuition intellectuelle semblable à

celle qui nous révèle le principe (5-6).

Fichte, on le sait, a voulu compléter la philosophie de Kant et, stimulé

par l'exemple et les insuffisances de K.L. Reinhold, la déduire d'un principe

unique. Une étude détaillée de ce principe dépassant de loin les limites
qui nous sont imparties, nous nous pencherons surtout sur la méthode par
laquelle Fichte pense pouvoir dériver des énoncés évidents du principe, lui-
même supposé évident, et sur la validité de cette méthode. Dans ce but,
nous évoquerons rapidement la forme que la réflexion philosophique prend
dans les écrits que l'on peut regrouper sous le terme de «deuxième exposition

de la doctrine de la science (ci-dessous: WL)»", c'est-à-dire dans les

textes qui, s'échelonnant entre 1796 et 1801, trahissent une parenté de

démarche avec les leçons sur la W.L. "nova methodo", tenues par Fichte
entre 1796 et 17993. Nous ne pourrons pas aborder, si ce n'est en passant,

' Je remercie Marco Ivaldo (Naples), Catherine Loetscher (Neuchâtel), Gerhard
Seel (Berne) et Daniel Schulthess (Neuchâtel), qui ont bien voulu relire mon
manuscrit et me prodiguer de précieux conseils.

2 Nous empruntons le terme «deuxième exposition de la WL» à Luigi Pareyson.
Cf.: Fichte. Il sistema della libertà, Ed. di «Filosofia», Torino, 19501, Mursia,
Milano, I9762, 249-253, pour des remarques historiques et la liste des œuvres de
cette période.

3 Abréviations: WL: Wissenschaftslehre; Rez. Aen.: Rezension des Aenesidemus

(1793-94); BE: Über den Begriff der WL (1794); NR: Grundlage des Naturrechts



276 ALAIN PERRINJAQUET

la question du rapport entre la méthode deductive de cette exposition et

celle de la première exposition4.

Cette méthode peut soulever des objections. Nous chercherons à

répondre à ces objections, souvent envisagées par l'auteur lui-même, en

examinant quelques déclarations de Fichte sur la méthodologie philosophique

et sur le rapport de la philosophie à la logique, que nous emprunterons

non seulement à des textes de la deuxième exposition5, mais aussi à

Sur le concept de la WL (1794: BE) et à d'autres textes de la même

époque, là où les thèses présentées dans ces textes nous semblent déjà
rendre compte de traits de méthode communs aux deux premières expositions

de la WL.

nach Principien der WL (1796-1797); l.Ein & 2.Ein: Erste (resp. Zweite) Einleitung
in die WL (1797); PV: Vorlesungen über Logik und Metaphysik Nach Planners
philosophischen Aphorismen (1797); VE: Versuch einer neuen Darstellung der WL

(1798); NMK: WL "nova methodo". Ms. Krause, Hamburg, Meiner, 1982;
NMH: WL "nova methodo", Ms. Halle; SB: Sonnenklarer Bericht (1801).

Traductions: RMM: «La recension de l"'Enésidème" par Fichte», in: Revue de

Métaphysique et de Morale 78 (1973), 363-384; EPC: Essais philosophiques choisis
(1794-1795), Paris, Vrin, 1984; OCPP: Œuvres choisies de philosophie première...,
Paris, Vrin, 1980; FDN: Fondements du droit naturel..., Paris, PUF, 1984; DSNM:
La Doctrine de la Science Nova Methodo, Lausanne, L'Age d'homme, 1989; RCJ:

Rapport clair comme le jour, Paris, Vrin, 19852 (1926').
Nous citons Fichte d'après l'édition de l'Académie [GA 11,1 2..., IV 2]; nous

donnons le numéro des lignes de cette édition après celui de la page, en exposant.
On trouvera entre crochets la pagination des Œuvres publiées par LH. Fichte [SW I,

II..., XI], suivie de celle de la traduction française (appelée par les abréviations
indiquées ci-dessus), lorsque celle-ci existe. Nous donnons néanmoins la plupart du

temps nos propres traductions.
Symboles logiques: '~': négation ("non-"); 'zz>': implication ("si...alors"); '=':

identité.
4 Rappelons toutefois que la «nouvelle méthode» à laquelle font allusion les

titres des leçons de 1796-1799 est une méthode d'exposition (dans le programme des

cours pour le semestre d'hiver 1796/97, par exemple, elles sont annoncées comme
suit: «Io. G. Fichte, fundamenta philosophiae transeendentalis (die
Wissenschaftslehre) nova methodo, et longe expeditiori exponet» [cf. GA IV 2,

4], le complément de moyen «nova methodo» se rapporte donc clairement au verbe

«exponere»). Ce n'est donc pas sur la nouveauté de sa méthode de déduction que
Eichte insiste, quoiqu'il relève aussi dans ses cours un certain nombre de différences
entre les deux expositions sur ce point (cf. NMK, § 2, 44-46 [DSNM 83-85] & §

6, 72-76 [DSNM 113-117]). On sait que Fichte a rapidement été insatisfait de

l'exposition de 1794: cf. la Préface à DSNM (11-13) par I. Radrizzani. Sur le

rapport entre la méthode de la lrc exposition et celle de la seconde, on trouvera
de précieuses analyses dans l'ouvrage cité de Pareyson (2e édition), notamment
aux pages 176-177, 247-248 & 287-291.

3 Notamment: l.Ein/2.Ein [1797], PV [1797], SB [1801].



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 277

/. Les conditions de possibilité de la conscience de soi

La conscience de soi est le point de départ du système fichtéen, mais
la conscience empirique de soi est un fait de conscience, c'est-à-dire
quelque chose qui se présente comme donné à la conscience. Or ce n'est

qu'a posteriori qu'un fait de conscience peut être connu, à la suite d'un
sentiment interne. De cette façon, on ne peut montrer ni la nécessité de la

conscience de soi, ni même sa possibilité: non seulement elle pourrait être

contingente, mais elle pourrait encore être une illusion inexplicable.
L'expliquer comme possible et nécessaire pour notre expérience, c'est indiquer
le fondement d'un trait constitutif universel et nécessaire de l'expérience,
ce qui présuppose de sortir de l'expérience6. C'est donc non dans la
conscience empirique de soi que la philosophie peut trouver son principe,
mais dans la conscience pure à laquelle accède celui qui, entreprenant de

philosopher radicalement, pense le «je pense» et s'aperçoit qu'il peut faire

abstraction de tout objet de conscience, mais pas du moi; cette conscience

est une intuition intellectuelle et une activité (Tathandlung), quelque chose

de produit par le sujet philosophant7. Elle est contingente, car produite
librement par le sujet8, mais sa possibilité est explicable: Fichte montre

que cette conscience, dont le philosophe connaît la réalité au moyen d'une

expérience intellectuelle9, est possible sous l'hypothèse de la réalité d'un
certain nombre d'autres entités, qui sont donc conditions nécessaires de

possibilité de la conscience de soi; Fichte les appelle aussi des représentations

nécessaires^. A chaque pas de la déduction, la conscience de soi

apparaît donc incompréhensible sans une certaine autre conscience, sans

une certaine représentation". S'il doit y avoir une conscience de soi, il
doit donc y avoir cette représentation; or le philosophe sait à partir de son

expérience intellectuelle, c'est-à-dire a priori, qu'il y a une conscience de

6 Cf. NMK, 12-14 [DSNM 52-53] & § 7, 20-22 [DSNM 59-61],
7 Cf. NM" S 1, GA IV 2, 29'8 [DSNM 68].
8 Cf. l.Ein § 7, GA I 4, 204"l8 [SW I. 445; OCPP 261] et NMK § 3,

46-51 [DSNM 87-91].
9 Cf. NMK § 1, 34-35 [DSNM 74]). Cf. aussi NMK, 21 [DSNM 60].
10 Cf. I. Ein § 7, GA I 4, 205"" [SW I, 446; OCPP 261-262]. Comme le

déclare Martial Guéroult, «La possibilité de la conscience de soi, c'est, dans la WL,
la réplique de la possibilité de l'expérience dans le Kantisme» (Evolution et

structure cle la «Doctrine de la science», Paris, Les Belles lettres, 1930, Hildesheim,
Olms, 1982-, 168).

1 ' Ce n'est d'ailleurs pas seulement la possibilité des concepts dégagés dans la

déduction qui reste imparfaitement claire avant le terme de la démarche, mais même
leur sens exact. Cf. SB, GA I 7. 236B-237!2 & 244l72-' [SW II, 384-385
& 392; RCJ 76-77 & 85].



278 ALAIN PERRINJAQUET

soi, il sait donc a priori que cette représentation est nécessaire12. Mais
cette représentation se révèle à son tour incompréhensible sans une
nouvelle représentation, et ainsi de suite. Le système progresse donc par
une démarche qui le fait remonter du conditionné à la condition,
conformément aux lois du syllogisme hypothétique13.

2. Le modus ponendo ponens

Prenons pour exemple de cette démarche les 3 premiers théorèmes des

Fondements du droit naturel. On pourra considérer chacun d'entre eux
comme la majeure d'un syllogisme hypothétique, plus précisément d'un
modus ponendo ponens: (I) Si un être rationnel fini est conscient de soi

(«se pose»), alors il s'attribue une libre action causale (Wirksamkeit) qui
s'exerce dans un monde sensible en dehors de lui14 [majeure: p zd q]; or, un
être rationnel fini est conscient de soi [mineure: p]; donc il s'attribue une
libre action causale dans un monde sensible en dehors de lui [conclusion:
q]. (II) S'il s'attribue une libre action causale dans un monde sensible en
dehors de lui, alors il attribue à d'autres êtres finis une même action s'exerçant

dans le même monde, donc il reconnaît d'autres êtres rationnels finis
en dehors de lui [maj.: q zd r[; or il s'attribue une telle action [min.: q;
selon I]; donc etc. [conci.: rj. (III) S'il reconnaît d'autres êtres rationnels
finis en dehors de lui, auxquels il attribue une libre action causale s'exerçant

dans le monde sensible, alors il se pose comme se trouvant avec eux
dans une relation déterminée, qu'on appelle la relation juridique16 [maj.:
r zd s], or il reconnaît de tels êtres en dehors de lui, auxquels il attribue

une telle activité [min: r; selon II], donc etc. [conci.: s].

12 Cette nécessité a priori n'est pourtant pas absolue: s'il y a connaissance

objective (ou conscience en général), alors il doit y avoir conscience de soi.
13 On trouvera au § 7 de la 1 .Ein un exposé fort clair de cette démarche (GA I

4. 205" 208' [SW I, 446-449; OCPP 261-264]). Cf. aussi SB. GA I 7.
2231821 [SW II, 367; RCJ 59].

14 Cf. Théorème I (§ 1): «Un être rationnel fini ne peut pas se poser lui-même
sans s'attribuer une libre causalité» (NR. GA I 3, 329" |SW III, 17; FDN 33) et

Conséquence (§ 2): «Par cet acte de poser sa faculté de causalité libre, l'être
rationnel pose et détermine un monde sensible en dehors de lui» (ibid.,
GA 3352 ' [SW 23; FDN 40]).

15 Cf. Théorème II (§ 3): «L'être rationnel fini ne peut pas s'attribuer à

lui-même une libre causalité dans le monde sensible sans l'attribuer aussi à d'autres,

par conséquent sans admettre aussi d'autres êtres rationnels finis hors de lui» (ibid.,
3406-8 [SW 30; FDN 461).

16 Cf. Théorème III § 4): «L'être rationnel fini ne peut admettre d'autres êtres

rationnels finis en dehors de lui, sans se poser comme se tenant avec eux dans une
relation déterminée, que l'on nomme la relation juridique» (ibid.. GA 3492"'1,

SW 41; FDN 56).



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 279

Quels sont les problèmes posés par ce type de déduction? Fichte les

discute à plusieurs reprises, notamment dans la Seconde introduction de
1797. Il y déclare que prouver quelque chose à quelqu'un, c'est lui montrer
«qu'une certaine certitude est déjà contenue dans une autre, qu'il reconnaît
de lui-même comme telle, d'après les lois de la pensée qu'il nous accorde

également, et qu'il accepte nécessairement la première, puisqu'il assure

accepter la seconde.» Il en conclut que «toute communication de la conviction

par une preuve présuppose donc que les deux parties soient d'accord
sur une chose au moins»17. On retrouve ici l'affirmation fichtéenne bien
connue que la philosophie doit partir d'un principe indémontrable18, qui
devra de plus, pour éviter les «malentendus des philosophes» déjà évoqués

par Reinhold1 être immédiatement clair et certain. Mais on remarquera
que Fichte avouait dans la phrase précédente que les deux interlocuteurs
doivent être d'accord sur deux choses au moins, à savoir sur une «certitude»

qui sera le principe de la déduction, mais aussi sur les lois de la
pensée20. Or ces lois de la pensée dont a besoin la déduction de la WL sont
de deux sortes: celles qui garantissent la validité du modus ponens, d'une

part, celles qui permettent d'établir la relation d'implication entre la proposition

concédée 'p' et la proposition à prouver 'q' d'autre part. Les

premières sont celles qui sont formalisées dans la logique des propositions
depuis les Stoïciens; les secondes comprennent d'une part la «loi de

l'opposition», qui est pour Fichte la loi fondamentale de notre entendement et qui
détermine à chaque fois la forme du nouveau concept (nous en parlerons
dans notre point 5) et, d'autre part, les lois de l'intuition intellectuelle, qui
en donnent la matière.

On voit bien que c'est ce dernier groupe qui posera des problèmes. Dans
le raisonnement par chaînes de syllogismes hypothétiques, ce n'est pas tout
d'abord le passage de la majeure à la conclusion, via la mineure, qui fait
problème (car ce passage est non seulement corroboré par les règles de la

logique, mais encore intuitivement évident), mais bien l'établissement de la

proposition conditionnelle qui fonctionne comme majeure [p 3 q; q 3 r;
r 3 s, etc.]21. Aucune loi de la logique formelle ne permet de construire ces

17 2.Ein § 10, GA I 4, 26022" [SW I, 508-509; OCPP 3051.
18 Cf. BE § 2, GA I 2. 12020-12110 [SW I, 47-48; EPC 38-39| NMK.

§ 1, 27-28 [DSNM 67-68].
19 Dans le titre même de son ouvrage de 1790: Beiträge zur Berichtigung

bisheriger Mißverständnisse der Philosophen (Jena, bei J. M. Mauke) et dans les

chapitres II (en particulier aux pp. 95 à 102 et 109 à 120) et V (en particulier aux

pp. 341 à 360).
20 Cette double présupposition était déjà signalée dans BE § 1, GA I 2,

1162012 [SW I, 43; EPC 341, et, de façon très claire, dans le § 7 de la l.Ein: cf.
GA I 4, 205"-2062 [SW I, 446; OCPP 262].

21 Qu'il s'agisse des syllogismes principaux ou de syllogismes subordonnés,



280 ALAIN PERRINJAQUET

propositions, de passer, en partant de 'p' tout seul, à 'q' ou 'r', de sortir de la

tautologie. Il est vrai que dans les premiers paragraphes des Fondements du
droit naturel, que nous avons pris comme exemple, on trouvera une
argumentation complexe (nommée "preuve") justifiant la majeure, argumentation
dans laquelle on pourra trouver des syllogismes subordonnés22; le problème
consistant à construire la majeure du syllogisme le plus subordonné subsiste

pourtant.
La WL devra donc à chaque fois recourir à une méthode propre pour

montrer que "si le premier, alors le second", pour montrer au lecteur qu'il
ne peut pas penser distinctement 'p' sans penser 'q'. Il n'est toutefois pas
possible de le contraindre et ce n'est que dans une intuition intellectuelle
qu'il peut se persuader de l'évidence de la liaison entre 'p' et 'q'. De plus,
on ne peut pas parler de "lois" de l'intuition intellectuelle dans le sens où

l'on parle des "lois" du modus ponens ou de la «loi de l'opposition»:
celles-ci fournissent des critères de vérité purement formels (elles concluent
vi formae), contrairement aux "lois" de l'intuition intellectuelle, qui pourtant

sont bien pour Fichte des lois de la pensée Partout, nous dit Fichte,
l'intuition est le fondement du concept: nous ne pouvons rien produire par
la pensée, mais seulement penser, ou conceptualiser (begreifen) ce que nous
intuitionnons immédiatement, c'est-à-dire déterminer notre intuition par la

pensée d'un opposé23. Ainsi, à chaque fois qu'il s'agira d'établir un

nouveau théorème de la WL, de former la majeure d'un nouveau
syllogisme en liant la conclusion du syllogisme précédent (q) à une nouvelle
condition de possibilité de la conscience de soi (r), qui conditionnera immé-

Fichte insiste surtout sur la «preuve» permettant d'établir la majeure. Celle-ci
établie, il se soucie généralement assez peu d'insister sur le raisonnement par modus

ponens qui permet de passer à l'examen du théorème suivant. L'essentiel de la
WL nova methodo, par exemple, est consacré à l'établissement des majeures des

syllogismes dont l'agencement formel est le plus souvent laissé aux soins de

l'auditeur.
22 Ainsi, le théorème III est prouvé par un syllogisme hypothétique, que Fichte

présente, cette fois, explicitement sous sa forme syllogistique, pour rendre le concept
établi «plus distinct et plus accessible»: cf. NR § 4. GA I 3, 3521"3 [SW III, 44;
FDN 59| (majeure). GA 3531 2 [SW 45: FDN 61] (mineure) et GA 3589"11

[SW 52; FDN 67] (conclusion). Il nous a cependant paru plus accessible de donner

pour exemple des syllogismes plus généraux, tels que ceux qui constituent
l'armature des §§ I à 4 du NR. quoique, en toute rigueur, ce soient bien sûr les

syllogismes les plus subordonnés qui font problème.
23 Cf. SB. GA I 7. 2242o:<' [SW II, 368: RCJ 60], ainsi que 2.Ein § 10.

GA I 4. 2591218 [SW I. 507; OCPP 304] et l.Ein § 7, GA I 4, 2048IS &
20639-207' [SW I. 445 & 448; OCPP 261 & 263],

24 Cf. NMK. 20 [DSNM 591.
25 Cf. 2.Ein § 7. GA I 4. 24522-2465 [SW I, 492; OCPP 293]. Or

l'intuition peut être sensible ou intellectuelle et l'une ne serait pas possible sans

l'autre; cf. 2.Ein § 5, GA I 4, 21635-2194 [SW I, 463-465; OCPP 272-274].



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 281

diatement q et médiatement la conscience de soi, ce n'est pas une pensée
ou une loi de l'entendement, même pas la «loi de l'opposition», qui pourra
nous donner la matière de la nouvelle «représentation nécessaire» et sa

certitude, mais seulement une intuition intellectuelle26; le contenu de cette
intuition sera ensuite «déterminé» par son opposition avec le contenu de la

représentation dont la nécessité était déjà connue, devenant ainsi un

concept.

Ce résultat pourra sembler paradoxal. Posons que 'p' signifie "je suis
conscient de A" et 'q' "je suis conscient de B"; l'intuition nous apprend

que 'p zd q', que nous ne pouvons pas penser 'A' tout seul. 'B', que nous
devons nécessairement penser en plus, est ensuite déterminé par l'entendement

au moyen de la loi de l'opposition, si bien qu'il se présente à certains
égards comme un 'non-A'27. La déduction de la proposition conditionnelle
nécessaire au modus ponens se présente donc d'une certaine façon sous la
forme: "si je pense A, alors je pense non-A". ou "si A est (pour moi), alors
non-A est (pour moi)" : on comprend qu'elle ne puisse être obtenue par
les seules règles de la logique formelle! Ceci ne la condamne d'ailleurs pas.

26 Edith Dusing y voit un ars inveniendi et déclare que dans la «méthode
synthétique» qui procède par «une spécification successive de déterminations plus
générales aucune stricte déduction logique n'est possible»: Intersubjektivität und
Selbstbewußtsein.... Köln. Dinter. 1986. 255. Cf. en effet: SB. GA I 7. 2305"8,

235412 & 236w-237,; [SW II, 375. 381 & 384; RCJ 66-67. 74 & 76-77],
27 Cf. par exemple le § 2 du Droit naturel: après avoir posé (dans une intuition)

le monde sensible à l'extérieur du moi. le philosophe le «détermine» en lui
attribuant les caractères opposés à ceux du moi (établis dans le § 1): cf. NR, GA I 3.

338,1-3404 [SW III. 28-29; FDN 44-45].
28 "D'une certaine façon", disons-nous, car l'opposition qui marque le rapport

entre A et B. n'est pas de même nature que celle qui caractérisait les antinomies au

moyen desquelles avançait la déduction dans les Fondements de la WL de 1794.
Dans ces dernières, l'opposition de la thèse et de l'antithèse (donc de deux

propositions) apparaissait tout d'abord comme une véritable contradiction
inacceptable pour la pensée; la synthèse ne consistait pas à rendre cette contradiction
acceptable, mais à montrer que les opposés étaient en fait des contraires n'excluant
pas une tierce possibilité, la synthèse précisément. Dans la nouvelle exposition, les

opposés sont d'emblée présentés comme des concepts contradictoires, mais

complémentaires, placés dans une relation de détermination réciproque
(Wechselwirkung). Sur la différence des méthodes synthétiques entre la première et
la seconde exposition, cf. NM" GA IV 2. 10723-10814 [DSNM, 160, notej,
où Fichte déclare que la méthode de la lrc exposition procède «En partant d'une
contradiction et en cherchant à ne la résoudre qu'en admettant telle chose, puis telle
autre, et ainsi de suite», alors que dans la seconde exposition la méthode consiste «à

se poser dès le départ une tâche centrale et à chercher à la résoudre au moyen de

propositions médiates» (en ("occurence il s'agit de la tâche «de déterminer comment
le moi peut se trouver en tant que réellement actif»). Cf. aussi NMK § 2. 44 &
NMH § 2, GA IV 2. 41'"-428 [DSNM. 83] et Pareyson op. cit.
(2e édition), 165-166 & 303-304.



282 ALAIN PERRINJAQUET

car, comme nous l'avons vu, les lois de la logique formelle ne permettent
pas à elles seules de former des propositions non-tautologiques. Ceux qui
refusent de fournir à la réflexion logique une matière provenant de l'intuition

intellectuelle, n'auront pas d'autre possibilité, s'ils veulent produire
autre chose qu'un système de logique formelle ou d'algèbre, de lui fournir
une matière provenant de l'intuition sensible, puisque le concept est «vide»
sans l'intuition. Affectant donc de fuir la «Schwärmerei» ils tomberont
dans le réalisme dogmatique ou l'empirisme.

Mais, afin de montrer que l'intervention de l'intuition dans la déduction
ne conduit pas à la «Schwärmerei», nous devons examiner de plus près les

rapports entre logique et WL, d'une part, et entre loi d'opposition et intuition

intellectuelle d'autre part.

3. Logique et WL

La méthode de la WL présuppose-t-elle les règles de la logique30? Si tel
était le cas, la WL ne serait pas première et on ne saurait toujours pas dans

quelle science la logique trouverait elle-même ses principes fondamentaux.
Il est en effet généralement admis qu'elle n'est pas capable de les fonder
elle-même et qu'elle présuppose au moins les principes d'identité et de

non-contradiction. Ceux-ci doivent-ils être admis comme de simples
conventions, ou tenus seulement pour des hypothèses, ou encore peuvent-ils
être fondés dans une "méta-science"?

Il ne faut pas chercher cette science de la science ailleurs que dans la

WL elle-même, déclare Fichte: bien loin d'être fondée par la logique, la

WL fonde la validité universelle (Allgemeingültigkeit) des principes logiques

pour l'entendement humain, aussi bien qu'elle fonde en elle-même ses

propres principes31. Les principes fondamentaux de la logique sont certes,

tout comme ceux de la géométrie, des vérités intuitives qui ne nécessitent

pas le détour par des conventions ou des définitions nominales. Cette vérité

29 L'enthousiasme exalté que Fichte apprécie aussi peu que Kant. Cf. 2.Ein §

10, GA I 4, 258613 [SW I, 505-506; OCPP 303].
30 Nous entendons ici par "logique", comme Fichte dans le § 6 de BE (GA I 2,

137-140 [SW I, 66-70; EPC 55-59]), la «logique générale formelle ou logique pure»
que Fichte oppose dans les PV à la «logique transcendantale». Fichte refuse

cependant de diviser son système en esthétique et en logique transcendantale: cf. PV

§21,GA IV 1, 192617.
31 Cf. BE § 6, GA I 2, 13828-139" [SW I, 68; EPC 57]. Dans ce texte

(ibid., 13920-14016) et dans les Fondements de la WL de 1794 (GA I 2,
261417 [SW I, 98-99; OCPP 22]), Fichte montre en effet que le principe
d'identité (A A) peut être obtenu par abstraction à partir du premier principe de la
WL (moi moi), alors que le principe de non-contradiction (A ~=~ A) peut l'être à

partir du deuxième principe (le moi s'oppose au non-moi; GA I 2, 2671421 [SW
I, 105; OCPP 27]).



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 283

se manifeste dans la conviction de celui qui s'interroge sur la validité de

ces principes qu'ils sont valables de tout temps pour tout esprit fini32. Cette
conviction résulte de l'intuition intellectuelle sur laquelle reposent également

les déductions de la WL. Si un individu quelconque accède à une
vérité évidente par l'intuition intellectuelle, c'est qu'en celle-ci ce n'est pas
son moi empirique qui s'est manifesté, mais la raison en général, dont le
mode d'action est saisi immédiatement par l'intuition Or l'intuition de la

WL est plus fondamentale que celle de la géométrie et se trouve à un bien

plus haut degré d'abstraction qu'elle, car celle-ci peut encore s'aider de

lignes imaginaires, alors que l'intuition de la WL ne peut jamais trouver de

soutien dans l'imagination, aucun objet sensible ne pouvant lui servir
d'exemple, seul le moi pur pouvant être son objet. A cet égard la WL est

également encore "plus abstraite" que la logique, car celle-ci peut, comme
la géométrie, appliquer ses règles formelles à des représentations d'objets
sensibles, qui aideront alors l'intuition par le travail de l'imagination34.

Dans le paragraphe 6 de Sur le concept de la W.L., Fichte précise la

relation de la WL à la logique: d'après une opinion commune, la tâche de

la logique est de donner aux sciences leur forme systématique, c'est-à-dire
les règles que chaque discipline devra suivre dans la démonstration de ses

théorèmes pour répondre aux réquisits d'une méthode scientifique. Mais
selon notre auteur c'est la WL qui doit fournir aux autres sciences (aux
«sciences particulières») leur forme, aussi bien que le contenu de leurs

principes, quoique cette détermination du contenu ne soit que partielle,
toute science particulière ayant à son principe une proposition nécessaire de

la WL et un acte contingent35.

Qu'est-ce à dire? Pour Fichte le contenu propre de toute science en tant

que telle se caractérise par sa certitude (Gewißheit)36. C'est plus encore cette

32 Sur l'intuition propre à la géométrie, cf. SB, GA I 7, 226'-2304 [SW II,
370-375; RCJ 47-52]. Cf. aussi Reinhard Lauth: Transzendentale Entwicklungslinien
von Descartes bis zu Marx und Dostojewski, Meiner, Hamburg, 1989, 317-321; sur
l'intuition intellectuelle en général, cf. 316-331.

33 Cf. SB, GA I 7, 229" "' [SW II, 374; RCJ 65-66]. La difficulté est bien
sûr de savoir quand je possède vraiment une intuition intellectuelle et quand je n'en
ai que l'illusion. Fichte semble parfois penser que la conviction (rationnelle)
intérieure permet de trancher cette question (cf. 2.Ein § 10, G A I 4,
26324-26524 [SW I, 512-515; OCPP 308-309); il n'en reste pas moins que,
cette conviction n'étant pas démontrable à autrui, je ne peux jamais prouver à

d'autres qu'un de mes raisonnements est fondé sur une intuition intellectuelle

authentique, mais seulement les inviter à produire cette même intuition en
eux-mêmes.

34 Cf. SB, GA I 7, 254"'" (SW II, 404; RCJ 97].
35 Cf. BE, GA I 2, 134,4-135n [SW I, 63-64; EPC 52-53] et tout le § 5.

36 Cf. BE § 1, GA I 2, 11630-1174 [SW I, 43; EPC 34-35] et ibid.,
GA I13'4-18 [SW 39; EPC 31].



284 ALAIN PERRINJAQUET

certitude qui constitue l'essence de la science que sa forme systématique, ou
cohérence. Celle-ci n'est en effet pas ce qui fonde initialement la certitude,
mais seulement ce qui permet de transmettre la certitude du premier principe
aux autres propositions de la discipline37. Si une discipline est fondée sur un

principe certain et qu'à partir de celui-ci la forme scientifique est respectée,
alors elle est scientifique; sans un tel principe, elle restera un jeu de l'imagination,

quelque strictes que soient les règles du jeu

Chacune des lois de notre esprit est tout d'abord pour nous, dans

l'expérience quotidienne, un fait de conscience, le sentiment de la contrainte de

penser ceci ou cela, ressentie dans le sens interne, donc confusément39. La
WL est une réflexion sur cette contrainte. Elle part d'un acte libre
d'abstraction: celui qui consiste à penser le sujet pur en faisant abstraction des

caractères de sa propre personne. Cet acte ne fait pourtant pas abstraction
de tout contenu de conscience (comme la réflexion du logicien)40, mais
seulement des contenus contingents, liés à ma personne ou à ma situation
déterminées; ce faisant, on ne laissera subsister dans la WL rien de contingent

et on pourra reconstruire à partir du principe ainsi obtenu l'ensemble
de nos représentations nécessaires42. Les sciences particulières, dont la

logique, devront partir à leur tour d'une des représentations nécessaires

dégagées par la WL, qu'elles détermineront par un nouvel acte libre pour
en faire le principe de leur système.

Fichte nous propose en effet d'admettre que «savoir de façon certaine ne

signifie rien d'autre que pénétrer intégralement l'inséparabilité d'un contenu
déterminé et d'une forme déterminée»43. Si un tel savoir est possible ce n'est
donc pas en elle-même que la logique, science exclusivement formelle, pourra
trouver un principe certain, c'est-à-dire caractérisé par une telle inséparabilité
de forme et contenu, mais seulement dans la WL, à laquelle elle empruntera
certains principes en accomplissant une seconde abstraction, c'est-à-dire en

faisant abstraction du contenu auquel ils s'appliquent (le moi et ses représentations),

pour ne considérer que leur forme

37 Cf. ibid., 1152M162 [SW 1. 42; EPC 33],
38 Cf. ibid., 11218-24 [SW I. 38-39; EPC 30]).
39 Cf. SB, GA I 7, 20426-" ISW II, 345; RCJ 37-38],
40 Cf. BE § 6, GA I 2. 137,M8 [SW I, 66; EPC 55].
41 Si ce n'est le fait qu'il y ait une WL. qu'il y ait réflexion sur les

représentations nécessaires (cf. SB. GA I 7. 2241'2" [SW II, 368; RCJ 60]).
42 Cf. SB. GA I 7, 208l('-2092 |SW II, 349-350; RCJ 41-42] et l.Ein § 1,

GA I 4, 1861- 18717 [SW I. 422-424; OCPP 245-246],
43 BE § 2, GA I 2. I2312-1242 [SW I, 51; EPC 42], Fichte avoue ensuite

qu'il s'agit là d'une définition nominale. Mais, précise-t-il, que le savoir, comme
savoir systématique, soit possible, on ne peut pas le prouver a priori, mais
seulement par l'édification d'un tel savoir: cf. ibid. 124"-126.

13728-13827 [SW I, 67-68; EPC 56-57],



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 285

De plus, la logique n'est pas un instrument qui nous permette de

construire un système (puisqu'elle ne peut pas former les propositions
conditionnelles qui le constituent), mais seulement de vérifier après son achèvement

l'enchaînement de ses propositions45. Pour cette raison, elle n'est pas,
comme la WL, condition sine qua non de toute science, mais seulement «une
découverte hautement bienfaisante pour faciliter et garantir le développement
des sciences» Elle a une utilité négative, en ce qu'elle permet d'identifier
les fautes de raisonnement que sans elle on ne pourrait que pressentir; pourtant,

vouloir en philosophie penser constamment en appliquant expressément
les lois de la logique ne serait pas plus sensé, selon Fichte, que «de vouloir
marcher d'après les règles du maître de ballet»47.

Le projet fichtéen de fonder et d'expliquer les principes fondamentaux
de la logique (identité et non-contradiction notamment) à partir des propositions

de la WL (de l'identité du moi, par exemple), c'est-à-dire en opérant
une abstraction sur une proposition exprimant une condition de possibilité
de la conscience de soi, peut paraître particulièrement ambitieux; il
comporte pourtant une importante restriction critique. En effet, le principe
"A A", par exemple, ne vaut originellement, selon Fichte, que pour le

moi, il ne peut s'étendre à d'autres objets qu'en tant que ceux-ci sont des

objets de conscience, c'est-à-dire des représentations^: ce principe, ainsi

que tous les autres principes logiques (et de même que tous les principes de

la WL), ne s'applique donc en aucune manière, du point de vue de la WL,
aux choses en soi, mais seulement aux choses telles qu'elles sont pour le

moi, pour un être rationnel fini.

La logique, en revanche, rejoint l'ensemble des sciences particulières,
qui sont réalistes et oublient volontiers que les lois qu'elles énoncent
n'expriment pas les qualités des choses en soi, mais seulement des qualités de

notre esprit49. Cet oubli est aussi celui du sens commun, pour lequel les

objets de l'expérience quotidienne sont plus que des représentations (même
nécessaires), et il est légitime dans la sphère que se partagent le sens

commun et les sciences particulières. Il cesserait cependant de l'être si la

logique et ces sciences prétendaient entrer dans le champ de la philosophie

45 Cf. PV § 21, GA IV 1, 190"-1912". C'est pour cette raison que même
la forme scientifique de chaque science ne peut être fondée en sa validité que par la

WL et non par la logique, comme le relève Pareyson (op. cit., 106); la logique n'est
en effet qu'une élaboration artificielle ultérieure à la WL (dans l'ordre de la

connaissance).
46 BE § 6, GA I 2. 139'7-19 [SW I, 69; EPC 57-58],
47 PV § 21, GA IV 1, 191"-".
48 Cf. BE § 6, GA I 2, 1407 n [SW I 69-70; EPC 58].
49 Cf. PV §§ 2-3, GA IV 1, 17832-17916.



286 ALAIN PERRINJAQUET

(ou WL), par exemple en voulant se donner à elles-mêmes le fondement
ultime de leur validité.

4. La WL et ses règles

On l'a vu, la découverte du plus haut principe de la WL dans l'intuition
intellectuelle est contingente. L'action par laquelle on prend conscience de

soi-même comme sujet pur n'est pas une action nécessaire de l'esprit
humain, mais une action libre. En revanche, toutes les autres propositions
de la WL doivent traduire ce que Fichte appelle des actions (ou représentations)

nécessaires de l'esprit humain, c'est-à-dire des lois de cet esprit,
puisque la WL doit être le modèle systématique, la reconstruction ou

l'image (Nachbild) du «Système du savoir humain», qui ne comprend que
de telles actions50.

Sous l'hypothèse que j'entreprenne la réflexion qui fonde le premier
principe, ma déduction devra ensuite procéder selon des règles
contraignantes, d'une représentation nécessaire à l'autre. Ces règles seront elles
aussi des actions (-représentations) nécessaires de l'esprit humain51, elles

seront des "faits de conscience"52. Mais puisque la WL doit faire abstraction

des certitudes du sens commun pour mieux fonder ce dernier en le

reconstruisant a priori, on ne peut dans cette reconstruction systématique
qu'admettre ces règles par hypothèse. Certes, le philosophe, qui est aussi

par ailleurs un moi commun, en dispose dès le départ, si elles sont vraiment
nécessaires pour la conscience commune mais il trouve aussi dans cette
conscience beaucoup d'autres représentations qui ne sont pas nécessaires et

dont il doit faire abstraction. Au début de sa réflexion, il n'a donc pas de

réponse a priori définitive à la question de savoir quelles sont les représentations

de la conscience commune qui sont nécessaires et lesquelles sont
contingentes54. Il présupposera donc que certaines des règles valides pour le

sens commun sont des représentations nécessaires, guidé par «le sentiment
obscur de ce qui est juste», ou «sens de la vérité»55, jusqu'à ce qu'il ait

retrouvé et fondé ces règles de la réflexion dans son système.

50 Cf. BE § 7, GA I 2, 140l7-1427 [SW I, 70-72; EPC 59-60]. Cf. aussi le

§ 1 de notre article «Individuum und Gemeinschaft in der WL zwischen 1796 und
1800», in: Fichte-Studien 3 (1991), 11-16 et les textes cités ou mentionnés, en

particulier aux notes 21 à 23 et 27-28.
51 Cf. BE § 7, GA I 2, 142l5-14410 [SW I, 72-74; EPC 61-62].
52 Cf. SB, GA I 7, 20428-33 [SW II, 345; RCJ 23-24]).
53 Cf. PV § 652, GA IV I, 350w-35112.
54 Cf. BE § 7, GA I 2, 1422"1 [SW I, 72-73; EPC 61].
55 Cf. ibid., 143 note [SW I, 73; EPC 61J.



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 287

Mais que l'on retrouve dans le développement de la WL les règles que
l'on a présupposées dans sa formation, cela prouve certes la cohérence du

système, mais aboutit, comme le reconnaît Fichte, à un cercle: si l'on avait

présupposé d'autres règles, les règles fournies par la déduction auraient
elles aussi été différentes. Certes, celles-ci n'auraient pas nécessairement

coïncidé avec les premières56; on a donc ici une preuve négative de la WL,
qui est comparable à la confrontation de ses résultats avec le monde de

l'expérience, proposée dans la Première introduction51: s'il y a désaccord

entre les règles présupposées et celles trouvées (BE: première confrontation),

entre les représentations déduites par la WL et l'expérience commune

(l.EIN: seconde confrontation), le système est certainement faux. Mais s'il
y a accord, il est toujours possible qu'une erreur de la déduction ait été

corrigée par une deuxième erreur. Cette preuve ne permet donc d'aboutir
qu'à une vraisemblance (Wahrscheinlichkeit), mais jamais à une certitude
du système philosophique: le système de l'esprit humain que la WL doit
représenter est absolument sûr et infaillible, mais pas la WL elle-même, qui
«ne doit jamais prétendre à l'infaillibilité»58. Il y a certes dans la déduction
de la WL un cercle inévitable, car «on ne peut pas penser sur les lois de la

pensée autrement que d'après ces lois»57; ce cercle n'est pourtant pas

vicieux, d'abord parce qu'il est inévitable60 et ensuite parce que, comme le

déclarait Fichte citant Reinhold dans la Recension de TEnésidème, le principe

de la philosophie est soumis aux principes logiques, par exemple au

principe de non-contradiction «non comme à un principe par lequel il est

56 Cf. ibid., 144i6-21 [SW I, 74; EPC 631.
57 Cf. l.EIN § 7, GA 1 4, 205"-207' [SW I, 446-448; OCPP 26I-263J.

Cette idée se retrouve aussi dans SB, GA I 7, 238" l6 [SW II, 385; RCJ 78J.
58 BE § 7, GA I 2, 146" [SW I, 76; EPC 65], Cf. aussi ibid., GA

146"'-1471 [SW 77; EPC 65-66]. Selon Tom Rockmore, cette circularité est

une dimension constitutive de tout le système fichtéen, qui n'aurait pas la forme
d'une déduction linéaire à partir d'un principe certain, comme la plupart des

interprètes l'ont pensé jusqu'alors. Le principe du système n'aurait ainsi au départ de

la réflexion qu'une valeur provisoire et, malgré la confirmation négative permise par
la structure circulaire du système, il ne pourrait jamais acquérir une validité
définitive (Cf. «Remarks on Fichte's Relevance. Hegel and Circular Epistemology»
in: Transzendentalphilosophie als System, hrsg. v. A. Mues, Hamburg, Meiner,
1989, 105-116, en particulier 109-111 et 115-116 et les ouvrages de l'auteur
mentionnés dans la note 3 de la p. 106). Nous avons discuté cette interprétation fort
intéressante dans notre intervention au Colloque Fichte de Pittsburgh (mars 91), en

essayant de montrer que la circularité qui touche la fondation des lois de la pensée
n'entache pas la certitude du premier principe. Cf. «Some Remarks about the

Circularity of Philosophy and the Evidence of its Principle in the Jena

Wissenschaftslehre», à paraître dans les Actes du Colloque.
59 Rez. Aen., GA I 2, 431920 [SW I, 5; RMM, 369J.
60 Cf. BE § 7, GA I 2, 148I8-14910 [SW I, 79-80; EPC 67-68],



288 ALAIN PERRINJAQUET

déterminé, mais, au contraire, comme à une loi a laquelle il ne peut pas
contrevenir» Le principe de la philosophie n'est pas déduit des principes
logiques, car il n'est pas déductible de principes seulement formels, mais ce

principe et la déduction qui en part ne doivent néanmoins pas violer les

règles qui seront plus tard formalisées dans les principes logiques.

5. La loi de T opposition

Dans les premiers pas de la Doctrine de la science "nova methodo",
lorsque Fichte, après avoir caractérisé le moi pur comme «une activité revenant

sur elle-même», cherche à le déterminer plus précisément et l'oppose

pour ce faire à un «repos» (Ruhe), il fait usage du principe: «Toute
détermination, quel que soit ce qui est déterminé, se produit par opposition» ; il
appelle ce principe «loi (de la réflexion) de T opposition»6'. Quelle est sa

portée?

Cette opposition est identique à celle des concepts contradictoires qui

permettent, à titre de différences spécifiques, de distinguer une espèce

donnée de toutes les autres au sein d'un même genre Mais il faut prendre
garde que la loi fichtéenne de l'opposition, comme les lois logiques dont

nous avons déjà parlé, n'affirme rien des choses en soi: si elle permettait de

passer d'une affirmation sur le moi à une affirmation sur le non-moi comme

en soi, elle serait en effet un principe dogmatique.

Chez Fichte cette loi signifie donc seulement que «l'on ne pense rien

distinctement, et ne peut rien penser distinctement, sans penser en même

temps son opposé»65. Elle est donc une loi interne à la pensée, et à notre
pensée. Cependant, la loi de l'opposition est aussi plus que le principe
d'une définition nominale; si elle ne permet pas de tirer des conclusions

concernant l'être, elle permet en revanche de conclure à la liaison néces-

61 Rez. Aen„ GA I 2, 431314 [SW I, 5; RMM, 368].
62 VE III, GA I 4, 27928-2" [SW I, 532; DSNM 320],
63 «Reflexionsgesetz des Entgegensetzens», NMK § 2, 38 [DSNM 77].
64 Les concepts déterminés par la "loi de l'opposition" ne sont en effet pas des

contraires, mais des opposés contradictoires, analogues à ceux formés par simple
négation: "moi" et "non-moi", activité et repos s'opposent comme "rationnel" et

"non-rationnel", le tiers étant exclu. Fichte parle lui-même de l'opposition comme
intervention d'une différence spécifique dans un genre: cf. PV § 365, GA IV 1.

25293". Fichte utilise fréquemment les termes "Gegenteil" et "Gegensatz", que
l'on traduit souvent par "contraire". Il ne faut cependant pas prendre ce dernier
terme dans son sens technique, logique, pour lequel l'allemand du XVIIIe s. utilise
plutôt "Konträr" (cf. Kant, Logik. § 49, A 183). Il est en effet impossible de

déterminer un concept par son contraire (au sens technique), or c'est de cela qu'il
s'agit ici.

65 Cf. NMK § 2, 36 [DSNM 76]; et ibid. 45 [DSNM 84].



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 289

saire pour nous de certaines représentations: si je dois me représenter
clairement une entité 'A', je dois la distinguer des autres entités que j'aurais pu
me représenter, que je peux qualifier de '~A'66.

Ainsi, la loi de l'opposition doit être examinée dans le cadre de la

théorie fichtéenne des rapports entre concept et intuition. Pour Fichte
comme pour Kant, «Des pensées sans contenus sont vides, des intuitions
sans concepts sont aveugles» Un concept sans intuition est une pensée
vide et à vrai dire même pas une pensée, si ce n'est la pensée d'un mot
vide de sens, d'un flatus vocis; en effet, «l'intuition est le fondement

(Unterlage) du concept, ce qui est conçu en lut. Nous ne pouvons
concevoir que ce qui est immédiatement intuitionné»68. Mais l'intuition ne

peut être pensée consciemment et distinctement, elle ne peut devenir un

objet de pensée, que si elle est fixée dans un concept.

Or c'est la loi de fopposition qui régit la détermination des intuitions

par des concepts Elle n'est pas démontrable, car on ne pourrait la démontrer

sans faire usage de pensées déterminées elles-mêmes par opposition,
donc sans commettre un cercle. C'est donc dans une intuition (intellectuelle)

que chacun peut découvrir cette loi «en soi-même».

Ainsi, dans le § 2 de la WL "nova methodo", Fichte montre qu'une
conscience explicite du moi est impossible sans conscience du non-moi70.

C'est tout d'abord une intuition intellectuelle qui apprend au philosophe

que l'auto-détermination qui se manifeste dans la conscience pure de soi

présuppose une autre conscience (un autre état de conscience)71, à partir de

laquelle le moi peut tout aussi bien «passer» (übergehen) à la conscience de

soi que n'y pas passer. Cette même intuition lui révèle qu'il pourra
différencier ces deux consciences en niant de l'une ce qu'il affirmera de l'autre.

C'est donc dans l'opposition de la conscience de soi et de la conscience
de l'objet extérieur, de l'intuition intellectuelle et de l'intuition sensible,

que se trouve le fondement de la loi de l'opposition, comme le fondement
du principe de l'identité se trouvait (selon les textes de 1794, WL.94 et BE)
dans l'identité du moi de la conscience de soi. La conscience, ou activité
idéale, est le genre qui. articulé avec la différence spécifique «libre/déter-

66 Cf. NMK § 2. 42 [DSNM 81].
67 Kant. Critique cle la raison pure. B 75: chez Fichte cf: NMK § 1. 33

[DSNM 72]; 2.EIN § 6. GA I 4. 226:o:l [SW I. 473-474; OCPP 280],
68 2.EIN S 7, GA I 4, 245:12S [SW I. 492; OCPP 293].
69 Cf. ibid.. G A I 4. 246".
70 Cf. NMK § 2, 36-37 [DSNM 76-77].
71 Conscience et état de conscience ne se distinguent pas pour Fichte, calla

conscience n'est selon lui rien d'autre que son acte de conscience: cf. l.Ein § 7.

GA I 4. 20058 [SW I. 440: OCPP 257]. Faire une distinction entre la conscience

comme substrat et ses états de conscience trahit donc selon Fichte un préjugé réaliste.



290 ALAIN PERRINJAQUET

minée», donne les deux espèces: «activité libre» (conscience reflexive) et

«activité déterminée» (conscience empirique de l'objet). La loi de l'opposition,

que nous pouvons identifier au principe de détermination par genre et

différence spécifique pris dans un sens transcendantal. est ainsi fondée par
la réflexion de la WL sur la conscience, et non l'inverse. Pour cette loi
comme pour celles du modus ponens. c'est l'intuition intellectuelle à

l'œuvre dans la WL qui justifie les principes logiques et épistémologiques
et non ceux-ci qui fondent la démarche de la WL.

6. Conclusion

Nous avons traité jusqu'à présent le principe premier de la WL comme
s'il était une proposition, par exemple en le symbolisant par un signe

propositionnel de la logique formalisée. Les expressions «Satz» ou, «Grundsatz»

utilisées par Fichte, dans les textes de la première exposition surtout,
invitent à une telle interprétation72. Cependant, dans la WL nova methodo
Fichte précise que le principe de la WL ne doit pas être «quelque chose

d'objectif et de trouvé dont on tire quelque chose par analyse»73; il n'est

pas une vérité préexistante à la réflexion philosophique, exprimée dans une

proposition d'emblée évidente, mais il ne peut être découvert ou. pour
mieux dire, posé qu'en obéissant à un «postulat»74, qui nous invite à une

action intellectuelle (Tathandlung). Or cette action, c'est la mise en œuvre
de l'intuition intellectuelle et cette intuition en acte est elle-même le principe

de la philosophie: le philosophe constitue (pose) le principe de la

philosophie plutôt qu'il ne le découvre75. Il peut certes traduire le résultat
de cette intuition par des mots, et il doit le faire pour communiquer sa

réflexion à autrui, mais «ce n'est que ce que je pense qui est de la philosophie,

ce qui est dit ou écrit n'est qu'un signe de ma pensée qui doit donner
à autrui l'occasion de penser la même chose» Or cette traduction du

premier principe, de même d'ailleurs que la traduction de toutes ses

conséquences, est nécessairement imparfaite, d'une part parce que le langage a

été formé par et pour l'expérience commune, où le réalisme fait loi77 et,

72 Cf. par exemple BE, GA I 2, 115l6,,; [SW I, 41-42; EPC 33].
73 NMK S 1, 27-28 [DSNM 68],
74 «Que l'on pense le concept "moi" et que l'on pense par là à soi-même» (ibid.,

28 [DSNM 68]).
7:î Et il le constitue par le simple fait d'entreprendre une réflexion radicale en se

pensant lui-même après avoir fait abstraction de tout objet, puisqu'il produit par là la

pure conscience de soi.
76 PV § 652, GA IV 1. 3512"-".
77 Cf. ibid., 35124"25. De plus, déclare Fichte. «Les signes du langage

sont passés par les mains de l'irréflexion et ont pris quelque chose de son



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 291

d'autre part, parce que la WL n'est en fait pas constituée d'une suite de

thèses et d'arguments, mais d'une suite d'actes (ou d'expériences) intellectuels

que chacun doit entreprendre dans l'auto-observation, comme Fichte
le rappelle dans le Rapport...,78. Le philosophe ne peut pas fournir des

raisonnements qui contraignent son lecteur, car «ce dont il s'agit ne se

laisse pas décrire parfaitement par des mots»79.

Le philosophe peut certes non seulement traduire dans des mots la série
de ses expériences intellectuelles, mais également donner à cette traduction
la forme d'une suite de syllogismes hypothétiques; nous avons tenté de

montrer que Fichte adopte une telle forme logique dans les textes de la
2e exposition, quoiqu'il n'insiste pas sur cette forme. La cohérence logique
de cette traduction fournira au système une confirmation négative (une non-
infirmation, au même titre que la comparaison finale avec l'expérience
commune déjà mentionnée), mais elle ne sera ni ce qui permet sa construction,

ni ce qui fonde sa validité, puisque, comme nous l'avons vu, les

principes logiques doivent eux-mêmes être fondés par le système.
Le point cle départ de la WL n'est donc pas la proposition «le moi se

pose en tant que se posant»80, mais l'intuition intellectuelle que cette proposition

traduit. Quant à la déduction du système à partir de ce point de

départ, elle doit certes être conforme aux règles de la logique, mais elle
n'est pas une application de ces règles en tant qu'éléments de la discipline
constituée "logique". La déduction de la WL suit les lois de l'entendement

que le philosophe appréhende au moyen d'une intuition intellectuelle et qui
ensuite seulement pourront être rassemblées dans une science particulière
appelée logique. Cette déduction81 fait de plus appel à d'autres lois, qui ne

seront pas formalisables dans la logique: celles qui, à chaque pas, permettront

au philosophe de constater que la pensée dont il vient de reconnaître
la nécessité n'est pas possible sans une autre pensée, c'est-à-dire, traduit en

langage formel, que la mineure du modus ponens (p) n'est pas pensable

sans une autre pensée (q); cette nouvelle pensée, livrée par l'intuition (et

indétermination; on ne peut pas se comprendre de façon suffisante par leur biais»

(VE, GA I 4, 2723"7 [SW I, 523; DSNM 314]).
78 Cf. SB, GA I 7, 19726-2" [SW II, 336-337; RCJ 28-29) et le contexte,

ainsi que VE, GA I 4, 2723" [SW I, 523; DSNM 314].
79 Cf. SB, GA I 7, 19735-36 [SW jr, 337. RCJ 29|). La WL devra s'élever

au-dessus de la «confusion des mots» du langage ordinaire le sens de ses concepts
ne pourra être déterminé que par la place de chacun d'entre eux dans la «chaîne de

raisons», par «détermination réciproque» (cf. ibid., 236to-23732 [SW II,
384-385; RCJ 62-63]). Cf. aussi 2,Ein § 4, GA I 4, 2151"1 |SW I 461; OCPP

270-271],
80 Cf. NM" § 1, GA IV 2, 333; texte correspondant à NMK § 1, 34

[DSNM 73] et VE, GA I 4, 2762f"30 [SW I, 528; DSNM 318]).
81 Pareyson la caractérise comme une «déduction représentative»; cf. op. cit.

(2e édition), 307-308.



292 ALAIN PERRINJAQUET

qu'aucune loi logique n'aurait permis de découvrir, mais qui ne contredit

non plus aucune loi logique), sera déterminée au moyen de la loi de l'opposition,

elle aussi découverte dans l'intuition.

L'intuition intellectuelle, l'auto-observation, est donc bien le principe
unique du système, en ce qu'elle est son point de départ, mais aussi la

source de toutes les règles utilisées dans la déduction. Elle intervient certes
à plusieurs reprises, tantôt pour saisir le moi lui-même, dans la pure
conscience de soi. tantôt pour saisir une des lois fondamentales de son agir
(en l'occurrence de sa pensée). En ce sens, on peut dire avec Fichte qu'il
n'y a dans le système pas d'autre principe que la Tathandlung, c'est-à-dire
le «pense-toi toi-même!», ou liberté en acte82, quoique ce principe unique,
si l'on veut traduire le système sous la forme d'un polysyllogisme, donne

naissance à un principe matériel (ou prémisse), la conscience pure de soi, et
à plusieurs principes formels, la loi de l'opposition, les règles du modus

ponens, etc..

De plus, les différents appels à l'intuition ne peuvent certes pas
s'imposer au lecteur qui n'entreprend pas l'acte intellectuel demandé, mais ils
ne sont pas des hypothèses ad hoc: lorsque l'on aura trouvé par intuition
une certaine loi (ou lorsque l'on croira en avoir ainsi trouvé une), il ne sera

plus permis de l'écarter. La WL se présente donc par sa méthode comme
rigoureuse, en ce qu'elle s'applique rétroactivement les règles qu'elle
établit (il y a cohérence entre son "dire" et son "faire") ct ouverte à la

critique, en ce qu'elle repose sur une recherche que chacun doit effectuer
en sa propre intuition intellectuelle, recherche qui peut l'amener à contester
tel ou tel pas de la réflexion et à participer ainsi au perfectionnement de la

doctrine.

Afin d'évaluer l'intérêt qu'elle mérite du point de vue systématique, on

pourra encore la juger d'après les critères du pouvoir d'explication et de

l'économie des principes. De l'aveu de son auteur, la WL doit expliquer
l'ensemble de ce qui, dans notre expérience, est nécessaire; ce n'est qu'une
étude complète du système qui permettrait de se prononcer sur la réussite

ou l'échec de cette mission. En ce qui concerne la simplicité des principes,
en revanche, il est d'emblée clair qu'elle est extrême, puisqu'il n'y a qu'un
seul principe et que celui-ci fait l'économie de tout présupposé dogmatique,
qu'il soit réaliste ou spéculatif: tout saut du niveau transcendantal au niveau
d'une ontologie dogmatique est exclu; les lois découvertes sont des lois de

notre pensée, et rien de plus. Si la WL réussissait, en partant d'un principe
si pauvre d'hypothèses et en utilisant une méthode exempte de sauts
occultes (comme nous le croyons), à expliquer notre expérience (ce que
nous ne pouvons pas montrer ici), elle mériterait donc une attention toute

particulière.

82 Cf. NMK § 3, 49-51 IDSNM 90-91],


	La méthode déductive dans la seconde exposition de la doctrine de la science

