Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 3: Approches de Fichte

Artikel: La méthode déductive dans la seconde exposition de la doctrine de la
science

Autor: Perrinjaquet, Alain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381446

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991) P. 275-292

LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE
EXPOSITION DE LA DOCTRINE DE LA SCIENCE!

ALAIN PERRINJAQUET

Résumé

Fichte a voulu édifier un systéme rigoureusement déductif en partant
d'un principe certain. Aprés avoir rappelé que cette déduction progresse de
la conscience de soi a ses conditions de possibilité (1), nous montrerons
qu'elle forme une chaine de syllogismes hypothétiques (2). Ceci nous
aménera a examiner si la WL présuppose la logique ou, au contraire, peut
la fonder (3-4). Nous reléverons enfin que la méthode déductive de Fichte
présuppose encore des régles que la logique ne peut nous fournir, mais que
nous ne pouvons découvrir que par une intuition intellectuelle semblable a
celle qui nous révéle le principe (5-6).

Fichte, on le sait, a voulu compléter la philosophie de Kant et, stimulé
par I’exemple et les insuffisances de K.L. Reinhold, la déduire d’un prin-
cipe unique. Une étude détaillée de ce principe dépassant de loin les limites
qui nous sont imparties, nous nous pencherons surtout sur la méthode par
laquelle Fichte pense pouvoir dériver des énoncés évidents du principe, lui-
méme supposé évident, et sur la validité de cette méthode. Dans ce but,
nous évoquerons rapidement la forme que la réflexion philosophique prend
dans les écrits que 1’on peut regrouper sous le terme de «deuxieéme exposi-
tion de la doctrine de la science (ci-dessous: WL)»2, c’est-a-dire dans les
textes qui, s’échelonnant entre 1796 et 1801, trahissent une parenté de
démarche avec les legons sur la W.L. “nova methodo”, tenues par Fichte
entre 1796 et 1799°. Nous ne pourrons pas aborder, si ce n’est en passant,

! Je remercie Marco Ivaldo (Naples), Catherine Loetscher (Neuchatel), Gerhard
Seel (Berne) et Daniel Schulthess (Neuchitel), qui ont bien voulu relire mon
manuscrit et me prodiguer de précieux conseils.

2 Nous empruntons le terme «deuxiéme exposition de la WL»  Luigi PAREYSON.
Cf.. Fichte. 1l sistema della liberta, Ed. di «Filosofia», Torino, 1950', Mursia,
Milano, 19762, 249-253, pour des remarques historiques et la liste des ceuvres de
cette période,

3 Abréviations: WL: Wissenschaftslehre; Rez. Aen.: Rezension des Aenesidemus
(1793-94); BE: Uber den Begriff der WL (1794); NR: Grundlage des Naturrechts



276 ALAIN PERRINJAQUET

la question du rapport entre la méthode déductive de cette exposition et
celle de la premidre exposition®.

Cette méthode peut soulever des objections. Nous chercherons a
répondre a ces objections, souvent envisagées par l'auteur lui-méme, en
examinant quelques déclarations de Fichte sur la méthodologie philoso-
phique et sur le rapport de la philosophie a la logique, que nous emprunte-
rons non seulement a des textes de la deuxiéme exposition®, mais aussi i
Sur le concept de la WL (1794: BE) et a d’autres textes de la méme
époque, la ou les theéses présentées dans ces textes nous semblent déja
rendre compte de traits de méthode communs aux deux premiéres exposi-
tions de la WL.

n

nach Principien der WL (1796-1797); 1.Ein & 2.Ein: Erste (resp. Zweite) Einleitung
in die WL (1797); PV: Vorlesungen iiber Logik und Metaphysik (...). Nach Plattners
philosophischen Aphorismen (1797); VE: Versuch einer neuen Darstellung der WL
(1798); NMK: WL “nova methodo”, Ms. Krause, Hamburg, Meiner, 1982;
NMY: WL “nova methodo”, Ms. Halle; SB: Sonnenklarer Bericht (1801).

Traductions: RMM: «La recension de I'"“Enésideme” par Fichte», in: Revue de
Métaphysique et de Morale 78 (1973), 363-384; EPC: Essais philosophiques choisis
(1794-1795), Paris, Vrin, 1984; OCPP: (Fuvres choisies de philosophie premiére...,
Paris, Vrin, 1980: FDN: Fondements du droit naturel..., Paris, PUF, 1984; DSNM:
La Doctrine de la Science Nova Methodo, Lausanne, L.”Age d’homme, 1989; RCIJ:
Rapport clair comme le jour, Paris, Vrin, 19857 (1926").

Nous citons Fichte d’aprés I’édition de 1’Académie [GA I 1, I 2..., IV 2]; nous
donnons le numéro des lignes de cette édition aprés celui de la page, en exposant.
On trouvera entre crochets la pagination des (Euvres publiées par L.H. Fichte [SW I,
I1..., XI], suivie de celle de la traduction frangaise (appelée par les abréviations
indiquées ci-dessus), lorsque celle-ci existe. Nous donnons néanmoins la plupart du
temps nos propres traductions.

Symboles logiques: *~’: négation (“non-"); '>’: implication (“si...alors”); ’=":
identité.

* Rappelons toutefois que la «nouvelle méthode» a laquelle font allusion les
titres des lecons de 1796-1799 est une méthode d’exposition (dans le programme des
cours pour le semestre d’hiver 1796/97, par exemple, elles sont annoncées comme
suit:  «lo. G. FICHTE, (...) fundamenta philosophiae transcendentalis (die
Wissenschaftslehre) nova methodo, et longe expeditiori (...) exponet» [cf. GA IV 2,
4], le complément de moyen «nova methodo» se rapporte donc clairement au verbe
«exponere»). Ce n’est donc pas sur la nouveauté de sa méthode de déduction que
Fichte insiste, quoiqu’il releéve aussi dans ses cours un certain nombre de différences
entre les deux expositions sur ce point (cf. NMK, § 2, 44-46 [DSNM 83-85] & §
6, 72-76 [DSNM 113-117]). On sait que Fichte a rapidement été insatisfait de
’exposition de 1794: cf. la Préface & DSNM (11-13) par I. RADRIZZANL Sur le
rapport entre la méthode de la 1™ exposition et celle de la seconde, on trouvera
de précieuses analyses dans l'ouvrage cit¢ de Pareyson (2¢ édition), notamment
aux pages 176-177, 247-248 & 287-291.

3 Notamment: 1.Ein/2.Ein [1797], PV [1797], SB [1801].



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 277

1. Les conditions de possibilité de la conscience de soi

La conscience de soi est le point de départ du systeéme fichtéen, mais
la conscience empirigue de soi est un fait de conscience, c’est-a-dire
quelque chose qui se présente comme dornné a la conscience. Or ce n’est
qu’a posteriori qu'un fait de conscience peut étre connu, & la suite d’un
sentiment interne. De cette fagcon, on ne peut montrer ni la nécessité de la
conscience de soi, ni méme sa possibilité: non seulement elle pourrait étre
contingente, mais elle pourrait encore &tre une illusion inexplicable. L ex-
pliquer comme possible et nécessaire pour notre expérience, ¢’est indiquer
le fondement d’un trait constitutif universel et nécessaire de |’expérience,
ce qui présuppose de sortir de I’expérience®. C’est donc non dans la
conscience empirique de soi que la philosophie peut trouver son principe,
mais dans la conscience pure a laquelle accéde celui qui, entreprenant de
philosopher radicalement, pense le «je pense» et s’apercoit qu’il peut faire
abstraction de tout objet de conscience, mais pas du moi; cette conscience
est une intuition intellectuelle et une activité (Tathandlung), quelque chose
de produit par le sujet philosophant’. Elle est contingente, car produite
librement par le sujet®, mais sa possibilité est explicable: Fichte montre
que cette conscience, dont le philosophe connait la réalité au moyen d’une
expérience intellectuelle®, est possible sous I’hypothese de la réalité d’un
certain nombre d’autres entités, qui sont donc conditions nécessaires de
possibilité de la conscience de soi; Fichte les appelle aussi des représenta-
tions nécessaires'’. A chaque pas de la déduction, la conscience de soi
apparait donc incompréhensible sans une certaine autre conscience, sans
une certaine représentation!'. $’il doit y avoir une conscience de soi, il
doit donc y avoir cette représentation; or le philosophe sait a partir de son
expérience intellectuelle, ¢’est-a-dire a priori, qu’il y a une conscience de

6 Cf. NMK, 12-14 [DSNM 52-53] & § 7, 20-22 [DSNM 59-61].

T Ct. NMH § 1, GA TV 2, 29%% [DSNM 68].

8 Cf. 1.Ein § 7, GA 1 4, 204*'8 [SW I, 445; OCPP 261] et NMK § 3,
46-51 [DSNM 87-91].

7 Cf. NMK § 1, 34-35 [DSNM 74]). Cf. aussi NMK, 21 [DSNM 60].

0°CF. 1. Ein § 7, GA 1 4, 205%2 [SW 1, 446; OCPP 261-262]. Comme le
déclare Martial GUEROULT, «La possibilité de la conscience de soi, ¢’est, dans la WL,
la réplique de la possibilité de D'expérience dans le Kantisme» (Evolution et
structure de la «Doctrine de la science», Paris, Les Belles lettres, 1930, Hildesheim,
Olms, 19822, 163).

' Ce n’est d’ailleurs pas seulement la possibilité des concepts dégagés dans la
déduction qui reste imparfaitement claire avant le terme de la démarche, mais méme
leur sens exact. Cf. SB, GA 1 7, 236%-2377 & 2447 [SW 11, 384-385
& 392; RCJ 76-77 & 85].



278 ALAIN PERRINJAQUET

soi, il sait donc a priori que cette représentation est nécessaire'”. Mais
cette représentation se révele a son tour incompréhensible sans une
nouvelle représentation, et ainsi de suite. Le systéme progresse donc par
une démarche qui le fait remonter du conditionné a la condition, confor-

mément aux lois du syllogisme hypothétique”.

2. Le modus ponendo ponens

Prenons pour exemple de cette démarche les 3 premiers théoréemes des
Fondements du droit naturel. On pourra considérer chacun d’entre eux
comme la majeure d’un syllogisme hypothétique, plus précisément d’un
modus ponendo ponens: (I) St un étre rationnel fini est conscient de soi
(«se pose»), alors il s’attribue une libre action causale (Wirksamkeit) qui
s’exerce dans un monde sensible en dehors de lui'* [majeure: p © ql; or, un
étre rationnel fini est conscient de soi [mineure: p]; donc il s’attribue une
libre action causale dans un monde sensible en dehors de lui [conclusion:
ql. (ID S’il s’attribue une libre action causale dans un monde sensible en
dehors de lui, alors il attribue & d’autres étres finis une méme action s’exer-
cant dans le méme monde, donc il reconnait d’autres €tres rationnels finis
en dehors de Iui" [maj.: g O r]; or il s attribue une telle action [min.: q;
selon I]; donc etc. [concl.: r]. (IIT) S’il reconnait d’autres €tres rationnels
finis en dehors de lui, auxquels il attribue une libre action causale s’exer-
cant dans le monde sensible, alors il se pose comme se trouvant avec eux
dans une relation déterminée, qu’on appelle la relation juridique'® [maj.:
r O s|, or il reconnait de tels étres en dehors de lui, auxquels il attribue
une telle activité [min: r; selon II], donc etc. [concl.: s].

12 Cette nécessité a priori n’est pourtant pas absolue: s'il y a connaissance
objective (ou conscience en général), alors il doit y avoir conscience de soi.

13 On trouvera au § 7 de la 1.Ein un exposé fort clair de cette démarche (GA 1
4, 2057 208 [SW 1, 446-449; OCPP 261-264]). Cf. aussi SB, GA [ 7,
223'%2 [SW 11, 367; RCJ 59].

14 Cf. Théoreme I (§ 1): «Un étre rationnel fini ne peut pas se poser lui-méme
sans s’attribuer une libre causalité» (NR, GA T 3, 329%° [SW III, 17; FDN 33) et
Conséquence (§ 2): «Par cet acte de poser sa faculté de causalité libre, 1'étre
rationnel pose et détermine un monde sensible en dehors de lui» (ibid.,
GA 33573 [SW 23; FDN 40)).

15 Cf. Théoreme Il (§ 3): «L’étre rationnel fini ne peut pas s’attribuer 2
lui-méme une libre causalité dans le monde sensible sans I’attribuer aussi a d’autres,
par conséquent sans admettre aussi d’autres étres rationnels finis hors de lui» (ibid.,
34068 [SW 30; FDN 46]).

16 Cf. Théoreme III ( § 4): «L étre rationnel fini ne peut admettre d’autres étres
rationnels finis en dehors de lui, sans se poser comme se tenant avec eux dans une
relation déterminée, que I'on nomme la relation juridique» (ibid., GA 349*,
SW 41; FDN 56).



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 279

Quels sont les problemes posés par ce type de déduction? Fichte les
discute a plusieurs reprises, notamment dans la Seconde introduction de
1797. 11 y déclare que prouver quelque chose a quelqu’un, ¢’est lui montrer
«qu’une certaine certitude est déja contenue dans une autre, qu’il reconnait
de lui-méme comme telle, d’apres les lois de la pensée qu’il nous accorde
¢galement, et qu’il accepte nécessairement la premiére, puisqu’il assure
accepter la seconde.» Il en conclut que «toute communication de la convic-
tion par une preuve présuppose donc que les deux parties soient d’accord
sur une chose au moins»'”. On retrouve ici I’affirmation fichtéenne bien
connue que la philosophie doit partir d’un principe indémontrable'®, qui
devra de plus, pour éviter les «malentendus des philosophes» déja évoqués
par Reinholdlg, étre immédiatement clair et certain. Mais on remarquera
que Fichte avouait dans la phrase précédente que les deux interlocuteurs
doivent étre d’accord sur deux choses au moins, a savoir sur une «certi-
tude» qui sera le principe de la déduction, mais aussi sur les lois de la
pensée’®. Or ces lois de la pensée dont a besoin la déduction de la WL sont
de deux sortes: celles qui garantissent la validité du modus ponens, d’une
part, celles qui permettent d’établir la relation d’implication entre la propo-
sition concédée 'p’ et la proposition a prouver 'q’ d’autre part. Les
premieres sont celles qui sont formalisées dans la logique des propositions
depuis les Stoiciens; les secondes comprennent d’une part la «loi de I’ oppo-
sition», qui est pour Fichte la loi fondamentale de notre entendement et qui
détermine a chaque fois la forme du nouveau concept (nous en parlerons
dans notre point 5) et, d’autre part, les lois de ['intuition intellectuelle, qui
en donnent la matiere.

On voit bien que c’est ce dernier groupe qui posera des problemes. Dans
le raisonnement par chaines de syllogismes hypothétiques, ce n’est pas tout
d’abord le passage de la majeure a la conclusion, via la mineure, qui fait
probléme (car ce passage est non seulement corroboré par les regles de la
logique, mais encore intuitivement évident), mais bien I'établissement de la
proposition conditionnelle qui fonctionne comme majeure [p D ¢; q D 1;
r o s, etc.]?!. Aucune loi de la logique formelle ne permet de construire ces

17 2.Ein § 10, GA 14, 2602 [SW 1, 508-509; OCPP 305].

BCf. BE § 2, GA 1 2, 120%°-121" [SW I, 47-48; EPC 38-39] NMK,
§ 1,27-28 [DSNM 67-68].

9 Dans le titre méme de son ouvrage de 1790: Beitrdige zur Berichtigung
bisheriger Mifsverstindnisse der Philosophen (Jena, bei J. M. Mauke) et dans les
chapitres 1I (en particulier aux pp. 95 a 102 et 109 a 120) et V (en particulier aux
pp- 341 a 360).

20 Cette double présupposition était déja signalée dans BE § 1, GA T 2,
1162032 [SW 1, 43; EPC 34], et, de fagon trés claire, dans le § 7 de la 1.Ein: cf.
GA T 4, 205%-206* [SW 1, 446; OCPP 262].

2l Qu'il s’agisse des syllogismes principaux ou de syllogismes subordonnés,



280 ALAIN PERRINJAQUET

propositions, de passer, en partant de 'p’ tout seul, a ’q’ ou 'r’, de sortir de la
tautologie. Il est vrai que dans les premiers paragraphes des Fondements du
droit naturel, que nous avons pris comme exemple, on trouvera une argu-
mentation complexe (nommée “preuve”) justifiant la majeure, argumentation
dans laquelle on pourra trouver des syllogismes subordonnés®%; le probléme
consistant a construire la majeure du syllogisme le plus subordonné subsiste
pourtant.

La WL devra donc a chaque fois recourir a une méthode propre pour
montrer que “‘si le premier, alors le second”, pour montrer au lecteur qu’il
ne peut pas penser distinctement 'p’ sans penser 'q’. Il n’est toutefois pas
possible de le contraindre®® et ce n’est que dans une intuition intellectuelle
qu’il peut se persuader de 1'évidence de la liaison entre 'p’ et ’q’. De plus,
on ne peut pas parler de “lois” de I’intuition intellectuelle dans le sens ou
I'on parle des “lois” du modus ponens ou de la «loi de 1’opposition»:
celles-ci fournissent des criteres de vérité purement formels (elles concluent
vi formae), contrairement aux “lois” de !’intuition intellectuelle, qui pour-
tant sont bien pour Fichte des lois de la pensée®. Partout, nous dit Fichte,
Iintuition est le fondement du concept: nous ne pouvons rien produire par
la pensée, mais seulement penser, ou conceptualiser (begreifen) ce que nous
intuitionnons immédiatement, c¢’est-a-dire déterminer notre intuition par la
pensée d’un opposé®. Ainsi, 2 chaque fois qu’il s’agira d’établir un
nouveau théoréme de la WL, de former la majeure d’un nouveau syllo-
gisme en liant la conclusion du syllogisme précédent (q) a une nouvelle
condition de possibilité de la conscience de soi (r), qui conditionnera immé-

Fichte insiste surtout sur la «preuve» permettant d’établir la majeure. Celle-ci
établie, il se soucie généralement assez peu d’insister sur le raisonnement par modus
ponens qui permet de passer a I’examen du théoréme suivant. L’essentiel de la
WL nova methodo, par exemple, est consacré a I’établissement des majeures des
syllogismes dont I’agencement formel est le plus souvent laissé aux soins de
Iauditeur.

22 Ainsi, le théoreme 111 est prouvé par un syllogisme hypothétique, que Fichte
présente, cette fois, explicitement sous sa forme syllogistique, pour rendre le concept
établi «plus distinct et plus accessible»: ¢f. NR § 4, GA I 3, 352'° [SW III, 44;
FDN 59| (majeure), GA 353'2 [SW 45; FDN 61] (mineure) et GA 358!
[SW 52; FDN 67] (conclusion). Il nous a cependant paru plus accessible de donner
pour exemple des syllogismes plus généraux, tels que ceux qui constituent
I’armature des §§ 1 & 4 du NR, quoique, en toute rigueur, ce soient bien sir les
syllogismes les plus subordonnés qui font probleme.

23 Cf. SB, GA I 7, 224*2 [SW II, 368; RCJ 60], ainsi que 2.Ein § 10,
GA T 4, 259218 [SW I, 507, OCPP 304] et 1.Ein § 7, GA I 4, 204" &
206-207" [SW 1, 445 & 448; OCPP 261 & 263].

24 Cf. NMK, 20 [DSNM 59].
B Cf. 2Ein § 7, GA [ 4, 2452246° [SW [, 492: OCPP 293]. Or

’intuition peut étre sensible ou intellectuelle et 'une ne serait pas possible sans
I'autre; cf. 2.Ein § 5, GA 14, 216%-219* [SW 1, 463-465; OCPP 272-274].



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 281

diatement g et médiatement la conscience de soi, ce n’est pas une pensée
ou une loi de I"entendement, méme pas la «loi de 1’opposition», qui pourra
nous donner la matiere de la nouvelle «représentation nécessaire» et sa
certitude, mais seulement une intuition intellectuelle?®; le contenu de cette
intuition sera ensuite «déterminé» par son opposition avec le contenu de la
représentation dont la nécessité était déja connue, devenant ainsi un
concept.

Ce résultat pourra sembler paradoxal. Posons que 'p’ signifie “je suis
conscient de A” et 'q’ “je suis conscient de B”; I’intuition nous apprend
que 'p D (', que nous ne pouvons pas penser ‘A’ tout seul. 'B’, que nous
devons nécessairement penser en plus, est ensuite déterminé par 1’entende-
ment au moyen de la lo1 de I'opposition, si bien qu’il se présente a certains
égards comme un "non-A’?’. La déduction de la proposition conditionnelle
nécessaire au modus ponens se présente donc d’une certaine fagon sous la

forme: “si je pense A, alors je pense non-A”, ou “si A est (pour moi), alors

t\9s2 5 . ~
non-A est (pour moi) e o comprend qu’elle ne puisse étre obtenue par

les seules regles de la logique formelle! Ceci ne la condamne d’ailleurs pas,

26 Edith DUSING y voit un ars inveniendi et déclare que dans la «méthode
synthétique» qui proceéde par «une spécification successive de déterminations plus
générales (...) aucune stricte déduction logique n’est possible»: Intersubjektivitit und
Selbstbewufitsein..., Koln, Dinter, 1986, 255. Cf. en effet: SB, GA [ 7, 230°%,
235412 & 236%-237°% [SW 11, 375, 381 & 384; RCJ 66-67, 74 & 76-77].

27 Cf. par exemple le § 2 du Droit naturel: aprés avoir posé (dans une intuition)
le monde sensible a Dextérieur du moi, le philosophe le «détermine» en lui

attribuant les caracteres opposés a ceux du moi (établis dans le § 1): cf. NR, GA 1 3,
338'7-340* [SW III, 28-29; FDN 44-45],

2 “D’une certaine fagon”, disons-nous, car 1’opposition qui marque le rapport
entre A et B, n'est pas de méme nature que celle qui caractérisait les antinomies au
moyen desquelles avangait la déduction dans les Fondements de la WL de 1794.
Dans ces dernieres, l'opposition de la thése et de I'antithese (donc de deux
propositions) apparaissait tout d’abord comme une véritable contradiction
inacceptable pour la pensée; la synthése ne consistait pas a rendre cette contradiction
acceptable, mais a montrer que les opposés étaient en fait des contraires n’excluant
pas une tierce possibilité, la synthése précisément. Dans la nouvelle exposition, les
opposés sont d’emblée présentés comme des concepts contradictoires, mais
complémentaires, placés dans une relation de détermination réciproque
(Wechselwirkung). Sur la différence des méthodes synthétiques entre la premitre et
la seconde exposition, cf. NM" GA IV 2, 107%-108" [DSNM, 160, notel,
ol Fichte déclare que la méthode de la 1 exposition procede «En partant d’une
contradiction et en cherchant & ne la résoudre qu’en admettant telle chose, puis telle
autre, et ainsi de suite», alors que dans la seconde exposition la méthode consiste «a
se poser dés le départ une tiche centrale et a chercher & la résoudre au moyen de
propositions médiates» (en 1’occurence il s’agit de la tiche «de déterminer comment
le moi peut se trouver en tant que réellement actif»). Cf. aussi NMK § 2, 44 &
NMH § 2, GA IV 2, 417-42% [DSNM, 83] et PAREYSON op. cit
(2¢ édition), 165-166 & 303-304.



282 ALAIN PERRINJAQUET

car, comme nous l'avons vu, les lois de la logique formelle ne permettent
pas a elles seules de former des propositions non-tautologiques. Ceux qui
refusent de fournir a la réflexion logique une matiere provenant de I'intui-
tion intellectuelle, n’auront pas d’autre possibilité, s’ils veulent produire
autre chose qu'un systeme de logique formelle ou d’algebre, de lui fournir
une matiere provenant de 'intuition sensible, puisque le concept est «vide»
sans 1’intuition. Affectant donc de fuir la «Schwéirmerei»®, ils tomberont
dans le réalisme dogmatique ou I'empirisme.

Mais, afin de montrer que 1'intervention de 1'intuition dans la déduction
ne conduit pas & la «Schwdrmerei», nous devons examiner de plus pres les
rapports entre logique et WL, d’une part, et entre loi d’opposition et intui-
tion intellectuelle d’autre part.

3. Logique et WL

La méthode de la WL présuppose-t-clle les régles de la logique®"? Si tel
¢tait le cas, la WL ne serait pas premicre et on ne saurait toujours pas dans
quelle science la logique trouverait elle-méme ses principes fondamentaux.
Il est en effet généralement admis qu’elle n’est pas capable de les fonder
elle-méme et qu’elle présuppose au moins les principes d’identité et de
non-contradiction. Ceux-ci doivent-ils €tre admis comme de simples
conventions, ou tenus seulement pour des hypothéses, ou encore peuvent-ils
étre fondés dans une “méta-science”?

Il ne faut pas chercher cette science de la science ailleurs que dans la
WL elle-méme, déclare Fichte: bien loin d’étre fondée par la logique, la
WL fonde la validité universelle (Allgemeingiiltigkeit) des principes logi-
ques pour I’entendement humain, aussi bien qu’elle fonde en elle-méme ses
propres principes®'. Les principes fondamentaux de la logique sont certes,
tout comme ceux de la géométrie, des vérités intuitives qui ne nécessitent
pas le détour par des conventions ou des définitions nominales. Cette vérité

2 L’enthousiasme exalté que Fichte apprécie aussi peu que Kant. Cf. 2.Ein §
10, GA T 4, 258%13 [SW I, 505-506; OCPP 303].

30 Nous entendons ici par “logique”, comme Fichte dans le § 6 de BE (GA T 2,
137-140 [SW 1, 66-70; EPC 55-59]), la «logique générale formelle ou logique pure»
que Fichte oppose dans les PV a la «logique transcendantale». Fichte refuse
cependant de diviser son systeme en esthétique et en logique transcendantale: cf. PV
§ 21, GA IV 1, 192%17,

SUCf. BE § 6, GA 1 2, 138%-139" [SW [, 68; EPC 57]. Dans ce texte
(ibid., 139%-140'%) et dans les Fondements de la WL de 1794 (GA 1 2,
261477 [SW I, 98-99; OCPP 22]), Fichte montre en effet que le principe
d’identité (A = A) peut étre obtenu par abstraction a partir du premier principe de la
WL (moi = moi), alors que le principe de non-contradiction (A ~="" A) peut I’étre a
partir du deuxiéme principe (le moi s’oppose au non-moi; GA 1 2, 267'*2 [SW
I, 105; OCPP 277).



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 283

se manifeste dans la conviction de celui qui s’interroge sur la validité de
ces principes qu’ils sont valables de tout temps pour tout esprit fini*>. Cette
conviction résulte de ['intuition intellectuelle sur laquelle reposent égale-
ment les déductions de la WL. Si un individu quelconque accede a une
son moi empirique qui s’est manifesté, mais la raison en général, dont le
mode d’action est saisi immédiatement par I’intuition®*. Or I’intuition de la
WL est plus fondamentale que celle de la géométrie et se trouve a un bien
plus haut degré d’abstraction qu’elle, car celle-ci peut encore s’aider de
lignes imaginaires, alors que l'intuition de la WL ne peut jamais trouver de
soutien dans I’imagination, aucun objet sensible ne pouvant lui servir
d’exemple, seul le moi pur pouvant étre son objet. A cet égard la WL est
¢galement encore “plus abstraite” que la logique, car celle-ci peut, comme
la géométrie, appliquer ses regles formelles a des représentations d’objets
sensibles, qui aideront alors I’intuition par le travail de l’imagination34.

Dans le paragraphe 6 de Sur le concept de la W.L., Fichte précise la
relation de la WL a la logique: d’apres une opinion commune, la tache de
la logique est de donner aux sciences leur forme systématique, c’est-a-dire
les regles que chaque discipline devra suivre dans la démonstration de ses
théoremes pour répondre aux réquisits d’une méthode scientifique. Mais
selon notre auteur c’est la WL qui doit fournir aux autres sciences (aux
«sciences particulieres») leur forme, aussi bien que le contenu de leurs
principes, quoique cette détermination du contenu ne soit que partielle,
toute science particuliére ayant a son principe une proposition nécessaire de
la WL ef un acte comingent”.

Qu’est-ce a dire? Pour Fichte le contenu propre de toute science en tant
que telle se caractérise par sa certitude ( Gewifsheit)*. C’est plus encore cette

32 Sur Dintuition propre 4 la géométrie, cf. SB, GA 1 7, 226'-230" [SW II,
370-375; RCJ 47-52]. Cf. aussi Reinhard LauTH: Transzendentale Entwicklungslinien
von Descartes bis zu Marx und Dostojewski, Meiner, Hamburg, 1989, 317-321; sur
Iintuition intellectuelle en général, cf. 316-331.

33 Cf. SB, GA 1 7, 229''6 [SW 11, 374; RCJ 65-66]. La difficulté est bien
slir de savoir quand je posséde vraiment une intuition intellectuelle et quand je n’en
ai que I'illusion. Fichte semble parfois penser que la conviction (rationnelle)
intérieure  permet de trancher cette question (cf. 2.Ein § 10, GA 1 4,
263%-265%* [SW 1, 512-515; OCPP 308-309); il n’en reste pas moins que,
cette conviction n’étant pas démontrable a autrui, je ne peux jamais prouver a
d’autres qu’'un de mes raisonnements est fondé sur une intuition intellectuelle
authentique, mais seulement les inviter A produire cette méme intuition en
eux-mémes.

34 Cf. SB, GA 17, 254113 [SW 11, 404; RCJ 97).

35 Cf. BE, GA 12, 134'%-135" [SW 1, 63-64; EPC 52-53] et tout le § S.

3 Cf. BE § 1, GA 1 2, 116¥-117% [SW I, 43; EPC 34-35] et ibid.,
GA 11318 [SW 39; EPC 31].



284 ALAIN PERRINJAQUET

certitude qui constitue I’essence de la science que sa forme systématique, ou
cohérence. Celle-ci n’est en effet pas ce qui fonde initialement la certitude,
mais seulement ce qui permet de transmettre la certitude du premier principe
aux autres propositions de la discipline”’. Si une discipline est fondée sur un
principe certain et qu’a partir de celui-ci la forme scientifique est respectée,
alors elle est scientifique; sans un tel principe, elle restera un jeu de 1’imagi-

nation, quelque strictes que soient les regles du jeu 38,

Chacune des lois de notre esprit est tout d’abord pour nous, dans I’ex-
périence quotidienne, un fait de conscience, le sentiment de la contrainte de
penser ceci ou cela, ressentie dans le sens interne, donc confusément®. La
WL est une réflexion sur cette contrainte. Elle part d’un acte libre d’abs-
traction: celui qui consiste a penser le sujet pur en faisant abstraction des
caracteres de sa propre personne. Cet acte ne fait pourtant pas abstraction
de tout contenu de conscience (comme la réflexion du logicien)‘m, mais
seulement des contenus contingents, liés a ma personne ou a ma situation
déterminées; ce faisant, on ne laissera subsister dans la WL rien de contin-
gent*! et on pourra reconstruire & partir du principe ainsi obtenu 1’ensemble
de nos représentations nécessaires*”. Les sciences particuli¢res, dont la
logique, devront partir a leur tour d’une des représentations nécessaires
dégagées par la WL, qu’elles détermineront par un nouvel acte libre pour
en faire le principe de leur systeme.

Fichte nous propose en effet d’admettre que «savoir de fagon certaine ne
signifie rien d’autre que pénétrer intégralement 1’inséparabilité d’un contenu
déterminé et d’une forme déterminée»*. Si un tel savoir est possible ce n’est
donc pas en elle-méme que la logique, science exclusivement formelle, pourra
trouver un principe certain, ¢’est-a-dire caractérisé par une telle insé€parabilité
de forme et contenu, mais seulement dans la WL, a laquelle elle empruntera
certains principes en accomplissant une seconde abstraction, ¢’est-a-dire en
faisant abstraction du contenu auquel ils s’appliquent (le moi et ses représenta-
tions), pour ne considérer que leur forme*,

3 CE. ibid., 115%-116° [SW I, 42; EPC 33].

38 Cf. ibid., 112/ [SW 1, 38-39; EPC 30]).

39 Cf. SB, GA 17, 204%% [SW 1L, 345; RCJ 37-38].

40 Cf. BE § 6, GA 12, 137'%8 [SW I, 66; EPC 55].

41 Si ce n'est le fait qu’il y ait une WL, quil y ait réflexion sur les
représentations nécessaires (cf. SB, GA 17, 2242 [SW 11, 368; RCJ 60]).

42 Cf. SB, GA I 7, 208162092 [SW I, 349-350; RCJ 41-42] et 1.Ein § 1,
GA 14, 186'- 187" [SW 1, 422-424; OCPP 245-246].

B BE § 2, GA 1 2, 12321242 [SW 1, 51; EPC 42]. Fichte avoue ensuite
qu’il s’agit la d’une définition nominale. Mais, précise-t-il, que le savoir, comme
savoir systématique, soit possible, on ne peut pas le prouver «a priori, mais
seulement par 1’édification d’un tel savoir: cf. ibid. 124'1-126.

# Cf. BE § 6, GA 12, 137251387 [SW 1, 67-68; EPC 56-57].



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 285

De plus, la logique n’est pas un instrument qui nous permette de
construire un systeme (puisqu’elle ne peut pas former les propositions condi-
tionnelles qui le constituent), mais seulement de vérifier aprés son achéve-
ment I’enchainement de ses propositions®. Pour cette raison, elle n’est pas,
comme la WL, condition sine gua non de toute science, mais seulement «une
découverte hautement bienfaisante pour faciliter et garantir le développement
des sciences»*. Elle a une utilité négative, en ce qu’elle permet d’identifier
les fautes de raisonnement que sans elle on ne pourrait que pressentir; pour-
tant, vouloir en philosophie penser constamment en appliquant expressément
les lois de la logique ne serait pas plus sensé, selon Fichte, que «de vouloir
marcher d’apres les régles du maitre de ballet»*7,

Le projet fichtéen de fonder et d’expliquer les principes fondamentaux
de la logique (identité et non-contradiction notamment) a partir des proposi-
tions de la WL (de I'identité du moi, par exemple), c’est-a-dire en opérant
une abstraction sur une proposition exprimant une condition de possibilité
de la conscience de soi, peut paraitre particulierement ambitieux; il
comporte pourtant une importante restriction critique. En effet, le principe
“A = A”, par exemple, ne vaut originellement, selon Fichte, que pour le
moi, il ne peut s’étendre a d’autres objets qu’en tant que ceux-ci sont des
objets de conscience, c’est-a-dire des représentations%: ce principe, ainsi
que tous les autres principes logiques (et de méme que tous les principes de
la WL), ne s’applique donc en aucune maniere, du point de vue de la WL,
aux choses en soi, mais seulement aux choses telles qu’elles sont pour le

moi, pour un étre rationnel fini.

La logique, en revanche, rejoint I’ensemble des sciences particulieres,
qui sont réalistes et oublient volontiers que les lois qu’elles énoncent n’ex-
priment pas les qualités des choses en soi, mais seulement des qualités de
notre esprit*. Cet oubli est aussi celui du sens commun, pour lequel les
objets de I’expérience quotidienne sont plus que des représentations (méme
nécessaires), et il est légitime dans la sphére que se partagent le sens
commun et les sciences particulieres. Il cesserait cependant de [’€tre si la
logique et ces sciences prétendaient entrer dans le champ de la philosophie

B Cf. PV § 21, GA IV 1, 190%-191%. C’est pour cette raison que méme
la forme scientifique de chaque science ne peut étre fondée en sa validité que par la
WL et non par la logique, comme le releve Pareyson (op. cit., 106); la logique n’est
en effet qu'une élaboration artificielle ultérieure a la WL (dans l'ordre de la
connaissance).

4 BE § 6, GA 12, 139'7° [SW I, 69; EPC 57-58].

TPV §21,GA IV 1, 19187,

¥ Cf. BE § 6, GA 12, 140" [SW I 69-70; EPC 58].

9 Cf. PV §§ 2-3, GA IV 1, 178217916,



286 ALAIN PERRINJAQUET

(ou WL), par exemple en voulant se donner a elles-mémes le fondement
ultime de leur validité.

4. La WL et ses régles

On I’a vu, la découverte du plus haut principe de la WL dans 'intuition
intellectuelle est contingente. L’action par laquelle on prend conscience de
soi-méme comme sujet pur n’est pas une action nécessaire de 1’esprit
humain, mais une action libre. En revanche, toutes les autres propositions
de la WL doivent traduire ce que Fichte appelle des actions (ou représenta-
tions) nécessaires de l'esprit humain, c’est-a-dire des lois de cet esprit,
puisque la WL doit étre le modele systématique, la reconstruction ou
I'itmage (Nachbild) du «Systeme du savoir humain», qui ne comprend que

de telles actions”V. '

Sous I’hypothese que j’entreprenne la réflexion qui fonde le premier
principe, ma déduction devra ensuite procéder selon des reégles contrai-
gnantes, d’une représentation nécessaire a [’autre. Ces regles seront elles
aussi des actions (-représentations) nécessaires de 1’esprit humain®!, elles
seront des “faits de conscience” 2. Mais puisque la WL doit faire abstrac-
tion des certitudes du sens commun pour mieux fonder ce dernier en le
reconstruisant @ priori, on ne peut dans cette reconstruction systématique
qu’admettre ces regles par hypothése. Certes, le philosophe, qui est aussi
par ailleurs un moi commun, en dispose des le départ, si elles sont vraiment
nécessaires pour la conscience commune’”, mais il trouve aussi dans cette
conscience beaucoup d’autres représentations qui ne sont pas nécessaires et
dont il doit faire abstraction. Au début de sa réflexion, il n’a donc pas de
réponse a priori définitive a la question de savoir quelles sont les représen-
tations de la conscience commune qui sont nécessaires et lesquelles sont
contingentesS4. Il présupposera donc que certaines des régles valides pour le
sens commun sont des représentations nécessaires, guidé par «le sentiment
obscur de ce qui est juste», ou «sens de la vérité»™>, jusqu’a ce qu’il ait
retrouvé et fondé ces regles de la réflexion dans son systeme.

VCf. BE § 7, GA 12, 140"7-1427 [SW 1, 70-72; EPC 59-60]. Cf. aussi le
§ 1 de notre article «Individuum und Gemeinschaft in der WL zwischen 1796 und
1800», in: Fichte-Studien 3 (1991), 11-16 et les textes cités ou mentionnés, en
particulier aux notes 21 a 23 et 27-28.

SUCf. BE § 7, GA 1 2, 1425-1441° [SW 1, 72-74; EPC 61-62].
2 Cf. SB, GA 17, 2043 [SW II, 345; RCJ 23-24]).

3 Cf. PV § 652, GA TV 1, 350%-35112,

3 Cf. BE § 7, GA 12, 14223 [SW 1, 72-73; EPC 61].

3 Cf. ibid., 143 note [SW 1, 73; EPC 61].



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 287

Mais que I’on retrouve dans le développement de la WL les régles que
I’on a présupposées dans sa formation, cela prouve certes la cohérence du
systeme, mais aboutit, comme le reconnait Fichte, 2 un cercle: si 1’on avait
présupposé d’autres régles, les régles fournies par la déduction auraient
elles aussi été différentes. Certes, celles-ci n’auraient pas nécessairement
coincidé avec les premigres>®; on a donc ici une preuve négative de la WL,
qul est comparable a la confrontation de ses résultats avec le monde de
I’expérience, proposée dans la Premiére introduction®’: s’il y a désaccord
entre les regles présupposées et celles trouvées (BE: premiére confronta-
tion), entre les représentations déduites par la WL et I’expérience commune
(1.EIN: seconde confrontation), le systeme est certainement faux. Mais s’il
y a accord, il est toujours possible qu’une erreur de la déduction ait été
corrigée par une deuxiéme erreur. Cette preuve ne permet donc d’aboutir
qu’a une vraisemblance (Wahrscheinlichkeit), mais jamais a une certitude
du systéme philosophique: le syst¢éme de I’esprit humain que la WL doit
représenter est absolument siir et infaillible, mais pas la WL elle-méme, qui
«ne doit jamais prétendre a 1’infaillibilité»°%. Il y a certes dans la déduction
de la WL un cercle inévitable, car «on ne peut pas penser sur les lois de la
pensée autrement que d'aprés ces lois»”; ce cercle n’est pourtant pas
vicieux, d’abord parce qu’il est inévitable®® et ensuite parce que, comme le
déclarait Fichte citant Reinhold dans la Recension de I’ Enésidéme, le prin-
cipe de la philosophie est soumis aux principes logiques, par exemple au
principe de non-contradiction «non comme a un principe par lequel il est

6 Cf. ibid., 144'¢2' [SW 1, 74; EPC 63].

ST Cf. 1.EIN § 7, GA 1 4, 205°-207' [SW [, 446-448; OCPP 261-263].
Cette idée se retrouve aussi dans SB, GA 1 7, 2381316 [SW 1I, 385; RCJ 78].

S BE § 7, GA 1 2, 146° [SW I, 76; EPC 65]. Cf. aussi ibid, GA
146'"-147" [SW 77; EPC 65-66]. Selon Tom ROCKMORE, cette circularité est
une dimension constitutive de tout le systeme fichtéen, qui n’aurait pas la forme
d’une déduction linéaire a partic d’un principe certain, comme la plupart des
interprétes 1’ont pensé jusqu’alors. Le principe du systéme n’aurait ainsi au départ de
la réflexion qu’une valeur provisoire et, malgré la confirmation négative permise par
la structure circulaire du systéme, il ne pourrait jamais acquérir une validité
définitive (Cf. «Remarks on Fichte’s Relevance. Hegel and Circular Epistemology»
in: Transzendentalphilosophie als System, hrsg. v. A. Mues, Hamburg, Meiner,
1989, 105-116, en particulier 109-111 et 115-116 et les ouvrages de I'auteur
mentionnés dans la note 3 de la p. 106). Nous avons discuté cette interprétation fort
intéressante dans notre intervention au Colloque Fichte de Pittsburgh (mars 91), en
essayant de montrer que la circularité qui touche la fondation des lois de la pensée
n’entache pas la certitude du premier principe. Cf. «Some Remarks about the
Circularity of Philosophy and the Evidence of its Principle in the Jena
Wissenschaftslehre», A paraitre dans les Actes du Colloque.

59 Rez. Aen., GA 12, 43192 [SW I, 5; RMM, 369].
60 Cf BE § 7, GA 12, 148'5-14919 [SW 1, 79-80; EPC 67-68].



288 ALAIN PERRINJAQUET

déterminé, mais, au contraire, comme a une /oi a laquelle il ne peut pas
contrevenir»®'. Le principe de la philosophie n’est pas déduit des principes
logiques, car il n’est pas déductible de principes seulement formels, mais ce
principe et la déduction qui en part ne doivent néanmoins pas violer les
regles qui seront plus tard formalisées dans les principes logiques.

5. La loi de I'opposition

Dans les premiers pas de la Doctrine de la science “nova methodo”,
lorsque Fichte, aprés avoir caractérisé le moi pur comme «une activité reve-
nant sur elle-méme», cherche a le déterminer plus précisément et I’oppose
pour ce faire a un «repos» (Ruhe), il fait usage du principe: «Toute déter-
mination, quel que soit ce qui est déterminé, se produit par opposition»®%; il
appelle ce principe «loi (de la réflexion) de I'opposition»®*. Quelle est sa
portée?

Cette opposition est identique a celle des concepts contradictoires qui
permettent, a titre de différences spécifiques, de distinguer une espece
donnée de toutes les autres au sein d’un méme genre®. Mais il faut prendre
garde que la loi fichtéenne de 1’opposition, comme les lois logiques dont
nous avons déja parlé, n’affirme rien des choses en soi: si elle permettait de
passer d’une affirmation sur le moi a une affirmation sur le non-moi comme
en soi, elle serait en effet un principe dogmatique.

Chez Fichte cette loi signifie donc seulement que «l’on ne pense rien
distinctement, et ne peut rien penser distinctement, sans penser en méme
temps son opposé»®. Elle est donc une loi interne 2 la pensée, et a notre
pensée. Cependant, la loi de ’opposition est aussi plus que le principe
d’une définition nominale; si elle ne permet pas de tirer des conclusions
concernant /’étre, elle permet en revanche de conclure a la liaison néces-

6l Rez. Aen., GA 12, 43114 [SW I, 5; RMM, 368].
2 VE III, GA 1 4, 2792 [SW 1, 532; DSNM 320].
3 «Reflexionsgesetz des Entgegensetzens», NMK § 2, 38 [DSNM 77].

64 Les concepts déterminés par la “loi de I’opposition” ne sont en effet pas des
contraires, mais des opposés contradictoires, analogues a ceux formés par simple
négation: “moi” et “non-moi”, activité et repos s’opposent comme “‘rationnel” et
“non-rationnel”, le tiers étant exclu. Fichte parle lui-méme de I’opposition comme
intervention d’une différence spécifique dans un genre: cf. PV § 365, GA IV |1,
2529 Fichte utilise fréquemment les termes “Gegenteil” et “Gegensatz”, que
I’on traduit souvent par “contraire”. Il ne faut cependant pas prendre ce dernier
terme dans son sens technique, logique, pour lequel I’allemand du XVIIE s. utilise
plutét “Kontrir” (cf. KAnT, Logik, § 49, A 183). Il est en effet impossible de
déterminer un concept par son contraire (au sens technique), or ¢’est de cela qu’il
s’agit ici.

5 Cf. NMX § 2, 36 [DSNM 76]; et ibid. 45 [DSNM 84].



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 289

saire pour nous de certaines représentations: si je dois me représenter clai-
rement une entit€ "A’, je dois la distinguer des autres entités que j’aurais pu
me représenter, que je peux qualifier de >~ A%,

Ainsi, la loi de 'opposition doit étre examinée dans le cadre de la
théorie fichtéenne des rapports entre concept et intuition. Pour Fichte
comme pour Kant, «Des pensé€es sans contenus sont vides, des intuitions
sans concepts sont aveugles»®’. Un concept sans intuition est une pensée
vide et a vrai dire méme pas une pensée, si ce n’est la pensée d’un mot
vide de sens, d'un flatus vocis; en effet, «l’intuition est le fondement
(Unterlage) du concept, ce qui est congu en lui. (...) Nous ne pouvons
concevoir que ce qui est immédiatement intuitionné»®. Mais I’intuition ne
peut €tre pensée consciemment et distinctement, elle ne peut devenir un
objet de pensée, que si elle est fixée dans un concept.

Or c’est la loi de ['opposition qui régit la détermination des intuitions
par des conceptsﬁg. Elle n’est pas démontrable, car on ne pourrait la démon-
trer sans faire usage de pens€es déterminées elles-mémes par opposition,
donc sans commettre un cercle. C’est donc dans une intuition (intellec-
tuelle) que chacun peut découvrir cette loi «en soi-méme».

Ainsi, dans le § 2 de la WL “nova methodo”, Fichte montre qu’une
conscience explicite du moi est impossible sans conscience du non-moi’".
C’est tout d’abord une intuition intellectuelle qui apprend au philosophe
que [’auto-détermination qui se manifeste dans la conscience pure de soi
présuppose une autre conscience (un autre état de conscience)’!, & partir de
laquelle le moi peut tout aussi bien «passer» (iibergehen) a la conscience de
sol que n’y pas passer. Cette méme intuition lui révele qu’il pourra diffe-
rencier ces deux consciences en niant de I’'une ce qu’il affirmera de 1"autre.

C’est donc dans [’opposition de la conscience de soi et de la conscience
de l’objet extérieur, de !'intuition intellectuelle et de P'intuition sensible,
que se trouve le fondement de la loi de |’opposition, comme le fondement
du principe de I'identité se trouvait (selon les textes de 1794, WL.94 et BE)
dans I’identité du moi de la conscience de soi. La conscience, ou activité
idéale, est le genre qui, articulé avec la différence spécifique «libre/déter-

6 Cf, NMK § 2, 42 [DSNM 81].

67 Kant, Critique de la raison pure, B 75, chez Fichte cf: NM* § 1, 33
[DSNM 72]; 2.EIN § 6, GA 14, 226" [SW 1, 473-474; OCPP 280].

08 2 EIN § 7, GA 1 4, 24532 [SW [, 492; OCPP 293].

69 Cf. ibid., GA 14, 246%.

0 Cf. NMK § 2, 36-37 [DSNM 76-77].

"' Conscience et état de conscience ne se distinguent pas pour Fichte, car
la conscience n'est selon lui rien d’autre que son acte de conscience: cf. L.LEin § 7,
GA T 4, 200°®% [SW [, 440; OCPP 257]. Faire une distinction entre la conscience
comme substrat et ses états de conscience trahit donc selon Fichte un préjugé réaliste.



290 ALAIN PERRINJAQUET

minée», donne les deux especes: «activité libre» (conscience réflexive) et
«activite déterminé€e» (conscience empirique de 1’objet). La loi de |’opposi-
tion, que nous pouvons identifier au principe de détermination par genre et
différence spécifique pris dans un sens transcendantal, est ainsi fondée par
la réflexion de la WL sur la conscience, et non 'inverse. Pour cette loi
comme pour celles du modus ponens, c’est D'intuition intellectuelle a
'ceuvre dans la WL qui justifie les principes logiques et épistémologiques
et non ceux-ci qui fondent la démarche de la WL.

6. Conclusion

Nous avons trait€¢ jusqu’a présent le principe premier de la WL comme
s’1l était une proposition, par exemple en le symbolisant par un signe
propositionnel de la logique formalisée. Les expressions «Satz» ou «Grund-
satz» utilisées par Fichte, dans les textes de la premiére exposition surtout,
invitent & une telle interprétation’?. Cependant, dans la WL nova methodo
Fichte précise que le principe de la WL ne doit pas étre «quelque chose
d’objectif et de trouvé dont on tire quelque chose par analyse»’”; il n’est
pas une vérité préexistante a la réflexion philosophique, exprimée dans une
proposition d’emblée évidente, mais il ne peut étre découvert ou, pour
mieux dire, posé qu’en obéissant & un «postulat»'*, qui nous invite a une
action intellectuelle (Tathandlung). Or cette action, c’est la mise en ceuvre
de l'intuition intellectuelle et cette intuition en acte est elle-méme le prin-
cipe de la philosophie: le philosophe constitue (pose) le principe de la
philosophie plutét qu’il ne le découvre”. Il peut certes traduire le résultat
de cette intuition par des mots, et il doit le faire pour communiquer sa
réflexion a autrui, mais «ce n’est que ce que je pense qui est de la philoso-
phie, ce qui est dit ou €crit n’est qu’un signe de ma pensé€e qui doit donner
a autrui I'occasion de penser la méme chose»’®. Or cette traduction du
premier principe, de méme d’ailleurs que la traduction de toutes ses consé-
quences, est nécessairement imparfaite, d’une part parce que le langage a
été formé par et pour I'expérience commune, ol le réalisme fait loi’’ et,

2 o, par exemple BE, GA 1 2, 115'%" [SW [, 41-42; EPC 33].

3 NMK § 1, 27-28 [DSNM 68].

" «Que I’on pense le concept “moi” et que I'on pense par 12 & soi-méme» (ibid.,
28 [DSNM 68]).

5 Et il le constitue par le simple fait d’entreprendre une réflexion radicale en se
pensant lui-méme apres avoir fait abstraction de tout objet, puisqu’il produit par la la
pure conscience de soi.

7 PV § 652, GA IV I, 351231,

7T Cf. ibid., 351*%. De plus, déclare Fichte, «Les signes du langage (...)
sont passés par les mains de Uirréflexion et ont pris quelque chose de son



LA METHODE DEDUCTIVE DANS LA SECONDE EXPOSITION 291

d’autre part, parce que la WL n’est en fait pas constituée d’une suite de
theses et d’arguments, mais d’une suite d’actes (ou d’expériences) intellec-
tuels que chacun doit entreprendre dans 1’auto-observation, comme Fichte
le rappelle dans le Rapport..’®. Le philosophe ne peut pas fournir des
raisonnements qui contraignent son lecteur, car «ce dont il s’agit ne se
laisse pas décrire parfaitement par des mots» 7’

Le philosophe peut certes non seulement traduire dans des mots la série
de ses expériences intellectuelles, mais également donner a cette traduction
la forme d’une suite de syllogismes hypothétiques; nous avons tenté de
montrer que Fichte adopte une telle forme logique dans les textes de la
2¢ exposition, quoiqu’il n’insiste pas sur cette forme. La cohérence logique
de cette traduction fournira au systéme une confirmation négative (une non-
infirmation, au méme titre que la comparaison finale avec ’expérience
commune déja mentionnée), mais elle ne sera ni ce qui permet sa construc-
tion, ni ce qui fonde sa validité, puisque, comme nous I’avons vu, les prin-
cipes logiques doivent eux-mémes étre fondés par le systeme.

Le point de départ de la WL n’est donc pas la proposition «le moi se
pose en tant que se posant»*°, mais I’intuition intellectuelle que cette propo-
sition traduit. Quant a la déduction du systeme a partir de ce point de
départ, elle doit certes étre conforme aux regles de la logique, mais elle
n’est pas une application de ces regles en tant qu'éléments de la discipline
constituée “logique”. La déduction de la WL suit les lois de I'entendement
que le philosophe appréhende au moyen d’une intuition intellectuelle et qui
ensuite seulement pourront €tre rassemblées dans une science particuliere
appelée logique. Cette déduction®! fait de plus appel a d’autres lois, qui ne
seront pas formalisables dans la logique: celles qui, a chaque pas, permet-
tront au philosophe de constater que la pensée dont il vient de reconnaitre
la nécessité n’est pas possible sans une autre pensée, c’est-a-dire, traduit en
langage formel, que la mineure du modus ponens (p) n’est pas pensable
sans une autre pensée (q); cette nouvelle pensée, livrée par l'intuition (et

indétermination; on ne peut pas se comprendre de fagon suffisante par leur biais»
(VE, GA [ 4, 272%% [SW [, 523; DSNM 314]).

7 CFSB, GA 1 7, 197%% [SW II, 336-337; RCJ 28-29) et le contexte,
ainsi que VE, GA [ 4, 272% [SW 1, 523; DSNM 314].

7 Cf. SB, GA 1 7, 197°% [SW II, 337; RCJ 29]). La WL devra s'élever
au-dessus de la «confusion des mots» du langage ordinaire , le sens de ses concepts
ne pourra étre déterminé que par la place de chacun d’entre eux dans la «chaine de
raisons», par «détermination réciproque» (cf. ibid., 236%-2377 [SW I,
384-385; RCJ 62-63]). Cf. aussi 2.Ein § 4, GA T 4, 2155 [SW [ 461, OCPP
270-271].

80 Cf. NMM § 1, GA IV 2, 33% texte correspondant & NM* § 1, 34
[DSNM 73] et VE, GA [ 4, 276%3° [SW [, 528; DSNM 318]).

81 PAREYSON la caractérise comme une «déduction représentatives: cf. op. cir.
(2¢ édition), 307-308.



292 ALAIN PERRINJAQUET

qu’aucune loi logique n’aurait permis de découvrir, mais qui ne contredit
non plus aucune loi logique), sera détermin€e au moyen de la loi de I'oppo-
sition, elle aussi découverte dans !'intuition.

L’intuition intellectuelle, 'auto-observation, est donc bien le principe
unique du systeme, en ce qu’elle est son point de départ, mais aussi la
source de toutes les regles utilisées dans la déduction. Elle intervient certes
a plusieurs reprises, tantdt pour saisir le moi lui-méme, dans la pure
conscience de soi, tantdt pour saisir une des lois fondamentales de son agir
(en I'occurrence de sa pensée). En ce sens, on peut dire avec Fichte qu’il
n’y a dans le systeme pas d’autre principe que la Tathandlung, ¢’ est-a-dire
le «pense-toi toi-méme!», ou liberté en acte®, quoique ce principe unique,
si I'on veut traduire le systeme sous la forme d’un polysyllogisme, donne
naissance a un principe matériel (ou prémisse), la conscience pure de soi, et
a plusieurs principes formels, la loi de ’opposition, les regles du modus
ponens, elc..

De plus, les différents appels a l'intuition ne peuvent certes pas s’im-
poser au lecteur qui n’entreprend pas 'acte intellectuel demandé, mais ils
ne sont pas des hypotheses ad hoc: lorsque 'on aura trouvé par intuition
une certaine loi (ou lorsque 1’on croira en avoir ainsi trouvé une), il ne sera
plus permis de ['écarter. La WL se présente donc par sa méthode comme
rigoureuse, en ce qu'elle s’applique rétroactivement les régles qu’elle
établit (il y a cohérence entre son “dire” et son “faire”) et ouverte a la
critique, en ce qu’elle repose sur une recherche que chacun doit effectuer
en sa propre intuition intellectuelle, recherche qui peut ['amener & contester
tel ou tel pas de la réflexion et a participer ainsi au perfectionnement de la
doctrine.

Afin d’évaluer 'intérét qu’elle mérite du point de vue systématique, on
pourra encore la juger d’apres les criteres du pouvoir d’explication et de
I’économie des principes. De 'aveu de son auteur, la WL doit expliquer
I’ensemble de ce qui, dans notre expérience, est nécessaire; ce n’est qu'une
é¢tude complete du systéme qui permettrait de se prononcer sur la réussite
ou I’échec de cette mission. En ce qui concerne la simplicité des principes,
en revanche, 1l est d’emblée clair qu’elle est extréme, puisqu’il n’y a qu’un
seul principe et que celui-ci fait I’économie de tout présuppos¢ dogmatique,
qu’il soit réaliste ou spéculatif: tout saut du niveau transcendantal au niveau
d’une ontologie dogmatique est exclu; les lois découvertes sont des lois de
notre pensée, et rien de plus. Si la WL réussissait, en partant d’un principe
si pauvre d’hypotheéses et en utilisant une méthode exempte de sauts
occultes (comme nous le croyons), a expliquer notre expérience (ce que
nous ne pouvons pas montrer ici), elle mériterait donc une attention toute
particuliére.

82 Cf. NMK § 3, 49-51 [DSNM 90-91].



	La méthode déductive dans la seconde exposition de la doctrine de la science

