Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 3: Approches de Fichte

Artikel: Traduction et commentaire de la lettre a F.A. Weisshuhn : fragment de
1790 (aolt-début septembre) (Gesamtausgabe, lll, 1, pp. 167-168)

Autor: Philonenko, Alexis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381444

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 229-248

TRADUCTION ET COMMENTAIRE DE LA LETTRE
A F. A. WEISSHUHN

Fragment de 1790 (aott-début septembre)
(Gesamtausgabe, III, 1, pp. 167-168)

ALEXIS PHILONENKO

Résumé

On s'est proposé ici d étudier la lettre en laquelle Fichte décrit I au-
rore de sa pensée transcendantale, tandis que, lisant la Critique de la
raison pratique, il déclare vivre dans un nouveau monde. Dans ['étude de
ce fragment, nous découvrons la bouleversante conversion d' un esprit, jadis
tourné vers Spinoza et désespérant de soi, croyant que nulle liberté n’était
concevable pour I"homme. Mais Kant lui enseigne la liberté absolue. Ainsi
nait une philosophie de la liberté humaine.

TRADUCTION*

[...] = — Ich lebe in einer neuen
Welt, seitdem ich die Kritik der
praktischen Vernunft gelesen habe.
[/] Sdtze, von denen ich glaubte, sie
seyen unumstoblich, sind mir umge-
stolen; Dinge, von denen ich glaub-
te, sie konnten mir nie bewiesen
werden, z. B. der Begriff einer abso-
luten Freiheit, der Pflicht u.s.w. sind
mir bewiesen, und ich fiihle mich
darliber nur um so froher. Es ist un-
begreiflich, welche Achtung fiir die
Menschheit, welche Kraft uns dieses

Depuis que j’ai lu la Critique de
la Raison pratique je vis dans un
nouveau monde'. Il y avait des prin-
cipes® que je croyais inébranlables
et les voici renversés devant mot; 1l
y avait des choses que je croyais ne
point pouvoir m’étre démontrées,
par exemple le concept d’une liberté
absolue?, du devoir?, etc., et elles
me sont démontrées®, et je m’en
trouve d’autant plus heureux®. Ce
que ce systeme peut procurer
comme respect pour [’humanité’,

* Pour des raisons d’ordre typographique, les notes et remarques relatives a la
traduction ont été reportées en fin de traduction.



230 ALEXIS PHILONENKO

System giebt! Doch was sage ich das
Ihnen, der Sie es lingst werden emp-
funden haben, wie ich! Welch ein
Segen fiir ein Zeitalter, in welchem
die Moral von ihren Grundfesten aus
zerstort, und der Begriff Pflicht in
allen Worterbiichern durchstrichen
war: — denn — verzeithen Sie mir —
ich tiberrede mich [/] nicht, dal} vor
der  Kantischen  Kritik  irgend
Jemand, der seinen Verstand selbst-
stindig zu brauchen wulite, anders
gedacht hat, als ich, und ich erinnere
mich Niemanden gefunden zu
haben, der gegen mein System etwas
Griindliches eingewendet hiitte. Ehr-
liche Leute habe ich genug gefun-
den, die anders, nicht dachten, — das
konnten sie iiberhaupt nicht, — son-
dern fiihlten. So tduschte es mich
durch die scheinbare Konsequenz,
und so tduscht es vielleicht noch tau-
send.

Haben Sie die Kantische Kritik
der Urtheilskraft schon gelesen? Es
ist eine Aesthetik und Teleologie,
von denen die erste, da Sie sich mit
Untersuchung des Schonen beschif-
tigt haben, Sie doppelt [/] interessi-
ren wird; — evident, wie Alles von
Kant, deutlicher und besser ge-
schrieben, wie mir scheint, als seine
vorigen Werke, und — besser ge-
druckt! Haben Sie seine Schrift
gegen Eberhardt: «iiber eine dltere
Kritik, die alle neue Kritik tiberfliis-
sig machen soll» — gelesen? Sie
wirft viel Licht auf die Kritik
d. r. V., und noch mehr iiber die
Verdrehungen und hinterlistigen
Wendungen Eberhardt’s, und ist hier

comme force®, est inconcevable’!
Mais que suis-je la en train de vous
dire, a vous qui devez [avoir
ressenti ' depuis longtemps, comme
moi'!! Quelle bénédiction pour notre
siecle, ou la morale était détruite en
ses fondements les plus sirs'?, et le
concept de devoir'® rayé de tous les
dictionnaires'#: — enfin — pardonnez-
moi, mais, si je ne m’abuse, avant la
critique kantienne®, il ne s’est
trouvé personne sachant se servir
librement de son entendement, qui
ait pensé autrement que moi'® et je
ne me rappelle pas d’avoir rencontré
quelqu’un capable d’opposer a mon
systeme quoi que ce soit de
sérieux'’. Certes j’ai rencontré bien
des personnes vénérables qui
pensaient non pas autrement — ils ne
le pouvaient absolument pas —, mais
qui  sentaient autrement'®. Ainsi
¢tais-je  aveuglé par [illusoire
conclusion et beaucoup sont encore
aveuglés™.

Avez-vous déja lu la Critique de
la faculté de juger kantienne? C’est
une Esthétique et une Téléologie et
la premiére vous intéressera double-
ment, puisque vous &tes occupé par
une recherche sur le beau; — chose
évidente, comme tout ce qui vient
de Kant, plus clairement et micux
écrit, me semble-t-il, que ses ceuvres
précédentes® et — mieux imprimé!*!
Avez-vous lu son écrit contre Eber-
hardt®> Sur une vieille critique qui
doit rendre superflue toute nouvelle
Critique? Cet écrit jette beaucoup
de lumieres sur la Critique de la
raison pure® et encore plus sur les
coups de force et les manceuvres
mensongeres d’Eberhardt et c’est,



TRADUCTION ET COMMENTAIRE DE LA LETTRE A WEISSHUHN 231

und da mit mehr Witz geschricben,
als man von Kant hiitte erwarten
sollen. Er verspricht nun noch eine
Metaphysik der Natur und eine Me-
taphysik der Sitten.

Ich habe mich jetzt ganz in die
Kantische  Philosophie  geworfen:
Anfangs aus Noth; ich gab eine
Stunde Uber die Kritik der reinen
Vernunft; nachher seit meiner Be-
kanntschaft mit der Kritik der prak-
tischen Vernunft aus wahrem Ge-
schmack. Ein gewisser Peuker in
Schlesien hat eine Darstellung der
Kritik d. r. V., nebst kurzer Wider-
legung der dagegen gemachten Ein-
wiirfe, geschrieben: es ist groBten
Theils ein Auszug, der mir indel}
trefflich scheint; der mich aber im
Grunde nicht freut, weil ich halb und
halb Willens war, etwas Aehnliches
zu thun. Eine Hauptursache von der
Unverstidndlichkeit  der Kritik
scheinen mir die oftmaligen Wieder-
holungen und Digressionen, welche
die Ideenreihe unterbrechen; und ich
glaube, sie wiirde leichter seyn,
wenn sie halb so dick wiire. [...]

Notes et remarques

par endroits, écrit avec plus d’hu-
mour qu’on ne ['aurait attendu de
Kant?, Mais voila qu’il promet une
métaphysique de la nature et une
métaphysique des meeurs .

Je me suis a présent jeté tout
entier dans la philosophie kantienne:
au début ce fut par besoin®; je
devais enseigner une heure sur la
Critique de la raison pure, mais par
la suite, depuis que j’al pris connais-
sance de la Critique de la raison
pratiqgue®, ce fut vraiment par
plaisir. Un certain Peuker®® en
Silésie a donné une exposition de la
Critique de la raison pure, en méme
temps qu’une bréve réfutation des
objections qui lui ont été proposées:
en gros c’est un extrait, qui cepen-
dant me semble correct; mais qui a
vrai dire ne me plait pas, parce que
javais plus ou moins le désir de
faire quelque chose d’analogue®. Il
me semble qu’une des raisons de
I"'incompréhension de la Critique
tient a ses fréguentes répétitions, a
ses digressions qui interrompent le
cours des idées, et je crois qu’elle
serait plus facile, si elle était deux
fois moins grosse...*

' En ce qui touche le sens philosophique, cf. 'ensemble du commentaire ci-
joint. Pour renforcer le sens de cette affirmation, on la situera aussi dans le contexte
révolutionnaire de la féte exaltante de la Fédération au Champ-de-Mars en juillet
1790. Cf. aussi le sous-titre de la Zuriickforderung der Denkfreiheit. Heliopolis, im
letzten Jahre der alten Finsterniss, GA, I, 1, p. 167.

? Manifeste allusion a la polémique de Jacobi et de Mendelssohn au sujet de la
doctrine de Spinoza, cf. F. H. Jacobi, Werke, éd. F. Roth et F. Képpen, Bd. IV, 1/2,
p. 216 sq. De cette théorie des principes spinozistes réputés irréfutables, mais affli-
geants, Fichte et Reinhold, chacun & leur maniére, avaient fait la source de leur

désespoir pré-kantien.



232 ALEXIS PHILONENKO

3 Absolute Freiheit. Si 'on en juge d’apres Eisler (Kant Lexicon, New York,
1977, p. 160 sq.), I'expression de liberté absolue n’est pas kantienne. Kant parle
plutdt de liberté inconditionnée.

* Contrairement a ce que 'on suppose, Fichte sait trés bien que Kant n’a pas
voulu introduire de nouveaux concepts (AK, Bd. V, p. 8, note dirigée contre
Winzenmann (et J. Fr. Flatt)), mais seulement les justifier. L’idée de devoir se
trouve un peu partout, mais sans fondement. Reste a savoir si la fondation kantienne
est bonne.

3 Rédigée more geometrico, avec ses principes, ses théorémes, la Critique de la
raison pratigue répondait dans une certaine mesure et jusqu’a un certain point a
I'idéal de la démonstration spinoziste du jeune Fichte qui éclate dans les Principes
de la Doctrine de la Science. Mais il a €t€ dupe de Kant qui, par ailleurs, avait
distingué la démonstration mathématique et la démonstration philosophique, cf.
Alexis Philonenko, I'Euvre de Kant, T. 1, 1™ partie. Sur le jugement de Kant
concernant la démonstration logique de la Doctrine de la Science, cf. J. G. Fichte,
(Euvres choisies de philosophie premiére [=OCPP], 4¢ éd. (Alexis Philonenko),
Annexe. Quoi qu’il en soit la croyance ne pourra jamais valoir que pour et par le
savoir, chez Fichte, qui repoussera la théorie de Jacobi concernant la foi (sur ce
point, voir aussi dans mon «Introduction» a mon édition de Foi et savoir de Hegel
la section consacrée a Jacobi).

® La philosophie n’est pas, pour Fichte, un art indifférent; c’est vraiment un art
de vivre qui éleve ou abaisse 1’ame selon qu’on se forge ou non une haute idée de la
liberté et de la moralité. C’est aussi une action par ou l'on s’engage, cf. Alexis
Philonenko, La liberté humaine dans la philosophie de Fichte, «Introduction».

7 L’idée de respect pour I’humanité se trouve chez les jusnaturalistes comme
Pufendorf (De Officiis) ou Burlamaqui (Eléments du droit naturel). La vraie source
est a4 chercher chez les romanistes, dans le Corpus iuris civiis, dont Feuerbach dit,
dans une note détachée, que c’est la seconde Bible de 1'Occident.

8 Kraft signifie ici la force morale; cet usage du terme n’est pas fréquent chez
Kant. 11 est conforme a un certain aspect du caractére que Fichte a voulu donner de
soi et qui a pu entrainer Xavier Léon, par exemple, son meilleurs biographe, en
maintes erreurs. Mais ici le sens n’est pas équivoque.

? Ici le sens peut étre double. D’abord il y a le sens manifeste: la doctrine de
Kant procure pour la moralité, dont elle donne la forme, une force inconcevable.
Ensuite il y a le sens caché qu’on peut éclairer en partant des critiques adressées a
Kant a la fin de la lettre: peut-€tre qu’avec toutes ses redites, ses digressions, en un
mot son écriture confuse, Kant n’a-t-il pas compris sa propre philosophie? On pour-
rait dés maintenant poser le principe herméneutique de la premiere Doctrine de la
Science: comprendre Kant mieux qu’il ne s’est compris. C’est ce que fit Fichte selon
Biihle qui regardait Kant comme l'inventeur de la philosophie transcendantale, Rein-
hold commme son propagateur, et Fichte comme le premier philosophe trans-
cendantal (AK, Bd. XIII, p. 542).

10 Sie es ldangst werden empfunden. La traduction proposée ici est littérale. On
pourrait aussi proposer: commme vous devez en avoir fait I'expérience. Pour Fichte
le Kantisme est d’abord une expérience vécue, cf. ici la note 6. C’est en ce point
que H. Cohen accuse Fichte de psychologisme (Kant’s Begriindung der Ethik, Berlin
1910, p. 288 sq.). L’objection serait irréfutable si I’on ne pouvait montrer que cette
expérience vécue sera doublée par une démonstration rigoureuse. 11 demeure que
chez Fichte la connexion de la vie et de la spéculation est une difficile question.
L’auteur de la Doctrine de la Science s’est défendu de tout psychologisme; enten-



TRADUCTION ET COMMENTAIRE DE LA LETTRE A WEISSHUHN 233

dons par la que la psychologic n’est jamais une instance décisive dans la spécu-
lation.

"' Cette expression n'est pas anodine. Elle recouvre plusieurs sens. En premier
lieu émerge 1'idée que se fait Fichte d’étre en quelque sorte un homme exemplaire,
un miroir vivant de son temps, représentatif de tout ce qui peut advenir. En second
lieu, le noble Weisshuhn ne peut pas ne pas avoir éprouvé un bouleversement en
lisant Kant, sinon ce ne serait pas I'ami de Fichte auquel celui-ci écrit cette lettre ol
il décrit la révolution de son dme. Fichte se représente sa propre révolution 2 la
lecture de la Critique de la raison pratigue comme une révolution devant s’opérer
dans toute dme bien née.

' Allusion manifeste au Pantheismusstreir. Cf. pour une premiére approche,
Kant, Qu'est-ce que s orienter dans la pensée? (éd. Alexis Philonenko, «Introduc-
tion», Vrin, 1959). Triomphant du rationalisme étroit de Moses Mendelssohn et arra-
chant la moralité a la sphere de la rationalité, Jacobi ébranlait la morale en ses
fondements les plus siirs. De 1a venait la nécessité d’une réactivation de ['élément
spéculatif pour trouver un nouvel équilibre de la rotalité existentielle... Et ¢’est ce
que Kant a fait en écrivant la Critique de la raison pratique, cf. ici le Commentaire
ci-joint. Dans la Bestimmung des Menschen, Premiére partie, Fichte partira d’une
totalité existentielle déséquilibrée au profit d'un élément spéculatif, livré a lui-méme,
el tournant au spinozisme, ou par ['idée de nécessité les plus siirs fondements de la
morale ainsi que ['idée de liberté absolue sont ruinés, et 1’on sait comment 1'intelli-
gence montrera qu’elle n’est rien sans la creyance et n’est que pour la crovance.

¥ Des le point de départ, dés [’expérience vécue de la philosophie transcendan-
tale, Fichte fonde son systeme sur le concept de devoir. Il n’a jamais eu I'idée que
lui préte Hegel (voir mon édition de Foi er savoir, «Introduction», § 5) de partir
d’une totalité purement spéculative et de lui substituer le concept de devoir-étre
comme remplagant 1’éfre. On devrait toujours traduire le Sollen par le devoir en
général.

""" Affirmation naturellement purement métaphorique. Elle exprime le sentiment
de déception qu’éprouvait Fichte par rapport a la vie éthique et culturelle de I’ Alle-
magne de son temps, cf. Xavier Léon, Fichte et son temps (A. Colin, 1954), T. L. 1l
en restera des traces dans les Traits caractéristiques du temps présent, SW VII, p. 9
sq. L’effondrement de la Révolution frangaise (nullement prévisible en 1790 au
lendemain de la féte de la Fédération) dans le césarisme devait renforcer ce senti-
ment, qui ne put toutefois diminuer 'espérance fichtéenne, cf. Alexis Philonenko,
L' Buvre de Fichte (Vrin, 1984), p. 154 sq.

"> Affirmation de [’ historicité de la doctrine kantienne. Au fond Fichte rejoint
une des pensées les plus profondes de Kant: il n’y a pas une histoire de la philoso-
phie préparant au criticisme; on va de I’erreur 2 la vérité et I'erreur n’est qu'un tas
de ruines fumant. Sur cette these, cf. Martial Gueroult, Etudes d’ histoire de la philo-
sophie allemande, New York, 1977. Sur histoire, historialité, historiciré, cf. Alexis
Philonenko, La théorie kantienne de I histoire (Vrin, 1986), dernier chapitre. Cf.
aussi, du méme, Le transcendantal et la pensée moderne, I'émergence de ['idéalisme
allemand (Epiméthée, Paris, 1990).

'® Quel que soit le plan sur lequel il se place, Fichte a le sentiment de penser

parfaitement, il est conséquent («le premier devoir d’un philosophe, lira Fichte dans
la Critique de la raison pratique, ¢’est d’étre conséquent»). Que ce soit dans I'erreur
ou dans la vérité, il pense de maniére ultime et, naturellement, il ne pense pas seule-
ment en termes spinozistes, mais il fait 'expérience du spinozisme. De la "authenti-
cit¢ de son désespoir par rapport A celui d’un Reinhold qui ne réussit pas a dépasser
la sphere de la mauvaise intellectualité et qui ne se plonge pas dans le vécu. Fichte



234 ALEXIS PHILONENKO

est donc capable des plus grandes peines et des plus grandes joies. C’est un aspect
réel de son caractere émotif, cf. La liberté humaine dans la philosophie de Fichte,
«Introduction».

"7 Nous ne possédons pas ce systéme. Mais il a trés bien pu exister, d’apres les
notes précédentes, a titre d’érar d’ame et de disposition morale parfaitement réalisés.
Fichte n’a jamais entendu une réfutation sérieuse du spinozisme, que deux concepts
démontrés (comme chez Kant), liberté absolue et devoir, suffisent a renverser. Préci-
sons que Kant (qui n’a jamais voulu prendre connaissance du spinozisme, car, disait-
il, «il avait assez a faire avec son systeme») n’a réfuté qu’indirectement 1’Ethique,
tandis que Fichte dans les Principes de la Doctrine de la Science I’a réfuté directe-
ment comme simple réalisme qualitatif. ‘

' La totalité existentielle (cceur et entendement, Kopf & Herz) peut étre en
contradiction: on peut avoir des sentiments (liberté, devoir, etc.) en apparence incon-
ciliables avec ce que I'on pense. Avant Kant, déclare Fichte, cette situation insoute-
nable était la seule possible. La Doctrine de la Science est congue pour dépasser
cette contradiction existentielle et de ce fait elle est une prédication logique, s adres-
sant aussi bien au cceur qu’a I'intelligence. C’est dire que sans intelligence on ne
peut pénétrer la Wissenschaftslehre, mais que sans cceur on ne le peut pas non plus.
C’est ici que s’enracine la problématique de 1'imagination, synthese du coeur et de
I’entendement.

¥ Ici s’indique la force de l'illusion. La stratégie kantienne est ici directe: on
établit la carte de 1'lle de la vérité et ensuite on navigue sur I'océan de [’illusion
transcendantale. Le danger de cette stratégie est évident: on peut toujours penser
qu’une erreur n’a pas €té réfutée. La stratégie fichtéenne sera indirecte. Puisque 1'il-
lusion est universellement répandue, on partira de son énoncé sous la plus haute
forme, puis I'on montrera comment elle se décompose progressivement avant d’at-
teindre le sol de 1'imagination transcendantale, principe de toute conscience authenti-
quement libre et capable par conséquent de répondre au devoir avec une spontanéité
totale. Pour I’exposé général de cette stratégie, cf. La liberté humaine dans la philo-
sophie de Fichte.

** Comment peut-on dire que Kant n’écrivait pas bien et que la Critique de la
Jfaculté de juger (ceuvre tardive de I'aveu de Kant lui-méme, rédigée sans toute la
puissance de son esprit) était supérieure? Dans la Critique de la raison pure, Kant a
montré de telles forces de précision dans I’€écriture selon certains (Vaihinger) qu’on
a pu parler d’un style de chancelier. Mais le traducteur de Kant s’apergoit vite que
la Critique de la raison pure, livre écrit en allemand, est pensé en latin. De la un
malaise certain. La Critique de la faculté de juger parait supérieure parce que c’est
le premier livre de Kant pensé en allemand et écrit en allemand. Pour assurer ce
point de vue on lira avec intérét les traductions de Born, Immanuelis Kantii Opera
ad Philosophiam criticam, Lipsiae, MDCCLXXXXVI, 4 vol. Born est plus a ’aise
dans la Critique de la raison pure que dans la Critique de la faculté de juger.

2l Selon Fichte, il y a moins de fautes de typographie. Kant n’a cependant pas
changé d’éditeur. Peut-étre cela s’explique-t-il par la note précédente.

22 Cet écrit, comme chacun sait, trace la ligne de démarcation entre le leibzia-
nisme et la Critique.

2 Jamais Fichte ne s’est pourtant expressément reporté a ce texte dans les Prin-
cipes de la Doctrine de la Science. 1l est vrai qu’il appartenait & une époque ou
le philosophe ne se croyait pas obligé de citer un passage d’un ouvrage. On peut
déduire de cette indication cependant qu’a la différence de la Critique de la raison
pratique, du moins selon le fragment de lettre ici étudié, la Critique de la raison



TRADUCTION ET COMMENTAIRE DE LA LETTRE A WEISSHUHN 235

pure €tait obscure et dans tous les cas n’emportait pas I’adhésion. Jamais Fichte n’a
dit que la Critique de la raison pure 1’avait converti.

* Cet humour (Witz) ne peut s’expliquer, dans une perspective fichtéenne, que
par le sentiment de supériorité qui habitait a bon droit Kant. On peut épiloguer a
partir de cette remarque sur I'image que se faisait Fichte de la personnalité de Kant.
Il assista & ses conférences et, comme le rapport Xavier Léon, nota qu’il était en-
nuyeux (ep. cit., T. I, p. 101).

* Cf. Commentaire ci-joint. En ce qui concerne la Métaphysique de la nature,
Fichte commet une erreur. Preuve qu’il n’avait pas lu les Premiers principes méta-
physiques de la science de la nature. Mais preuve aussi qu’il avait bien vu que le
criticisme compris dans les trois Critigues appelait d’une part une métaphysique de
la nature et d’autre part une métaphysique des mceurs.

* Anfangs aus Noth. L’expression est assez forte; elle ne possede toutefois pas
la signification philosophique qui est la sienne dans la lettre & Jacobi du 30 aoft
1795 (ct. La liberté humaine dans la philosophie de Fichte, pp. 60-61). C'est la
simple expression du besoin.

7 Jugement empirique sur la différence entre la Critigue de la raison pure et la
Critique de la raison pratiqgue. La premiere tira Fichte d’embarras (sans plus!), la
seconde produisit chez lui un sentiment exaltant. [l est vraiment juste de dire que
Fichte est parti de la Critique de la raison pratique.

# Peuker, Johann Gottlieb, 1764-1830, Darstellung des Kantischen Systems
nach seinen Hauptmomenten zufolge der Vernunftcritik, und Beantwortung der
dagegen gemachten Einwiirfe. Besonders zum Gebrauch akademischer Vorlesungen,
Grottkau und Leipzig, 1790. Le nom et le lieu de maison d’édition expliquent
comment Fichte, qui écrivait de Leipzig, a pu avoir connaissance de cet écrit mineur
et 1l ne fait pas, ce faisant, étalage d’une érudition insensée acquise en quelques
jours.

' 0. GA, T, 1, p. 295 5q,

11 y a en réalité trois valeurs: exposé court, exposé profond, exposé facile.
Jamais Fichte ne parviendra a les réunir. Les Principes de la Doctrine de la Science
composent un éerit court et profond, mais trés difficile. La Destination de 1" homme
est un écrit court et facile, mais non pas profond. L’exposé qui comprendrait ces
trois valeurs unifierait la philosophie populaire et la spéculation la plus hardie. C’est
ici la quadrature du cercle en lequel se meuvent tous les exposés fichtéens.

11
COMMENTAIRE

Dans le tome | de Fichte et son temps', Xavier Léon n’a cité que la
toute derniere partie de cet important fragment de lettre, lettre adressée a
Weisshuhn, ami de Fichte et du méme dge, ¢’est-a-dire 28 ans en 1790,
année en laquelle cette lettre fut envoyée (?7), a une date incertaine (les
éditeurs de la Gesamtausgabe indiquent milieu aoit, début septembre?. Le

' X. LEON, Fichte et son temps, Armand Colin, 1954, pp. 92-94.
2 GA, 1L, 1, p. 296.



236 ALEXIS PHILONENKO

texte traduit ici est celui de la lettre portant dans la Gesamtausgabe, 111, 3,
pp. 167-168, le numéro 63 (Schulz 55). On ne comprend pas trés bien les
raisons qui ont pu interdire a Xavier Léon d’utiliser ce document que 1’on
est en droit de considérer comme un équivalent du témoignage de Male-
branche ou du récit de Rousseau sur sa conversion i la philosophie®. Peut-
étre est-ce le fait que cette lettre préparée n’a jamais €té envoyée comme
on peut le penser.

Constatons qu’il s’agit seulement d’un fragment. La lettre n’est ni vrai-
ment commenceée: point de salutations, ni finie. C’est une des premieres
raisons pour douter que cette lettre préparée (et méme, on le verra, quasi-
ment finie au point de vue philosophique) ait été envoyée. On trouve bien
le texte dans le recueil J.-G. Fichte’s Leben und literarischer Briefwechsel
I, 1. 4 An Weisshuhn, p. 111. Mais rien ne prouve qu’il n’ait pas été placé
la apres triage des différents papiers découverts dans le Nachlass. En outre
Fichte aurait été fort malpoli en adressant cette lettre a Weisshuhn. En
effet, dans la lettre qu’il lui envoie depuis Leipzig le 27 septembre, il
revient a la charge en ce qui concerne un exposé de la Critique de la
faculté de juger* avec les mémes arguments: la pensée kantienne a besoin
d’étre résumée. Enfin naturellement, aucun cachet de la poste n’atteste
I'envoi de cette lettre. Il pourrait bien se faire que Fichte a travers
Weisshuhn pour ainsi dire se soit envoyé une lettre a lui-méme pour se
décrire et se saisir au moment ol il s’apergoit vraiment dans la vérité qu’il
a rencontrée. Le fragment que nous considérons est tout autre chose que la
bréve indication donnée dans la lettre 3 J. Rahn du 12 septembre 1790°. Et
la grande lettre qui suit ce fragment (a la méme J. Rahn du 5 septembre
1790) est plus précise sur un point biographique, mais moins philosophique.

Dans la lettre a J. Rahn du 12 aoit 1790, Fichte déclare étudier la
philosophie kantienne et croire que l’intelligence et le cceur peuvent y
gagner®, mais il ne spécifie pas quelle ceuvre de Kant est déterminante et
tous les témoignages donnent a penser qu’il dut d’abord se consacrer a la
Critique de la raison pure’. En outre, rien ne permet de croire qu’il ait
rencontré, méme sous cette forme qu’il ne jugera pas étre la meilleure, la

7 En ce qui concerne Malebranche, j’ai apporté une minime correction 2
I'interprétation de F. Alquié qui me parait la meilleure, ALEXIS PHILONENKO, «Le
cartésianisme de Malebranche suivant Ferdinand Alquié», Revue de Métaphysique et
de morale, n° 2, 1975, p. 213; Rousseau et la pensée du malheur, vol. 1, Le traité
du mal, ch. 1.

4 Voir le commentaire de XAVIER LEON, op. cit.,, T. 1, p. 92.
> GA, III, 1, p. 166, lettre n° 62.
b Ibid., p. 166, 1. 23: «dass Kopf und Herz dabei gew6nnen».

7 On suppose que Fichte a eu entre les mains la troisiéme édition de la Critique
de la raison pure qui ne difféere pas de la seconde. C’est la supposition des éditeurs
de la Gesamtausgabe.



TRADUCTION ET COMMENTAIRE DE LA LETTRE A WEISSHUHN 237

philosophie critique. Sans doute Fichte ne pouvait-il, comme tous les
hommes cultivés de son temps, éviter de rencontrer la philosophie transcen-
dantale, de méme que Malebranche ne pouvait éviter de rencontrer le carté-
sianisme, de méme il ¢tait fatal que Fichte rencontriat Kant. Dans sa lettre a
Weisshuhn il indique bricvement que cela se fit (nous y reviendrons) de
facon toute contingente. Dépourvu d’argent (Anfangs aus Noth) il donna
une lecon, chaque fois une heure, sur la Critigue de la raison pure®. Or
deux remarques peuvent €tre faites. D une part, il faut bien le dire, méme si
un penseur comme Fichte ne pouvait passer a coté de la Critique de la
raison pure, il est étonnant de constater avec quel retard il I'a rencontrée;
elle €tait parue en sa premicre ¢dition des 1781 et il y a tout lieu de croire
que Fichte ne connut que la seconde édition de 1788 ou celle de 1790.
C’est 1a un témoignage précieux des difficultés que rencontra la Critigue de
la raison pure pour se faire connaitre. Entre la parution de la premiére
édition de la Critique de la raison pure et le moment ot Fichte en eut
connaissance, il y a I'énorme intervalle de neuf ans. Et Fichte n’est plus
tout a fait un néophyte; il a vingt-huit ans. En outre, il ne dit pas un mot de
Reinhold, que Biihle appellera le propagateur de la doctrine Critiqueq.
pourtant tres connu depuis ses Briefe iiber die kantische Philosophie'’.
D’ou la seconde remarque, qu'on ne met pas toujours en €vidence: la
Critique de la raison pure n’a pas suscité¢ chez Fichte la moindre émotion
(méme au sens latin). Et le contraste avec la Critique de la raison pratique,
qui «ravit son imagination déja si forte, lui donne prépondérance sur |'en-
tendement et procure a I’esprit une inconcevable €lévation sur toutes les
choses terrestres» !, est saisissant. D’oll I'on peut conclure que, dés la
rencontre avec la Critique de la raison pratigue, Fichte est décidé a inter-
préter I'ceuvre transcendantale a partir du Sollen. Avant d’étre transcendan-
tale, I’imagination, dont il fera I’éloge que ’on sait'?, est morale. Et ¢’est
parce que I’imagination est morale qu’elle doit constituer la synthese vérita-

8 Ibid., p. 170, lettre 63, 5 septembre 1790: «.. nimlich durch eine Ver-
anlassung, die ein blosses Ohngetiihr schien» (en fait & une occasion qui semblait
due au seul hasard).

P Cf. Kant, AK, Bd. XIII, p. 542. J. G. BUHLE, Entwwf der
Transcendental-Philosophie, Gottingen, 1798; de méme, OCPP, 2¢ éd., «Annexe».

10" Cet écrit de Reinhold de 1786 est sans doute le premier travail vraiment
conséquent inspiré par la philosophie kantienne; le propos de D'ouvrage est
essentiellement d’ordre moral. Tout se passe comme si Fichte (chose €étonnante) n’en
avait pas entendu parler.

W GA, 111 1, p. 171, 1. 2 sq.

12 Voir la fin du § 5 de la Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre et, dans
la note, la fleche dirigée contre Reinhold et sa prétention & exposer une philosophie
universellement valable, alors que chez la plupart des hommes imagination et
entendement sont sacrifiés & la mémoire.



238 ALEXIS PHILONENKO

tive (le pouvoir merveilleux) et transcendantale'®, et ce n’est pas parce
qu’elle est transcendantale que I'imagination doit fonder la conscience
morale, ou plutot ['une et ’autre sont indissolublement liées dans le Sollen.
Fichte n’est donc pas d’abord — et ici trouve son origine la source des
malentendus'® — un intellectuel. D apres les quelques documents que nous
possédons, rien ne l'a séduit dans la Critique de la raison pure. C’est
d’abord un homme intelligent, une totalité humaine, en laquelle doit régner
un accord entre les sentiments (Herz) et I'intelligence (Kopf) et c’est en
cela qu’il est trés proche de Rousseau et se sépare de Kariit, qui a trop
tendance a se maintenir dans l'intellectualité. Nous aurons a revenir sur ce
point dans une perspective technique. Qu’il nous suffise de dire ici que
Kant ne souhaitait pas voir la Critique devenir populaire et que, en dépit de
son beau succes de vulgarisation «réussie» (E. Cassirer) dans Qu’est-ce que
s'orienter dans la pensée?, il ne jugeait pas que le destin de la philosophie
transcendantale consistat a devenir édifiante. Considérant, comme Hegel, la
constitution de la philosophie comme ceuvre de savant, il estimait que celle-
ci ne devait pas étre édifiante et dans tous les cas ne pas se donner comme
une prédication.

Mais c’est bien comme prédication que Fichte a ressenti la Critique de
la raison pratique, prédication qui illuminait la Critique de la raison pure
et I"amenait a déclarer a J. Rahn qu’il y consacrerait quelques années de sa
vie!®. Le fragment de lettre ne commence pas par ces mots: «Je pense»,
mais «Je vis». C’est non pas la totalité de la pensée qui est bouleversée,
mais la totalité de la vie. Vivre signifie: agir, communiquer ses pensées
avec autrui, se gouverner dans le monde des hommes, guidé par deux idées:
la liberté absolue et le devoir, idées qui s’unifient dans le respect d’autrui
en tant qu’homme. Sans doute I’'élément spéculatif n’est pas écarté.
Comment au demeurant pourrait-il I’étre si la totalité doit bien étre totalité?
Mais c’est la totalité qui supporte 1’élément spéculatif et non 'inverse, et la
philosophie sera précisément une prédication, parce qu’elle est nécessitée
du dedans par la totalité humaine. Cela posé, 1’élément spéculatif devra étre
d’une fermeté absolue. Pour que le «Je vis» ne se dégrade pas en un «Je

13 ALEXIS PHILONENKO, La liberté humaine dans la philosophie de Fichte, § 95,
p. 290: «... Fichte impose une méme condition a la réflexion philosophique et a la
réflexion commune: elles doivent se fonder sur ['acte de I'imagination.
[’imagination n’est pas seulement la faculté¢ de la conscience commune: c’est la
faculté propre a toute conscience.»

4 Aggravés dans les pays de langue francaise par la traduction de
Wissenschaftslehre par Théorie de la science, traduction qui laisse supposer que
I’ceuvre de Fichte est d’abord celle d’un théoricien, alors que c¢’est une recherche
intelligente, distincte en son dme de I'intellectualité.

B GA, IIL I, p. 175, 1. 8.



TRADUCTION ET COMMENTAIRE DE LA LETTRE A WEISSHUHN 239

pense» ' vide et formel, I'élément spéculatif doit surgir de la totalité et la
conforter dans ses visées ultimes, mais ces visées ultimes n’ont leur sens
plénier que dans la totalité. On verrait alors se vérifier le jugement porté par
certains interprétes de Fichte, dont Martial Gueroult!'”, considérant que 1’ac-
tion enveloppe un primat sur I’élément spéculatif dans la premiére période de
la pens¢e de Fichte, jugement qui serait validé a condition de prendre en
compte la totalit¢ humaine et le spéculatif comme un moment de celle-ci, de
sorte que le «/ch lebe» serait la majeure et le «/ch denke» la mineure.

Fichte, revenons-y, ne le cache pas: il a rencontré Kant «par hasard». A
court d’argent, avons-nous dit — ce qu’il traduit par une expression trés
pathétique (Anfangs aus Noth) —, il a donné des lecons sur ce qu’il ne
connaissait pas: la philosophie kantienne. C’est vraiment le hasard de la
condition de I"'homme intelligent et pauvre, comme Rousseau, obligé d ac-
complir certains travaux, en 1’occurrence donner des lecons & une personne
«distingucée» voulant étre a la mode et savoir quelque chose de la philoso-
phie kantienne. Cette personne que, semble-t-il, on a renoncé a identifier,
n'a dans tous les cas laissé aucun témoignage circonstanci¢ de lecons qui
durent étre passablement étonnantes. Reste donc a parler de hasard. Et c’est
bien ce que laisse entrevoir le fragment que nous €tudions. Fichte a mani-
festement voulu, a travers cette lettre écrite a lui-méme surtout, désirant
fixer ses pensées en la destinant & Weisshuhn, mais songeant surtout a soi,
conserver le caractere de rencontre absolue et il parait difficile de contester
cet aspect de rencontre radicale. Le futur auteur de la Doctrine de la
Science'® a croisé sur sa route I'auteur de la philosophie transcendantale.
Pourtant, comme nous ne pouvions le faire voir en débutant sans boule-
verser 'ordre de I'étude. Fichte a laissé entendre a J. Rahn que ce hasard
n’était pas totalement fortuit; il écrit en effet: «durch eine Veranlassung,
die ein blosses Ohngefiihr schien...»". Que veut dire le mot «schien»? Un
hasard est ou il n’est pas. Un hasard qui semble étre I'effet du hasard n’est
plus un hasard. Il y a deux interprétations possibles, 1'une empirique,

'® Faut-il ici, comme dans le rapport de Malebranche a Descartes, substituant le
«Je sens» au «Je pense», parler d’une déchéance du Cogiro? Est-ce que Fichte
passant du «lch denke» au «Ich lebe» ne provoque par une déchéance du Cogito
kantien? Du point de vue de H. COHEN, c’est ce qu’il conviendrait d’assurer, cf.
Kants Begriindung der Ethik, 2¢ éd., Berlin, 1910 (spécialement le chapitre consacré
a Fichte et le reproche de descendre de la philosophie dans la biographie).

L Evolution et la structure de la doctrine de la science chez Fichte,
Publications de la Faculté des lettres de Strasbourg, 1932, 2 vol., T. I, «Intro-
duction».

' Je choisis de traduire Doctrine de la Science, parce que dans doctrine en
[rangais il y a I'idée d’endoctrinement qui, pris dans le bon sens, réserve l'idée de
prédication.

9 ~

" GA, 0L, 1, pp. 170-171.



240 ALEXIS PHILONENKO

I’autre métaphysique. L’interprétation empirique consiste a dire gue de
toute maniére, comme Malebranche a rencontré Descartes, Fichte devait
rencontrer Kant. Manifestement, ce n’est pas ce que donne a penser la
précision «schien». L’interprétation métaphysique consisterait a donner une
lecture providentielle de la rencontre: la Providence aurait veillé a ce que
Fichte rencontrat Kant; invérifiable, cette interprétation est plus plausible
psychologiquement; bien que pauvre, bien que maltraité par la vie en sa
jeunesse, comme 1’a expliqué Xavier Léon, Fichte avait cependant quelque
chose en lui, propre a lui faire croire qu'il avait un destin et qu’il €tait un
individu exceptionnel. Ce sentiment de la grandeur et de la force (en un
sens Kraft) amenait Fichte a se regarder comme promis a un grand destin.
Il ne pouvait croire que sa vaste intelligence dont il avait déja, des son plus
jeune age, fait la preuve®, fit promise & une vie obscure. Aussi cette
rencontre avec Kant, a laquelle rien ne 'avait poussé?!, lui apparut comme
I’effet d’un destin. Rousseau lisant le sujet du prix mis au concours par
I’ Académie de Dijon dut éprouver semblable sentiment: non seulement il se
trouvait devant sa tdche spécifique, mais encore il devenait un autre
homme. Comme nous ne pouvons ni faire fond sur la scule expérience
empirique pour expliquer ce hasard qui n’en est pas un, ni recourir a la
notion de providence impliquant dans la pensée de Fichte un recours au
miracle auquel il se refusait, nous devons prendre de 'une et de 1'autre et -
faire appel a 'expérience du génie philosophique. 11 nous est également
permis de penser que cette expérience de la rencontre avec Kant fut le
soubassement d’un des plus célebres passages de I’ceuvre fichtéenne, la
Ve section de la Premiére introduction a la Doctrine de la Science ou,
opposant idéalisme et dogmatisme, il écrivait: «Was fiir eine Philosophie

20" Qui ne connait I’anecdote du sermon, si bien décrite par XAVIER LEON, op. cit.,
T Ty p. 33,

2 Nous en aurions autrement d’autres échos dans les nombreuses lettres a
J. Rahn. Fichte ne déguise rien. En un sens il donne & ses lecteurs le droit de le
critiquer: comment a-t-il, lui, un homme instruit, attendu si longtemps pour se tenir
au courant de ce qui possédait tant de valeur en philosophie dans les pays de
langue allemande? Comment n’a-t-il pas ét€ intrigué par ce Kant dont on parlait si
fort depuis la mémorable dissertation intitulée Qu'est-ce que s'orienter dans la
pensée? Et d’un autre c6té, comment ne pas lui reprocher de ne s'étre intéressé
qu'a des problemes qui seraient demeurés sans retentissements sans ses futurs
interprétes comme sa dissertation (inédite de son temps) sur Les intentions de la
mort de Jésus. Tout ce que 'on peut affirmer de certain est qu’au méme age
Hegel était bien plus au fait de I’histoire philosophique de son temps et que, trop
pressé par sa problématique personnelle, Fichte ne sera jamais un historien de la
philosophie. Il n’en avait d’ailleurs ni le goit, ni la vocation. C’est peut-Etre une
de ses plus graves lacunes. Il ne connaitra les systémes que selon leur architecture
générale, cf. ALEXIS PHILONENKO, The Philosophical Forum, XIX, 2, A special
double issue — Fichte and contemporary philosophy: Fichte and the critique of
metaphysics. Boston University.



TRADUCTION ET COMMENTAIRE DE LA LETTRE A WEISSHUHN 24|

man wihle, hiingt sonach davon ab, was man fiir ein Mensch ist: denn ein
philosophisches System ist nicht ein todter Hausrath, den man ablegen oder
annehmen konnte, wie es uns beliebte, sondern es ist beseelt durch die
Seele des Menschen, der es hat»22. Avec son destin philosophique, Fichte a
rencontré Kant et il I’a choisi.

Fichte résume cette expérience bouleversante, au bon sens du terme
(qui inverse la face des choses), dans la phrase initiale: «/ch lebe in einer
newen Welt.» Réservons pour l'instant le sens strict de cette affirmation
(bien que nous ayons déja commenté en un sens le «/ch lebe») et deman-
dons-nous ce qui caractérisait I’ancien monde. Ce dernier était traversé par
de bons sentiments et Fichte laisse clairement entendre qu’il a connu des
personnes vénérables, qui avaient de bons sentiments (Ehrliche Leute habe
ich genug gefunden), mais celles-ci ne pensaient pas autrement que lui,
c’est-a-dire fort mal puisqu’il était plongé dans I'illusion, croyait irréfu-
table, par exemple, la négation de la liberté découlant du principe de
Spinoza. Et, si son ceeur était traversé par de nobles élans, son intelligence
lut dictait de les rejeter comme des mots vides et creux, ainsi celui de
devoir. 11 y avait donc contradiction entre I'intelligence et le cceur, entre la
pensée et le sentiment, entre le comprendre et la volonté. Quant a la nature
de cette contradiction, elle était existentielle. La contradiction
fichtéenne initiale n’est pas une contradiction intellectuelle surgie du conflit
entre deux exigences de 'esprit, mais une contradiction entre le cceur et la
raison, qui appelle pour sa solution un discours répondant a la fois a I'un et
a l'autre: une prédication logique, qui apaise l'esprit en lui
rendant ses armes vraies et console le ceeur en faisant briller ses exigences,
si bien que la totalité humaine est recomposée et, pour ainsi dire, fondue
dans un nouvel alliage plus propre au combat. Devant une contradiction
existentielle, la philosophie doit étre édifiante et Fichte a cru en trouver le
principe dans la Critique de la raison pratique. Fichte connaissait un
exemple d’édification remarquable; il se souvenait du passage de la Profes-
sion de foi du vicaire savoyard de Jean-Jacques: «Conscience, conscience!
instinct divin, immortelle et céleste voix, guide assuré d’un étre ignorant et
borné mais intelligent et libre; juge infaillible du bien et du mal, qui rends
I"'homme semblable a Dieu; c’est toi qui fais ’excellence de sa nature et la
moralité de ses actions...»>>. Kant, depuis son traité sur la raison pratique,
bien mieux structuré que la Profession de foi du vicaire savoyard™, n’avait
pas craint d’écrire une page édifiante: «Devoir! mot grand et sublime, toi

2 GAL 4, p. 195. Je suppose connue la critique de H. Cohen.
o RousseAu, (Fuvres complétes (Gagnebin-Raymond), T. IV, pp. 600-601.

24 ; . N ; dépeint sans ¢
On sait le reproche qu’adresse Fichte a Rousseau: «Il nous dépeint sans cesse
la raison en repos, mais non au combat, il affaiblit la sensibilité, au lieu de
renforcer la raison.» GA 1, 3, p. 67.



242 ALEXIS PHILONENKO

qui ne renfermes rien d’agréable, rien qui s’insinue par flatterie, mais qui
exiges la soumission, sans pourtant employer, pour ébranler la volonté, des
menaces propres a exciter naturellement [’aversion et la terreur, mais en te
bornant a proposer une loi, qui trouve d’elle-méme 1’accés dans I’ame et
gagne cependant elle-méme, malgré nous, la vénération (sinon toujours
I’obéissance), et devant laquelle se taisent tous les penchants, méme s’ils
travaillent secretement contre elle; quelle origine est digne de toi? Ou
trouver la racine de ta noble tige, qui repousse fierement toute parenté avec
les inclinations, cette racine dont il faut faire dériver la condition indispen-
sable de la seule valeur que les hommes peuvent se donner a eux-
mémes?»%. Dans les Principes de la Doctrine de la Science, texte austére
entre tous et ou le tissu logique et dialectique recouvre tout, il y a pourtant
place a la fin du § 5 (deuxiéme partie) pour une page pleine de bonheur,
¢légiaque, pure prédication, pleine de force et d’élégance, au sujet de I'ima-
gination créatrice?®. Ces pages élégiaques chez Kant et Fichte ne sont pas
des pages de philosophie populaire au sens de Mendelssohn; elles expri-
ment plutdt la beauté élégante de la solution trouvée par la raison en
combat avec les difficultés pour refondre la totalité humaine harmonicuse-
ment. En un sens le début du fragment se rattache a cette haute tradition: il
dit qu’un destin a été scellé pour une existence vouce a la vérité et au
devoir: «Je vis dans un nouveau monde.»

Mais nous n’avons pas encore €puisé le sens de l’ancien monde. Si
contradiction existentielle il peut y avoir entre le ceeur et I'esprit, c’est que
dans le monde dogmatique on peut édifier un systeme parfaitement logique
et cohérent, et d’autant plus cohérent qu’il s’acheve dans une illusion irré-
sistible (scheinbare Konsequenz). Et Fichte soutient plusieurs propositions:
personne dans 1’ancien monde ne pouvait penser autrement que lui. Enten-
dons par la qu’il a poussé jusqu’a ses dernieres conséquences le spinozisme,
plus loin que Spinoza, plus loin que Lessing et Mendelssohn. Et Fichte
n’hésite pas a se mettre en avant dans ce fragment de lettre: méme au sein
du dogmatisme et de I'illusion, il s’affirme plus hardi et plus sévére que
tous les autres et c’est pourquoi, avec lui, I’Ethique est devenue le systéme
de la pure nature (a laquelle Kant oppose le systéme de la raison pure).
Fichte est I’homme qui pense a fond et qui, par conséquent, éprouve la
contradiction existentielle le plus durement. En second lieu, il affirme que
toutes les objections adressées a ce systeme de la pure nature qui était le
sien étaient sans valeur. Dans ['ancien monde personne, sinon Fichte, n’a
pensé rigoureusement et en ses conséquences ultimes le systéme de la pure
nature. Si on I’avait fait, on aurait retiré ces objections (celles de Mendels-

25 KaNT, AK, Bd. V, p. 86.
26 Cf. OCPP, p. 148.



TRADUCTION ET COMMENTAIRE DE LA LETTRE A WEISSHUHN 243

sohn jugeant qu’il faut des adoucissements®’). Mieux vaut penser radicale-
ment dans le faux et subir de maniere ultime la contradiction existentielle
que de s’en tenir a des réserves émasculant la doctrine a laquelle on ne voit
clairement aucune alternative. Autant dire que la contradiction issue de
deux exigences logiques contradictoires n’est pas aux yeux de Fichte inté-
ressante: ce n’est qu'un probleme parmi d’autres, destiné a recevoir une
solution tot ou tard. Mais la contradiction existentielle, qui exige un sermon
logique, une prédication transcendantale, suppose pour étre résolue un
changement de point de vue, que Kant appelle encore révolution coperni-
cienne.

Puisqu’il s’agit donc bien d’opérer une conversion, visant a détruire 1’il-
lusion si largement répandue et qui animait le systéme de Fichte, alors qu’il
vivait dans ’ancien monde?®, il parait sens€ de partir de cette illusion pour
la décomposer définitivement et faire apparaitre I'imagination transcendan-
tale comme source de toute conscience et principe de la liberté. Le systeme
de Kant, sauf s’il s’adresse a des esprits infusés par le génie philosophique,
manque de conviction. 1l expose certes ce qu’il en est de I'ile de la vérité,
mais ne détruisant pas au préalable I'erreur, il court le risque énorme de
laisser la porte ouverte a tous les dogmatismes. Ce qui est mauvais chez
Kant, c’est que, ne considérant pas assez la totalité existentielle, il ne prend
pas assez la mesure de I'illusion ou des esprits aussi grands que Fichte ont
pu étre plongés. La voix du discours sensé¢ n’a aucune chance de se faire
entendre correctement et justement parmi la foule des hommes remplis par
I"illusion. Tout le monde n’est pas aussi doué que Fichte, tout le monde ne
possede pas un génie philosophique. 11 faudra donc plonger les hommes
dans la voie de la supréme contradiction, développer 'erreur majeure, et a
partir de 1a détruire pas a pas l'illusion. Kant a procédé scolairement, mais
c’est Descartes qui, partant du fawx, €tablissait la bonne stratégie philoso-

. . . .. . . . 2
phique. De 12 est née la stratégie de la premiere Doctrine de la Science™.

& Voyez dans le commentaire de Qu'est-ce que s'orienter dans la pensée?
Ieffort de Mendelssohn pour rapprocher Leibniz et Spinoza et taire de I'Ethigue non
pas un panthéisme, mais un acosmisme.

% On sait, bien qu’il n’ait jamais rédigé de systeme, que Fichte, avant de
rencontrer Kant, se voulait spinoziste.

¥ Je renvoie a La liberté humaine dans la philosophie de Fichte. Faute
d’intégrer le concept de contradiction existentielle, les commentateurs n’ont pu saisir
cette démarche par le faux. Il est vrai que le contresens de Schelling dans Vom Ich
(et autres écrits), ou il croit avec le Moi absolu partir de la vérité (alors qu’il ne
dépasse pas, de son propre aveu, la tautologie analytique, cf. R. KRONER, Von Kant
bis zu Hegel, Tiibingen, 1962), et ol il pense pouvoir se fonder ab initio sur
I"intuition intellectuelle, n’a pas peu fait pour égarer les commentateurs, persuadés
(Je ne dis pas convaincus) que le crieur public du Moi absolu exprimait la vérité de
la W-L.



244 ALEXIS PHILONENKO

Kant écartait l'idée de prédication: il n'avait donc pas vu que son
systeme apportait la résolution a la question de la contradiction de la tota-
lité existentielle; méme si, on ’a dit, il a pu €crire une page élégiaque sur
le devoir, Kant, se limitant aux exigences de I’entendement comme unité
scientifique, ne s’est pas compris lui-méme. Attaché a 1’idée que la science
ne supposait pas la conscience éthique et rejetant 1'idée que 1’élément
speculatif devait étre développé pour rechercher une harmonie avec les
exigences du cceur, il n’a su saisir le centre nerveux de son systeme. Méme
si, dans sa lettre, Fichte ne fait pas appel a cette dialectique, elle est claire-
ment sous-entendue des qu’il parle du grand nombre d’hommes animés de
bons sentiments, mais vivant dans I’illusion; et comment croire, lorsqu’il
écrit a J. Rahn qu’il «consacrera quelques années de sa vie» au systeme
kantien, qu’il pense égoistement, comment ne pas étre frappé que, se
sachant investi d’une idée et d’un destin (il est désormais ’homme de la
vérité), il n’entende pas étendre sa prédication? Enfin on remarquera que la
contradiction existentielle dont il est question ici sera développée thémati-
quement dans la premicre partie de la Bestimmung des Menschen™. Peut-on
garder la vérité pour soi? Kant répondrait: non! — mais en des matieres
aussi difficiles que la philosophie transcendantale, il faut la réserver aux
savants; il n'est ni nécessaire, ni souhaitable que la Critique devienne
populaire. La réponse de Fichte serait tout autre: il faut une prédication qui
s'adresse a tous, mais pour ne pas sombrer en son contraire, elle doit étre
difficile et supposer un effort, chez ceux auxquels elle s’adresse. De 1a la
savante stratégie (moralement satisfaisante) de la W-L 1794-1795, qui
conduit a la liberté humaine.

La liberté humaine! Nous en venons au dernier mot de la premiere
phrase de ce fragment: monde. Seize ans plus tard, dans I’Anweisung
zum seligen Leben, Fichte donnera une théorie du monde. Le monde en son
concept se divise dés I’abord en deux moments?!. D’une part nous trouvons
le monde des choses (dont I’étre est un néant) et d’autre part le monde du
devoir (dont I’étre est réel, parce que d’une réelle spiritualité). Ensuite le
monde du devoir se divisera en quatre moments: monde du droit et de la
morale (Kant), monde de la moralité supérieure, monde de la religion,
monde de la Science. La différence entre la premiere et la seconde division
est claire: entre le monde sensible et le monde de la moralité, il y a solu-
tion de continuité — en revanche entre les mondes qui vont du monde
gouverné par la morale au sens kantien jusqu’au monde de la Science, il y
a transition. Si donc il y a une rupture stratégique, a partir de laquelle la

30 Cf. ALEXIS PHILONENKO, «La position systématique dans la Destination de
I’homme», in: Transzendentalphilosophie, Meiner, Hamburg, 1989.

31 FicHTE, SW V, Zweite Abtheilung, p. 408.



TRADUCTION ET COMMENTAIRE DE LA LETTRE A WEISSHUHN 245

pensée transcendantale peut se déployer®?, ¢’est entre le monde des sens et
le monde gouverné par la pensée transcendantale. C’est dire aussi — comme
I’expose Kant dans la prétendue lacune devenue célebre de la Critique de
la raison pure, A savoir L’ histoire de la raison pure® — qu’avant la pensée
transcendantale éthique, il n'y a rien. Dans U'Anweisung zum seligen
Leben, Fichte assimile le monde sensible au néant. «Je vis dans un nouveau
monde» est donc une affirmation qui signifie: «je vis enfin purement et
simplement» et toute la premiere époque de la Doctrine de la Science n’est
que D’expression de cette vita nuova. Fichte aurait pu écrire: «je suis
parvenu a ma naissance». Mais c’efit été anticiper sur ses lointaines démar-
ches.

Méme si nous devons nous garder du mouvement rétrograde du vrai, si
justement dénoncé par Bergson, nous trouvons tant d’éléments dans ce
fragment, par exemple la contradiction existentielle ou encore I'idée d’illu-
sion, que nous pouvons le considérer comme le manifeste personnel de
Fichte prenant acte de son destin philosophique: élaborer la prédication de
la philosophie transcendantale. Et nous discernons déja les germes des
oppositions avec Kant**,

C’est la deuxieme partie du fragment qui les fait apparaitre davantage.
Fichte fait un constat, propose une critique et formule plus ou moins un
projet.

Le constat est simple: 1'ceuvre transcendantale est inachevée. On peut
€tre surpris de voir Fichte jeter un regard synthétique sur la totalité de
'ceuvre de Kant, qu’il ne connaissait pas il y a peu de temps. En quelques
semaines il a assimilé les trois critiques et n’ignore rien de la polémique de
Kant avec Eberhardt, polémique dont il dit qu’elle jette une lumieére sur la
Critique de la raison pure. 11 tient a faire savoir qu’il apprécie le détail. Par
exemple la polémique avec Eberhardt laisse entrevoir chez Kant un humour
dont on ne I'aurait pas cru capable & la lumiere de ses autres ceuvres. De
méme, il souligne que la Critigue de la faculté de juger est mieux
imprimée que les précédentes critiques — entendez par 1a qu’elle est moins
encombrée de fautes de typographie que, par exemple, la Critique de la
raison pure. 11 ajoute que Kant promet une métaphysique de la nature (en
quoi il se trompe manifestement, mais il a pu voir un prospectus mal fait)

32 . . . # < , .
32 FicHte indique clairement la nécessité de ce déploiement, SW V, p. 417.

3 Voir ma Théorie kantienne de I histoire, dernier chapitre.

¥ On trouvera en annexe 2 la troisigme édition des OCPP une étude détaillée de
I"opposition des conceptions kantienne et fichtéenne de la philosophie trans-
cendantale. L’étude s’appuie sur la célebre Lettre ouverte contre la Doctrine de la
Science de KANT. Notons seulement ici qu’il n’est pas plus question d’intuition
intellectuelle dans le texte de Kant que dans le fragment étudié ici; sans forcer on
pourrait soutenir que seule I’illusion a sa place. Mais Kant n’a jamais aperqu la
valeur stratégique de 1'illusion.



246 ALEXIS PHILONENKO

et une métaphysique des mceurs (en quoi il ne se trompe pas>). La lecon
de ce constat est double. Premiérement — ce qui n’est finalement pas éton-
nant de la part d’un esprit si puissant — Fichte a effectivement assimilé,
avec sa prodigieuse mémoire, dans un délai trés court 1’essentiel de I'ceuvre
de Kant. Lorsqu’il se présente dans ce fragment de lettre comme un kantien
averti («Avez-vous déja lu la Critique de la faculté de juger kantienne?»),
ce n'est pas l'expression d’une vanité quelconque. I/ a réellement lu les
trots Critiques. Et 1l vaudrait mieux, puisqu’il parle des autres écrits de
Kant, demander ce qu’il n’a pas lu. Il s’exprime kat aletheian. Deuxi¢me-
ment, puisque Kant promet une métaphysique de la nature et une métaphy-
sique des meeurs, c’est la preuve que le Corpus transcendantal n'est pas
achevé. Et, s’il n’est pas achevé — compte tenu du grand dge de Kant —,
d’autres collaborateurs peuvent ceuvrer a la réalisation du Corpus transcen-
dantal. Ce sera exactement le sens des lettres a Kant du 2 avril 1793 et du
20 septembre 1793 36 Bref, Fichte congoit, puisque la tiche est immense et
Kant fort agé, la continuation de 1'édification du Corpus transcendantal
comme une ceuvre collective. Il s’exprimera plus clairement dans ses
Lecons sur la destination du savant. 11 n’y a qu’une pierre d’achoppement:
«beaucoup vivent dans 1’ancien monde». Les philosophes transcendantaux
ne seront pas nombreux. Mais cette difficulté est de facto, non de jure. On
sait avec quelle rudesse Kant s’opposera a cette proposition, soutenant que
la Critique de la raison pure n’est pas seulement un traité de la méthode,
mais aussi un Systéme de la raison pu,"c137. Sur le plan philosophique, la
position de Kant était extrémement faible, mais la tendance a la pensée
personnelle et solitaire ne rendait pas celle de Fichte plus crédible: on le
voit mal travaillant en équipe.

La critique concerne ['écriture de Kant. Fichte souligne les redites, les
surcharges, qui interrompent le fil des idées. En un mot, Kant s’exprime
confusément. Fichte ne le dit pas, mais au fond Kant écrit comme Wolff et
pense autrement. Sans cesse donc, la scolastique brouillonne et confuse
vient par le biais de 1’écriture masquer le sens. En tous les cas, il y a
disjonction entre la lettre et I’esprit chez Kant. Aussi bien faut-il avoir une

33 11 rectifiera le tir dans sa lettre 2 Kant du 20 décembre 1793 dont j ai traduit
le passage essentiel dans Théorie et praxis dans la pensée morale et politique de
Kant et de Fichte en 1793, Vrin, Paris, 1968, p. 83. Il n’est alors plus question
d’une métaphysique de la nature, mais seulement d’une métaphysique des mceurs.
Toutefois cette bévue est instructive, elle montre que Fichte voyait dans le Corpus
transcendantal une lacune a combler: la métaphysique de la nature, et R. Lauth n’a
pas €t¢ mal inspiré en reconstituant cette Naturlehre d’aprés les principes de la
Doctrine de la Science.

36 ALEXIS PHILONENKO, Théorie et praxis dans la pensée morale et politique de
Kant et de Fichte en 1793, p. 80.

37 Kant, AK, Bd. XII, p. 397 et mon commentaire in OCPP, «Annexe».



TRADUCTION ET COMMENTAIRE DE LA LETTRE A WEISSHUHN 247

rare pénétration pour découvrir, derriére la scolastique, la pensée transcen-
dantale. Fichte est I'un des premiers qui, partant de [’écriture, jugent que
chez Kant la lettre tue I’esprit®®. Or, mis a part le probleme de la prédica-
tion et celui, bien différent finalement, de la vulgarisation, force est de
constater, nous dit Fichte, que Kant a entouré son ceuvre d’une telle écriture
que sa simple diffusion est compromise. D’une certaine maniére, sans que
Fichte piit s’en douter, n’ayant pas eu a cette époque les éditions A et B de
la Critigue sous les yeux, Kant avait sur ce point donné raison a Fichte en
supprimant dans la seconde édition la présentation originelle des Para-
logismes pour présenter un texte beaucoup plus court, sans redites, et réfu-
tant en bloc, a travers I'ceuvre de Mendelssohn, toutes les prétentions de la
psychologie rationnelle. Il lui a donné raison une fois de plus en 1793 en
avalisant le résumé de J. S. Beck («un de ses meilleurs éleves»), ou la
Critique de la raison pure est ramenée a un volume de 378 pages in-12
(donc deux fois moins grosse, comme le voulait Fichte)*. Mais on doit a la
verité de dire que le «dégraissage» de Beck, s’il a permis de réduire la
Critique a la taille souhaitée par Fichte, ne 1’a pas rendue plus intelligible:
cette fois ce sont les lacunes qui I'emportent sur les prétendues digressions.

Enfin un projet. Fichte a voulu devancer Beck et faire mieux qu’un
certain Peuker. Il nous reste des ¢bauches, recueillies dans le volume II, 1
de la Gesamtausgabe. Celles-ci sont des condensés d’une partie de la
Critique de la raison pure et d’une partic de la Critique de la faculté de
Juger. 1l ne nous appartient pas ici de donner une critique interne de ces
documents, ni méme de comparer les ébauches de Fichte et le travail de
Peuker et de Beck, ni enfin de reprendre, apres Xavier Léon, le texte d’une
lettre & Weisshuhn dans laquelle Fichte disait avoir toutes les peines du
monde a résumer correctement Kant. Qu'il y ait 1a une preuve que Fichte a
lu Kant de prés est une évidence qu’il n’est pas utile de souligner. En
revanche, 'idée d’'un exposé (d’une prédication logique) sans faille, ni
répétitions, ni digressions, concentrant en soi I'essence des trois critiques —
idée qui se tire facilement de la conclusion du fragment examiné — a di lui
apparaitre avec une nécessité toujours plus grande. De la vient la source
psychologique des Principes de la Doctrine de la Science qui unifient dans
une stratégie originale les trois critiques kantiennes, sans aucune redite, ni
digression. Fichte a réalisé le réve qui fut le sien dés sa rencontre avec la
philosophie kantienne. Quant a savoir si cette prédication logique, calculée
au millimetre pres, €tait plus facile que la Critique de la raison pure, 1'his-

% Tel est encore par exemple le sentiment de L. BRUNSCHVICG dans son célebre
article «L.’idée critique et le systtme kantien», Revue de métaphysique et de morale,
n® 2, 1924,

391 S. BECK, Erlduternder Auszug aus den critischen Schriften des Herrn Prof.
Kant, auf Anrathen desselben, Riga bey J. F. Hartknoch, 1793,



248 ALEXIS PHILONENKO

toire a répondu sans équivoque négativement. Comment Fichte aurait-il pu
au demeurant, comme il 'affirme lui-méme explicitement, demander un
effort personnel de la part de son lecteur, enfoncé dans I'illusion dogma-
tique, et en méme temps €tre facile?



	Traduction et commentaire de la lettre à F.A. Weisshuhn : fragment de 1790 (août-début septembre) (Gesamtausgabe, III, 1, pp. 167-168)

