Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 2

Artikel: Etude critique : quand le récit devient communication. Dialogue avec un
recueil sur la narration

Autor: Combet-Galland, Corina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381443

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 213-220

ETUDE CRITIQUE

QUAND LE RECIT DEVIENT COMMUNICATION.
DIALOGUE AVEC UN RECUEIL SUR LA NARRATION'

CoRINA COMBET-GALLAND

Résumé

L’auteur regoit l'ouvrage qu'elle présente dans cette étude critique
comme une interrogation a sa propre pratique de lecture, inspirée de la
sémiotique. Aprés avoir briéevement esquissé les grandes lignes du recueil,
elle engage un dialogue critique avec lui, en se concentrant sur trois
aspects importants: le récit comme relation et distance; le lien entre
communication et signification; la question du destinateur.

Pour situer le lieu d’ou je parle, je peux commencer par un récit de
moi: I’ouvrage sur la narration m’a rencontrée a un carrefour; curieusement,
il est venu interpeller ma pratique alors que je cherchais a prendre de la
distance par rapport a [’analyse sémiotique ol [’attention, portée au
fonctionnement intratextuel de la signification, fait la part belle a la narrati-
vité, méme quand son objet n’est pas un récit mais un discours, un poeme,
pour ne pas parler de langages non verbaux. J'étais ramenc¢e a mon champ
de travail, mais surtout questionnée de I’extérieur, sur ses limites, et cela
ouvre des fenétres, peut-étre des chemins.

Une autre lecture a croisé plusieurs fois ce dialogue et relancé le débat
théorique a partir de I’exemple concret qu’elle représente: L'ombre du Gali-
léen, le «récit historique» de G. Theissen sur Jésus®, qui est plutdt, 2 en
suivre I'intrigue, le récit d’une enquéte fictive menée sur Jésus et du coup,
indirectement, un récit de la pratique historienne de son auteur. Que le
métier d’historien, de sociologue, sur lequel je cherchais des indications
nouvelles pour élargir mon questionnement des textes, se donne si bien a
penser a partir d’une narration, ne manquait pas d’humour pour moi!

' P. BUHLER et J.-F. HABERMACHER (éd.), La narration. Quand le récit devient
communication, Genéve, Labor et Fides (Lieux théologiques n° 12), 1988.

2 G. THEISSEN, L’ombre du Galiléen. Récit historique, Paris, Cerf, 1988.



214 CORINA COMBET-GALLAND

Le livre qui regroupe les travaux sur la narration que 1'Institut de
recherches herméneutiques et systématiques de la Faculté de théologie de
Neuchatel a menés de 1983 a 1986, est une mine a exploiter. Pour un
méme sujet, le récit, et plus attentivement le récit dans sa force de commu-
nication, dans ses effets sur un lecteur, les outils ont traversé I’espace et le
temps. Ils viennent des Etats-Unis, par exemple, pour la pragmatique de la
communication, ils actualisent directement en exégese biblique le savoir-
faire classique gréco-romain pour la rhétorique, ils bénéficient des recher-
ches francaises et anglo-saxonnes pour la narratologie. Quelques références,
qu'on retrouve, évoquent ces voyages: Searle, Genette, 1’école de Palo
Alto, Quintilien et Cicéron, Diirrenmatt, etc., enfin, ou d’abord, Ricceur, qui
signe la postface et dont I'ceuvre elle-m€me assure ’articulation entre les
traditions allemandes, francaises et anglo-saxonnes, entre 1’exégese biblique
et la littérature en général.

Largeur de vue donc, qui porte aussi sur une grande diversité d’objets:
la Bible, des récits hassidiques, Platon, Kierkegaard, I’entretien pastoral et
la cure psychanalytique. Des démarches nouvelles sont présentées, moins
connues dans ce champ d’application — a commencer par la théorie des
jeux —, puis discutées de facon critique ou mises a I’épreuve sur des
textes. Les approches sont pointues, courtes et vives, parce que chacun
travaille dans son univers propre, avec son intérét particulier qui ne s’ arréte
pas a la technique narrative mais peut la dépasser vers ses implications
philosophiques, théologiques. L’interdisciplinarité est bien maitrisée, elle se
donne I’exigence du recul par rapport aux approches spécialisées et pose la
question des enjeux. Elle a nécessité le grand effort de la préface, a lire et a
relire, car tout compte-rendu ne pourrait en €tre qu'un plagiat, et I'impor-
tant travail de regroupement et d’introduction a chaque partie. Dans ces
liminaires, pour prévenir le risque d’éclatement, des fils sont tissés, le fil
rouge du livre souligné — «le récit comme lieu d’une identité qui se donne
narrativement» — et des originalités par rapport aux recherches ambiantes
sont d’emblée signalées.

Sans pouvoir relever tous les apports, sans vouloir distribuer des
mérites, je me risquerai a donner mes impressions, mes questions en les
regroupant autour de trois thémes: le récit comme relation et distance; la
signification et la communication; la question du destinateur.

1. Le récit comme relation et distance

Je reléve d’abord des expressions qui courent les pages, se font écho et
trouvent écho en moi, et qui désignent une capacité particuliere de la narra-
tion a la fois a toucher — entrer en relation — et a laisser jouer — a
distance. Ce sont autant de variations figuratives de deux termes qui, dans



QUAND LE RECIT DEVIENT COMMUNICATION 215

leur dialectique, cherchent a dire le récit comme médiation. J'en reprends
quelques-unes, en citation libre: convaincre et responsabiliser, dévoiler et
protéger, se retrouver mais détendu, un impact mais recu dans la liberté,
une rencontre de la vérité au cceur de sa vie mais qui laisse un espace pour
bouger, pour respirer.

La liberté tient a la distanciation, que permet 1’histoire racontée comme
communication indirecte, mais aussi au décalage créé par la surprise. Cela
peut fleurir dans une belle formule — «la folle possibilité d’une impossible
liberté» — quand l’accent mis sur la part d’insolite, plutot que sur le
réalisme, reconnait au récit un statut de «langage novateur», de «langage de
changement». Les paraboles évangéliques, concues comme métaphores, en
paraissent I’exemple privilégié: espace et temps d’une innovation et non
d’un «tout fait», d’un possible qui prime sur le réel, qui devient vérité
réelle par I'appropriation. Le récit «fait signe» au lieu de «mettre la main
sur». Place est pensée pour le rire, I'inattendu, le «renversement imprévu»
qui, certes, comme ['ouvrage y rend attentif, met en question une approche
trop centrée sur les structures parce que celles-ci sont prévisibles mais qui,
s’il est constitutif de certains genres (le tragi-comique par exemple), est
bien, en temps méme qu’inattendu, attendu. A la fin du volume, s’inspirant
d’Aristote, P. Ricaeur propose pour définir la configuration narrative | arti-
culation de la discordance — effet de surprise dii a la contingence d’un
événement — a la concordance — assurée par I’agencement des faits dans
la cloture du récit. (La précision de son ¢tude devrait retenir, si [’on est pris
au plaisir des mots et a leur effet suggestif, de banaliser 1'usage de ces
termes.)

Il en résulte pour moi quelques questions.

Cela conforte en un sens trop bien mes valeurs, mes désirs: étre rejointe
mais pas contrainte, me savoir appelée a une libre décision, partir en quéte
d’un possible.

Je pense a I’évangile de Marc qui tout entier me semble travailler les
relations qui font vivre, les distances traversables, dénongant au contraire
comme mortelles aussi bien les possessions (relations sans distance) que les
volontés d’autonomie (distances sans relation).

Je pense a I'enfant qui chaque soir cherche, en inventant des histoires, ¢
articuler le proche et le lointain, le maintenant et 'avant de sa vie, ou le
maintenant et I’apres, pour trouver, griace a des combinaisons paradoxales
des figures du monde, un espace ol étre quand il ne serait plus. Mille et
une nuits... car il se heurte chaque fois aux résistances de sa logique; ... et
s’il n’y avait pas de lieu?

On pourrait se demander si les auteurs de I’ouvrage n’ont pas privilégié
des exemples qui se prétent bien a leur démonstration, qui vérifient leur
présupposé. Ce serait un soupgon trop facile. Et injuste: le livre a eu la
finesse aussi d’aller interroger la narration la ou elle ne s’imposait pas:



216 CORINA COMBET-GALLAND

inscription des dialogues de Platon dans un récit — comme un geste en
arriere vers une origine de la parole toujours déja perdue —, narration
intervenant dans un plaidoyer — efficace pour «recadrer» les interrelations,
au point que la rhétorique s’en est fait une regle. La s’éclaire particuliere-
ment le surplus que permet le recours au récit, plus astucieusement que si
I’on postule 1’adéquation entre le genre littéraire et 1’objet — faut-il en
effet des histoires pour rendre compte d’événements historiques? comme il
faudrait une méthode historique pour analyser des textes d’histoire?

Il manque peut-étre a ’ouvrage une contre-épreuve. Et une exception,
pour confirmer la regle.

Le poéme? N’exprime-t-il pas cette méme quéte d’identité? En désigne-
t-il plus les limites par le pluriel de ses isotopies, l'exces de ses méta-
phores? Construit-il un équilibre différent entre la distance et la relation?
Assure-t-il moins la «reconquéte de soi» que soulignent et illustrent ces
études du récit: résiste-t-il moins a 1’éparpillement des lieux, a 1’éclatement
du temps, a l'effritement des expériences? N’approche-t-il pas parfois de
plus prées mon identit€é morcelée, ou contradictoire, faite d’éclairs et de
heurts, en €chappant a I'illusion que je tiens debout dans une cohérence qui
va d’un commencement a une fin, que ma vie peut s’égrener dans le cadre
d’une suite spatio-temporelle?

N’y a-t-1l pas alors a dénoncer aussi une volonté de pouvoir du récit,
d’imposer une cohérence, de saturer I’espace de la parole, de maitriser le
sens, d’ordonner le magma des circonstances et des faits dans une tempora-
lit€, une causalité? L’ouvrage, lorsqu’il s’attache aux entretiens pastoraux,
fait bien ainsi allusion au risque que la reconquéte de soi par la narration
ne soit cloturante®. On peut penser du coup a ’impact de 1’écriture origi-
nale, par fragments, de R. Barthes qui préférait a 1’ordre qui déforme, 1’in-
cohérence®. Dans ce sens, n’éprouve-t-on pas un sentiment de libération
quand, a la compréhension de la Bible dans le cadre d’un schéma linéaire
d’histoire du salut, se substitue I’image d’un inépuisable mouvement de
relectures, qui garde les traces de son recommencement nécessaire et vital,
de retours et de sauts en avant, sans noyer la contiguité des fragments, la
diversité des langages, dans la continuité d’un grand récit??

3 Cf. p. 199-200: «Mais la narration n’est pas toujours bonne: elle peut se figer
dans un schématisme stérilisant, elle peut manifester la peine que I'interlocuteur a de
s’y retrouver lui-méme puisqu’il parle en ‘on’ et se trouve incapable de dire ‘Je’,
elle peut aussi devenir un refuge délirant lorsque le conteur ne parvient plus a en
émerger.»

4 Cf. R. Barthes par Roland Barthes (Ecrivains de toujours), Paris, Seuil, 1975,
p. 97ss («le cercle des fragments»). Cf. surtout Fragments d’un discours amoureux,
Paris (coll. Tel Quel), 1977.

5 Déja N. FrRYE, Le Grand Code. La Bible et la littérature, Paris, Seuil, 1984,
p. 278, puis les travaux de P. RICEUR.



QUAND LE RECIT DEVIENT COMMUNICATION 217

Sans compter que la communication directe, le discours qui affiche son
«je» peut étre parfois moins contraignant qu’un détour par la troisieéme
personne, parce qu’il a désigné son instance €nonciative, qu’il présuppose
clairement I’espace d’un «tu», méme ou autre.

Pour revenir a L'ombre du Galiléen, le récit permet a Theissen de
rendre le phénoméne «Jésus» intelligible par un contexte qui se met a
vivre, dans le concret d’une description de repas par exemple, ou dans la
vivacité de dialogues imaginés; il évite ainsi, comme il le souligne lui-
méme, le risque inhérent a un ouvrage scientifique ou une conclusion de
recherche, méme si elle prend le soin de se présenter comme une hypo-
these, est trop souvent regcue comme une vérit€. Mais la force du roman
tient surtout au recours a I’intrigue de I’enquéte, ou le «je» du narrateur est
construit comme un espace d’intertextualité, polyphonique, ou se croisent et
se confrontent des points de vue sur Jésus, qui ne sont pas seulement ceux
des évangiles. Ainsi échappe-t-il au piege de peindre un unique visage de
Jésus qui marquerait le lecteur comme la réalité. Pas d’immédiateté du
regard, on n’accede qu’a I’ombre du Galiléen, par la médiation de récits sur
lui, divers, ouverts, mais qui ont la force de guérir.

2. Communication et signification

Le projet du livre, tel qu’il se redit en plusieurs lieux, est de ne pas en
rester a I’immanence du récit mais de prendre en compte ses effets sur le
lecteur. «Quand le récit devient communication». Devient: dans tel regard
analytique qui tient compte de cette dimension constitutive? ou est-ce
présupposer qu’il y a des récits qui n’accedent pas a ce statut?

Se pose alors la question du rapport de la sémiotique, appliquée a la
signification, et de la pragmatique de la communication.

Les études ici refusent, a bon droit me semble-t-il, 1’opposition du
narratif et de I’argumentatif — qui ne peut étre imputable a la sémiotique
puisqu’elle utilise les mémes outils, quitte a les affiner, pour tout type de
langage. Les récits en effet sont envisagés non seulement dans leur aptitude
a décrire mais a convaincre, dans leur stratégie pour transformer le lecteur,
pour «recadrer» tout un systeme de relations par le remodelage des faits et
leur distribution dans une intrigue.

J’ai du mal a mesurer si cette dimension du récit échappe vraiment a la
sémiotique, ou quelle est la part du phénoméne dont celle-ci peut rendre
compte sans sortir de son champ et sans mettre en péril I’exigence d’inter-
définition de ses concepts. Certes elle observe le fonctionnement immanent
de la signification, mais avec une compréhension large de celle-ci, particu-
lierement attentive a la dimension cognitive des textes, qui intégre non
seulement I'informatif mais bien aussi les deux pdles du persuasif et de



218 CORINA COMBET-GALLAND

Iinterprétatif. Ses recherches actuelles sont consacrées a I’énonciation®, a
I’instance de sélection et d’organisation de la maticre énoncée que présup-
pose tel récit. Mais sous la technique et la rhétorique des points de vue,
analysés pour retrouver la perspective d’un texte, c¢’est un contenu de signi-
fication qui est visé.

La figure de I’énonciataire, du lecteur, y est particulierement travaillée,
mais il ne s’agit pas, pour un €vangile par exemple, de définir si son
lecteur parlait grec, s’il vivait hors de Palestine, quels €taient ses rapports
avec le judaisme de son temps, donc de tracer un portrait culturel; c’est
comme une forme plus abstraite qu’il est envisagé, construite comme une
position de savoir et par des traits sémantiques qu’il partage avec les
acteurs de 1’énoncé.

Il faudrait trouver des mesures qui permettent de préciser les recoupe-
ments et les €écarts entre les conceptions du lecteur que revendiquent ces
théories du récit, différentes et proches en méme temps.

Dans ce sens, combien j’aimerais que la discussion de P. Ricceur avec
la pensée d’A-J. Greimas’ se prolonge jusqu’aux travaux sur I’énoncia-
tion; mais je sais aussi que ce n’est sans doute pas un hasard si ceux-ci ne
sont pas connus, reconnus. Aucune étude ne s’est imposée, qui tienne lieu
d’illustration convaincante a vulgariser, qui fasse référence, comme les
travaux sur les modalités ou sur la sémantique, dans ce domaine ou les
essais sont plutot partiels, €clatés. Peut-€tre touche-t-on bien la une limite
de la démarche sémiotique.

Un point ou une approche purement interne au texte me semble
manquer de puissance est la mise en évidence des débats, des fronts polé-
miques qui sont en jeu derriere ou a travers un texte. Les textes en portent
certes les traces mais ne permettent pas forcément d’en mesurer la vigueur.
Bien qu’avec la Bible, ils soient souvent la source privilégiée, sinon unique,
des données qui aident a recomposer un contexte.

Par contre, c’est a la recherche sur les stratégies d’identification par
lesquelles un récit construit son lecteur que la sémiotique pourrait apporter
sa contribution, pour en affiner la problématique. Si les personnages restent
une plage idéale pour une quéte d’identité — mais je ne crois pas a leur
transparence —, le récit travaille aussi au niveau d’unités sémantiques plus
petites et plus abstraites, distribuées sur les différentes isotopies, non seule-

6 Cf. en particulier les travaux de J. FONTANILLE dont: Les espaces subjectifs.
Introduction a la sémiotique de ['observateur, Paris, Hachette U, 1989.

7 Je ne connais pas de meilleure restitution et discussion de la pensée et des
travaux de Greimas que celles de Temps et récit Il. La configuration du temps dans
le récit de fiction, Paris, Seuil, 1984, p. 71-91, mais qui malheureusement s’arrétent
avec Du sens et Maupassant (A. J. GREIMAS, Du sens, Paris, Seuil, 1970 et
Maupassant: la sémiotique du texte. Exercices pratiques, Paris, 1976. Ricceur avait
terminé cette analyse quand est paru Du sens 11, Seuil, 1983).



QUAND LE RECIT DEVIENT COMMUNICATION 219

ment actorielle, mais aussi spatiale et temporelle par exemple®. Ainsi, le
lecteur de I’€évangile de Marc n’est pas tant appelé a s’identifier directement
au groupe des disciples ou, dans un renversement, a tel personnage inat-
tendu comme le fou paien, la femme étrangere, le soldat romain; il est
plutot construit aussi bien par le contraste entre ces deux séries d’acteurs,
ceux qui pergoivent et ceux qui s’aveuglent (dépossédé du savoir mais
disponible pour reconnaitre dans 1’aussitdt) que par la progression a 1’inté-
rieur de chaque série (un homme nu, dont le dépouillement est exprimé par
exemple par les figures de I'homme riche, de Bartimée qui rejette son
manteau, du jeune homme qui lache son drap).

3. La question du destinateur

Enfin, un des mérites du livre est d’avoir posé la question du destina-
teur”, d’avoir ouvert le récit vers une extériorité, d’avoir cherché a qualifier
et a situer un espace de provenance. Personnellement, j'ai plus de mal a
saisir la question de la théologie du récit qui lui est ici ou la lice, a conce-
voir ce que peut étre et signifie une théologie du récit. Mais d’autres y
trouveront de quoi nourrir une réflexion.

La question est posée non seulement comme celle de la place du récit
entre un avant et un apres, entre une histoire fondatrice qu’il «refigure» et
une pratique qu’il fonde. Elle est posée également en termes d’effet. A quoi
tient le plaisir de tel texte, I’émotion que soul¢ve sa lecture et qui ne s’ex-
plique ni seulement par I'esthétique du récit ni par le psychisme du lecteur.
Pourquoi certains textes, et pas d’autres, me remettent-ils «devant la ques-
tion du sens de la vie»?, «qui donc prétend me parler?».

Je ne sais si la réponse esquissée, pourtant séduisante, est opératoire —
qu’a-t-on dit quand on parle de «conscience de [’humanité»? Mais il me
semble moins important de nommer l'instance en question que d’avoir
retenu et souligné cette part du récit qui déclenche un travail chez le desti-
nataire, d’avoir présenté le lecteur comme celui qui lui reconnait une auto-
rité et qui lui donne un visage. En cherchant avec exigence au plus pres du
récit lui-méme, sans renvoyer a |'auteur historique ou psychologique caché
dans I’écart qu’il a voulu entre lui et son récit, sans se rabattre sur le narra-
teur installé ou faisant intrusion dans le récit, mais en I’envisageant comme
«une sorte de syncreése des deux». Je laisse résonner cette suggestion: «Je
propose de considérer I'instance destinatrice du récit-acte-de-langage-indi-
rect comme quelque chose qu’on pourrait appeler la conscience de ["huma-

8 P. Ricaur nous y fait réfléchir quand il subordonne 1'identité du personnage a
celle du récit lui-méme, conférée par l'intrigue (par ex. p. 289 ss).
9 Cf. en particulier p. 249-265.



220 CORINA COMBET-GALLAND

nité a laquelle le lecteur donne, dans son instant et pour lui-méme, une
incarnation provisoire et concréte» (p. 262).

Le plaisir du texte viendrait donc des superpositions partielles qu’il crée
entre 1’€tre de chair (selon mon expérience, mes convictions ou ma foi) et
I’étre de papier (narrateur, énonciateur), un mélange de lumicre et d’ombre
qui fait que le récit a du relief pour moi et me donne un espace ou je peux
me mouvoir, oll j’existe comme lecteur.



	Étude critique : quand le récit devient communication. Dialogue avec un recueil sur la narration

