Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 2

Artikel: L'accueil de l'autre et le souci de soi : la dialectique de la subjectivité et
de l'altérité comme theme de I'éthique

Autor: Muller, Denis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381442

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 195-212

L’ACCUEIL DE L’AUTRE ET LE SOUCI DE SOI'!

La dialectique de la subjectivité et de 1’altérité
comme theme de 1’éthique

DENIS MULLER

Résumé

L’éthique est aujourd’hui plus que jamais a la mode. Une clarification de
son statut s'impose. A partir des travaux récents de Riceeur, et notamment
de sa distinction entre visée éthique et norme morale, 'auteur s'interroge
sur l'articulation de la morale commune et de I'éthique théologique. La
thématique de la subjectivité et de [’altérité sert de fil conducteur; I’éthique
de Foucault est mise a ['épreuve de ce modéle, ce qui permet ensuite une
reprise théologique de la dialectique du soi et de l'autre (au double sens
du visage d’autrui et de la transcendance de Dieu).

L. Introduction
. Le statut de ’éthique

L’éthique est a la mode, comme en témoigne le recours croissant aux
comités et aux commissions d’éthique dans notre société. Cette popularité
correspond a des urgences mais n’est pas dépourvue d’ambiguités. Il appar-
tient au travail actuel de la réflexion éthique de prendre du recul, de s’inter-
roger sur les questions fondamentales, d’oser avouer ses perplexités,
¢noncer ses apories, opérer des révisions parfois déchirantes.

Une des difficultés majeures provient certainement de 1'équivoque
entretenue dans 1’opinion publique et dans la mémoire collective entre les
notions d’éthique et de morale. La communauté théologique internationale
connait bien le probléeme, puisqu’on y rencontre des moralistes catholiques
et des éthiciens protestants! La nuance qu’apporte le vocabulaire n’est
nullement fortuite. Elle renvoie bel et bien a une divergence constitutive

| Texte remanié de ma legon inaugurale 2 la Faculté de théologie de
I'Université de Lausanne le 27 octobre 1989.



196 DENIS MULLER

dans la maniére méme de fonder la morale; I’appellation protestante ne
releve-t-elle pas, pour le moins, d’une attitude critique et, plus précisément,
d’un refus de tout positivisme moral (positivisme que 1’on retrouve, centra-
lement, dans les morales de la Loi naturelle)? Cette distinction entre morale
catholique et éthique protestante ne se limite cependant pas a la spheére
théologique et cecuménique. Elle déploie ses effets et ses imprécisions dans
I’ensemble de la réflexion éthique contemporaine. I devient de plus en plus
ardu de saisir en quel sens tel auteur emploie les termes d’éthique et de
morale. Le flottement terminologique rend la communication difficile; peut-
on étre slr, par exemple, que des auteurs majeurs de la pensée contempo-
raine comme Habermas, Ricceur, Foucault ou Lévinas parlent du méme
objet quand ils abordent la question morale ou la réflexion éthique?

Pour baliser le terrain, il me parait utile de signaler deux points de
partage entre la morale et I’éthique.

A un premier niveau, la morale releve du monde vécu, socialement
structuré. C’est 'ordre de la Sittlichkeit, comme disait Hegel. La Moralitiit,
en tant qu’expression individuelle et personnelle de la subjectivité, n’est pas
tellement son élément contraire que son soubassement, sa condition de
possibilité. Moralitiit et Sittlichkeit, s’opposent plutot ensemble, comme les
deux faces d’un méme univers, a la réflexion critique et seconde que
constitue a proprement parler 1’éthique. L’éthique est donc méta-morale,
méta-pratique.

Pourtant, une deuxi¢me distinction s’impose, qui n’est pas sans lien
avec la précédente. La dialectique de la Moralitéit et de la Sittlichkeit fait
implicitement appel, en effet, a une dimension spécifiquement critique de la
Moralitiit elle-méme. Sous cet angle-la, c’est I'opposition qui doit €tre
soulignée; la Sittlichkeit ne renvoie pas seulement a une «moralité» déja
constituée, structurée autour du devoir et de la loi, comme dans le modele
kantien; elle présuppose en fait une dimension éthique plus originaire, un
élan ou une impulsion préalables?.

Réflexion sur la morale, ses langages, ses institutions et donc sur la
pluralité constitutive de la Sittlichkeit, 1’éthique nous apparait comme une
discipline seconde et dérivée; en méme temps, le fait qu’il soit possible de
tirer une ligne de démarcation entre réalité morale et réflexion éthique fait
appel, plus profondément, & une intention éthique originaire, qui commande
et précede toute régulation morale explicite.

2 Sur la distinction hégélienne entre Moralitit et Sittlichkeit et la discussion
qu’elle suscite aujourd’hui en lien avec 1’éthique déontologique de J. Habermas, cf.
I'ouvrage collectif Moralitdt und Sittlichkeit. Das Problem Hegels und die
Diskursethik, éd. W. KUHLMANN, Francfort, Suhrkamp, 1986.



L’ACCUEIL DE L’AUTRE ET LE SOUCI DE SOI 197

La préférence donnée au vocabulaire de 1’éthique n’a donc pas pour but
d’écarter le phénomene complexe des réalités morales. Bien au contraire:
une meilleure appréhension de la différence entre ces deux registres de
langage permet de mieux saisir les articulations internes d’une réflexion
¢thique incarnée.

La mise en ceuvre d’une réflexion éthique distincte des réalités morales
qu’elle examine de maniere critique et fondamentale nous a conduit, en fait,
vers I'idée d’intention éthique originaire. Des lors se trouve écartée la
confusion courante entre éthique et morale, cette derniere étant purement et
simplement identifiée au légalisme moralisateur. Mettre la loi morale au
commencement de 1'éthique, ce serait s’interdire la perception de I’intention
éthique. La norme deviendrait I’unique souci du moraliste, sans que puisse
etre dégagée la visée spécifiquement éthique dans laquelle ne peut que
s’inscrire I’univers de la normativité.

Dans I'ceuvre de Paul Ricceur, la distinction entre éthique et morale,
combinée a celle entre visée et norme, joue un role stratégique fonda-
mental®. C’est elle, notamment, qui lui permet de surmonter I’opposition
moderne entre éthique téléologique et éthique déontologique®. Car la visée
€thique peut s’énoncer comme «visée de la vie bonne avec et pour autrui
dans des institutions justes» (SA 202). Le moment de vérit€¢ de 1'éthique
téléologique se voit ainsi préservé, moyennant une réflexion phénoménolo-
gique et ontologique approfondie sur le statut de la subjectivité agissante,
sur sa relation a autrui et sur les médiations institutionnelles. L’éthique de
Ricoeur témoigne ainsi d’un remarquable effort d’équilibre aussi bien entre
la tradition d’Aristote et de Kant qu’entre les principes de la vie bonne et
de la justice: «L’autonomie du soi y apparaitra intimement liée a la sollici-
tude pour le proche et a la justice pour chaque homme» (SA 30). Une
herméneutique du soi, greffée sur une gnoséologie du sujet et sur une onto-
logie de la personne, tient lieu de médiation obligée a une ¢thique de la
justice et donc aussi a un affrontement du mal et de la violence. La ques-
tion du sujet ne saurait étre écartée ou ¢ludée, mais elle implique d’éviter
les écueils des philosophies de la conscience comme de I'anti-humanisme.
«Sujet exalté, sujet humilié» (SA 27): on ne saurait, pour Ricceur,
construire une éthique de la liberté et de la loi sans développer une herme-
neutique dialectique du soi.

3 Cf. en particulier «Avant la loi morale, I'éthique», Encyclopaedia Universalis,
Symposion, Les enjeux, Paris 1985, pp. 42-45 (abrégé LME); Soi-méme comme un
autre, Paris, Seuil 1990, centralement les 7¢ et 8¢ études (abrégé SA).

4 Cf. toujours de RIC®UR: «The Teleogical and Deontological Structures of
Action: Aristotle and/or Kant?», Archivio di Filosofia 55, 1987, pp. 205-217.



198 DENIS MULLER

2. Ethique philosophique et éthique théologique

Comme théologien réfléchissant au statut de 1’éthique, nous rencontrons
sur notre chemin des adversaires résolus et des complices d’horizon trés
divers. A un extréme, I'¢thique se voit completement déconnectée non
seulement de toute référence théologique mais aussi de toute tradition reli-
gieuse; a 'autre extréme, 1’éthique profane ou laique semble n’étre qu'un
soubassement de la morale chrétienne (par exemple dans le modeéle catho-
lique a deux étages ou dans certaines apologétiques néo-calvinistes)’. Des
lors, en nous appuyant aussi directement sur l'ceuvre de Ricceur, ne
succombons-nous pas pour notre part a la tentation d’une certaine récupéra-
tion théologique de cette philosophie d’inspiration protestante et donc aussi
au danger d’amalgame onto-théologique dénoncé par Ricceur lui-méme?

Riceeur, c’est vrai, n’a jamais fait mystere de ses convictions et de ses
engagements. L’ensemble de son ceuvre, surtout depuis La symbolique du
mal®, atteste un dialogue exigeant et critique avec la tradition chrétienne.
Les malentendus que ces interactions assumées ont pu susciter conduisent
de plus en plus explicitement Ricceur a distinguer ses convictions person-
nelles de I'argumentation proprement philosophique a laquelle il entend se
livrer. En ce sens, nous ne pouvons que nous rallier, comme théologien, a
la précision récente du philosophe: «Méme au plan éthique et moral, la foi
biblique n’ajoute rien aux prédicats ‘bon’ et ‘obligatoire’ appliqués a I’ac-
tion. L’agapé biblique releve d’une économie du don de caractére méta-
éthique qui me fait dire qu’il n’existe pas de morale chrétienne, sinon au
plan de I’histoire des mentalités, mais une morale commune (...) que la foi
biblique place dans une perspective nouvelle, ou I’amour est li€¢ a la ‘nomi-
nation de Dieu’ (SA 37)»".

En faisant route avec le philosophe, nous reconnaissons en fait I’exis-
tence et la signification de cette morale commune; c’est bien sur elle que
porte la réflexion particuliere de 1'éthique théologique. Mettre cette morale
commune en perspective religieuse, c’est en signaler le sens, la direction,
non pas vouloir en €lucider le fondement ultime. Le travail de pensée que
la philosophie effectue en raison ne saurait faire I’économie ni de I’histoire,
ni de la tradition, ni de I’existence de convictions personnelles. Accepter

> On lira ici avec profit I'excellent ouvrage de J. Stout: Ethics after Babel. The
Languages of Morals and Their Discontents, Cambridge, James Clarke & Co, 1988.

® Publiée en 1960 comme deuxieéme section de la deuxiéme partie de la
Philosophie de la volonté (Paris, Montaigne). L’ensemble de cette ceuvre a été
réédité en deux volumes, Paris, Aubier, 1988.

7 Cf. dans le méme sens: «Entre philosophie et théologie: la régle d’or en
question», RHPR 69, 1989, pp. 3-9, cf. p. 8; Liebe und Gerechtigkeit/Amour et
Jjustice, Tiibingen, Mohr, 1990, pp. 40ss.



L’ACCUEIL DE L’AUTRE ET LE SOUCI DE SOI 199

que la morale commune puisse étre mise ne perspective, ou interprétée,
c’est admettre que la morale n’épuise pas, comme telle, le champ de 1’ex-
périence humaine, qu’elle renvoie toujours a des instances de Iégitimation.

Ainsi, I'éthique théologique n’a pas la prétention d’énoncer la vérité
ultime de la morale commune; ce serait priver cette derniére de son espace
légitime d’autonomie; jouant pleinement le jeu des formes de langage et du
debat des légitimations, 1’éthique théologique vise seulement & éclairer,
dans sa perspective propre, le sens des valeurs morales et la direction de
I’intention éthique.

3. Le soi et ['autre

La question de la relation entre le soi et 'autre, ou, en termes plus
abstraits, entre la subjectivité et I'altérité, est au cceur des débats éthiques
contemporains. Le mode de leur articulation est étroitement lié a celui du
passage entre ¢thique et morale, mais pose €galement le probleme du méta-
¢thique, de ce qui pourrait transcender ’altérité et sa configuration morale.
L’¢thique théologique ne peut se désintéresser de ces discussions. Le chris-
tianisme a connu de maniere répétée dans son histoire la tentation de
disqualifier I’estime de soi (dénoncée alors comme amour égoiste de soi,
comme négation radicale de 'autre et de Dieu) et d’accentuer unilatérale-
ment ['amour exclusif d’autrui (sous couvert d’une interprétation altruiste
de I’amour de prochain). La dialectique du soi et de ’autre est lourde d’op-
tions théologiques relatives aussi bien a I'image de 'homme qu’a celle de
Dieu.

La prise en compte de I'intention éthique, dans ce qu’elle a d’origi-
naire, implique la ratification du concept d’estime de soi. Cette estime de
soi a souvent été confondue avec 1’amour exclusif de soi. Comme le note
Ricceur, I’amour de soi, en ce sens restrictif et péjoratif, n’est plus qu’une
estime de soi amputée, parce que pervertie par le penchant au mal
(SA 251).

La juste articulation du pdle Je, du pdle Tu et du pole 1l ressortit, dans
I’argumentation de Ricceur, a la description pour ainsi dire propédeutique
de Iintention éthique. Dans une optique dialogale, le Je et le tu sont
appelés a reconnaitre leur réciprocité: «Je veux que fa liberté soit» (LME
42). La reégle ou l'institution, médiatisant le pdle Il, ne sont pas, comme
telles, entachées d’une marque de conflit ou de violence. Pourtant, nous
savons d’expérience qu’a la pureté de la régle s’oppose la réalité contrai-
gnante et comme irrépressible de notre désir (la chair, comme dit saint
Paul), qui vient faire obstacle a la regle et dérégler notre liberté originaire.



200 DENIS MULLER

De la requéte entierement affirmative et positive de 1’autre, qui me
demande de 1’aimer comme moi-méme, nous passons a |’affrontement des
libertés: «La tache de devenir libre est contrariée originellement par le mal
primordial du meurtre de la liberté» (LME 43).

Il. L’éthique du souci de soi chez Michel Foucault

Dans un deuxiéme temps, nous voulons mettre a ’épreuve le modele
éthique €laboré ci-dessus. L’ceuvre du dernier Foucault nous servira de test.
Trois questions guideront notre lecture: la relation entre éthique et morale,
le statut du soi (ou du sujet), la signification de I’altérité pour la constitu-
tion de I’éthique.

1. Genése d’une éthique

Il nous est apparu plus haut que la nécessaire distinction de 1’éthique et
de la morale ne devait pas signifier ’occultation de leur articulation. Pour
premiere qu’elle soit, 1’éthique, disions-nous avec Ricceur, ne saurait se
passer du moment de la régle et de sa formulation en termes de normativité
et d’obligation. «Il est nécessaire de soumettre la visée éthique a I’épreuve
de la norme» (SA 237). Cette vérification par I’effectuation, rendue inévi-
table par ’expérience au fil du réel, revient a tester de fait I’'usage subjectif
de la liberté dans son combat avec et contre le mal. L autonomie du sujet
éthique est indissociable de la dialectique entre I’action et la passion, entre
I’exercice de la liberté et son affection par les forces qui la minent (de I'in-
térieur déja). Une authentique éthique de la liberté suppose donc une
conception différenciée de l'autonomie du sujet. Dans les termes plus
anciens de La symbolique du mal, la profondeur de la liberté demande que
soit pensée et prise en compte I’énigme méme du serf-arbitre, de 1’auto-
aliénation.

L’ceuvre de Foucault est aux antipodes de celle de Ricceur, comme
aussi, 2 des titres divers, de celle de Habermas®. En quel sens peut-elle
constituer une contre-épreuve féconde, et pas seulement antithétique, de la
problématique qu’a la suite de Ricceur nous avons esquissée ci-dessus?

8 Cf. les essais réunis dans Michel Foucault philosophe, Paris, Seuil, 1989
(surtout la quatrieme section «Ethique et sujet»); j’ai esquissé pour ma part les
lindaments d’une critique de Foucault dans mon article «Ethique et sujet», Le
Supplément 170, 1989, pp. 181-194.



L’ACCUEIL DE L’AUTRE ET LE SOUCI DE SOI 201

Ce qui nous interroge, dans le parcours de Foucault, est le déplacement
auquel il a lui-méme soumis la question éthique. Comment a-t-il pu se
clore sur le projet d’une éthique du souci de soi, comme pratique de la
liberté, alors méme qu’il s’était ouvert sur une critique radicale de I’huma-
nisme? A priori, toute éthique n’est-elle pas rendue impossible par la
déconstruction archéologique et généalogique de la connaissance?

Dans Les mots et les choses, en 1966, Foucault annongait la dissolution
prochaine de I’homme, cette invention récente d’une culture européenne
vieille de quatre siecles a peine. L’épistémé post-classique se caractérise a
ses yeux par le dédoublement empirico-transcendantal: ’homme, comme
sujet, se prend en méme temps comme objet de son propre savoir. La posi-
tivité du savoir renvoie a un sujet évanescent, mais omniprésent. L”Homme,
en tant que sujet transcendantal, devient le principe constitutif de 1’huma-
nisme moderne. C’est précisément cette figure contingente que Foucault
désigne a la disparition prochaine’.

L’éthique n’échappe pas a cette interrogation. A la différence de la
morale antique (stoicienne centralement), articulée sur I’ordre du monde et
de la loi, I'éthique des temps modernes dissout toute extériorité. C’est la
pensée elle-méme qui se voit érigée en impcratif et constitue le mode
méme de 1’action. Ce mouvement de dissolution et de réduction, par lequel
la morale se résorbe dans la pensée, était déja amorcé chez Kant lui-méme,
des lors que le sujet, en tant que raisonnable, «se donne a lui-méme sa
propre loi qui est la loi universelle» (MC 339 n. 1).

Sur cette base, comment expliquer que Foucault, a partir de 1979, ait
progressivement conc¢u le projet d’une morale, et, qui plus est, d’une
morale centrée sur le rapport a soi? Est-ce a dire qu’il ait rompu avec sa
critique antérieure de 1’humanisme moderne?

Il importe au contraire de bien comprendre le sens de cette critique de
I’humanisme et sa portée pour une €thique nouvelle. De 1966 a 1979, la
critique sociale de Foucault (liée a I’archéologie du savoir puis a la généa-
logie des pratiques) prenait pour cible I’enfermement de I’homme concret,
le quadrillage de I'individu. Ce quadrillage découlait justement, aux yeux
de Foucault, de la fusion humaniste moderne de la pensée et de I'action. Le
sujet était encorseté dans les filets d’une raison englobante et totalitaire et
soumis au dédoublement empirico-transcendantal. La genése d’un sujet
pratique'’, porteur d’une authentique liberté, s’inscrit naturellement dans la

Y Cf. Les mots et les choses, Paris, Gallimard, 1966, pp. 385-398: pour le statut
de I'éthique en modernité, cf. pp. 338-339 (abrégé MC).

10" ’expression «sujet pratique» a été utilisée d’un point de vue interprétatif et
systématique dans la reconstruction de 1'éthique de Foucault par R. Schiirmann; cf.
son article fondamental «Se constituer soi-méme comme sujet anarchique», Etudes
philosophiques 4, 1986, pp. 451-471. Foucault parle lui-méme plutdt de sujet moral



202 DENIS MULLER

logique d’une critique de ’humanisme transcendantal. Si I'éthique semble
renaitre des cendres de ’humanisme, c’est que Foucault a pris conscience,
d’une maniére plus nette et plus explicite, de la nécessité de donner place a
I’homme concret, dans son irréductible singularité et dans son dynamisme
spécifique. Que la catégorie de sujet refasse surface n’a donc rien a voir
avec un quelconque idéalisme transcendantal'!, mais reléve d’une perspec-
tive résolument pratique, culminant dans une résistance (anarchique ou pour
le moins sceptique, plutdt que nihiliste) a tout ce qui prive 1’homme de
liberté. En réduisant ainsi la pensée a 1’action, Foucault fait surgir, en dépit
des quadrillages du savoir et du pouvoir, la possibilité d un langage éthique
neuf et d’une éthique du rapport harmonieux a soi, de ce qu’il appelle aussi
une esthétique de 1’existence.

Comme souvent chez Foucault, la quéte réflexive et pratique prend la
forme latérale d’une enquéte, d’un dossier. Mais il ne faut pas s’y tromper:
L’usage des plaisirs et Le souci de soi'? nous livrent, en fait, la clef d’un
projet personnel. Sous les détours subtils de la recherche historique et litté-
raire et dans la beauté méme du style se manifeste une thése. La généalogie
de la morale a pour but la constitution d’une éthique. Le souci de soi, qu’il
va patiemment reconstruire chez les Anciens et entrevoir, méme profondé-
ment amendé et remanié, dans le christianisme antique, habite la réflexion

éthique de 1’auteur Foucault comme penseur du présent.

Comment se produit, dans ces conditions, le passage de la morale a
I’éthique? L’enquéte historique et littéraire se donne pour tiche d’aborder
«les formes et les transformations d’une morale» afin d’en dégager cet
ensemble de valeurs et de regles d’action qui, dans toute société, constitue
le code moral nous prescrivant ce que nous devons faire (UP 32). Mais ce
code moral, comme stratification objective, renvoie toujours au comporte-
ment des individus, a la moralité subjective. Il n’y a en vérité ici rien que
de tres classique, voire de banal, dans la description foucaldienne des divers
niveaux de la morale.

Ce qui intéresse en premier chef Foucault, c’est plut6t la maniére méme
dont I’homme doit se conduire, c’est le phénomeéne par lequel le sujet
pratique «va se constituer lui-méme comme sujet moral agissant en réfé-
rence aux €léments prescriptifs qui constituent le code» (UP 33). Nous
touchons ici au nerf de la pensée éthique du dernier Foucault: le rapport au
code, de méme, nous le verrons, que celui a autrui est subordonné au
rapport de soi a soi, a 1’auto-constitution sui generis du sujet. La démarche

et de I’éthique comme pratique de la liberté.

'1"J. Habermas verra pour sa part dans la théorie foucaldienne du bio-pouvoir
une version déguisée et peu consciente d’elle-méme d’un quasi-transcendantalisme,
cf. Le discours philosophique de la modernité, Paris, Gallimard, 1988, pp. 315-347.

12 Paris, Gallimard, 1984 (abrégés UP et SS).



L’ACCUEIL DE L’AUTRE ET LE SOUCI DE SOI 203

de Foucault, a ce stade, n’est pas sans analogie avec celle proposée par
Ricceur: I'intention éthique (qui prend, chez Foucault, la forme d’une téléo-
logie du sujet moral), dans la mesure ou elle renvoie & une auto-constitu-
tion du sujet et pas seulement au terme de sa visée intentionnelle, précede
effectivement le processus de codification morale (normativité, rapport a la
loi). La différence, a nos yeux irréductible, entre ces deux auteurs se joue
dans I'articulation concrete de la vie bonne et de la vie juste. Dans le
dialogue, partiellement imaginaire ou a reconstruire, entre les deux philoso-
phes!?, Ricceur nous parait configurer une indispensable médiation entre 1"es-
thétisme éthique de Foucault et la vision communicationnelle d’un
Habermas, tant il est vrai qu’'on ne gagnera rien, dans le débat éthique
actuel, a opposer stérilement |’éthique et la morale, la téléologie et la déon-
tologie.

2. L’esthétique de l’existence comme souci de soi

Dans sa reconstruction interprétative (ou généalogique, comme préfere
dire Foucault) de la morale sexuelle de I'Antiquité classique, Foucault
n’omet pas de signaler les différenciations qui s’imposent et qui empéchent
en particulier toute schématisation facile. Il releve ainsi que le theme de la
maitrise de soi devient plus problématique au cours des deux premiers
siccles de notre eére (SS 84). L’usage des plaisirs s’oriente en effet vers des
formes plus austeres et méme plus directement ascétiques du gouvernement
de soi. Foucault n’occulte pas non plus le passage décisif, dans le stoi-
cisme, a une forme d’universalité dont Kant se souviendra: «La morale
sexuelle exige encore et toujours que I'individu s’assujettisse a un certain
art de vivre qui définit les criteres esthétiques et éthiques de I'existence;
mais cet art se réfere de plus en plus a des principes universels de la nature
ou de la raison» (SS 85). L’activité sexuelle se trouve toujours pensée
comme une énergie a4 maitriser, comme une force redoutable, mais on en
percoit mieux la fragilité et la faiblesse; ce n’est qu'avec le christianisme,
ajoute Foucault, que la morale sexuelle se verra associée de maniére aussi
étroite qu’explicite aux themes du mal, de la loi et de la vérité.

Par-dela ces importantes nuances diachroniques, et sans rien cacher de
la crise profonde du sujet moral dont I'évolution des morales antiques est
témoin (cf. SS 117), Foucault croit néanmoins possible de dégager une

13 Dans  Soi-méme comme un autre, Ricceur commentant ['expression
grammaticale du souci de soi, évoque «le titre magnifique» de Michel Foucault
(SA 12). On sait, notamment par la biographie de D. EriBoN, que ['auteur de
L’Histoire de la sexualité ne semble pas avoir estimé Ricceur & sa juste mesure (cf.
Michel Foucault, Paris, Flammarion, 1989).



204 DENIS MULLER

b

logique sous-jacente a I’éthique gréco-romaine, logique qui, selon lui,
perdure méme dans le christianisme. Cette logique est celle d’un dévelop-
pement de I’art de I’existence dominé par le souci de soi (cf. SS 272). Cela
conduit Foucault a privilégier les morales orientées sur 1’éthique par rapport
aux morales orientées sur le code: «En somme, une action pour étre dite
‘morale’ ne doit pas se réduire a une acte ou a une série d’actes conformes
a une regle, une loi ou une valeur. Toute action morale, c’est vrai,
comporte un rapport au réel ou elle s’effectue et un rapport au code auquel
elle se réfere; mais elle implique aussi un certain rapport a soi; celui-ci
n’est pas simplement ‘conscience de soi’, mais constitution de soi comme
‘sujet moral’, dans laquelle I'individu circonscrit la part de lui-méme qui
constitue ’objet de cette pratique morale» (UP 35, cf. aussi 37). Foucault
n’isole certes pas le rapport a soi des modalités de mise en ceuvre de la
téléologie morale du sujet. Il nous parait clair, cependant, que sa conception
éthique culmine dans le rapport a soi. L’action moralememt acceptable
tient-elle aqussi au rapport a soi, comme 1’énonce ici Foucault, ou exclusive-
ment a lui? Le rapport au code et le rapport au réel (ou, en d’autres termes,
a l'intersection conflictuelle de la loi et de la violence) sont-ils suffisam-
ment pensés? N’apparaissent-ils pas, en derniére instance, comme des
€léments nécessaires, certes, a la description du rapport a soi, mais non a sa
constitution? A lire Foucault, on éprouve I'impression tres nette que le
rapport au code, en particulier, n’est qu’une dimension seconde et secon-
daire de I'intention éthique. Chez Ricceur, au contraire, le rapport au code,
s’il est second, ne devient jamais secondaire; il demeure capital et décisif a
ses yeux que la visée éthique se joue et s’atteste dans la mise en ceuvre des
normes morales, non pas a cOté ou en dépit de cette mise en ceuvre
concrete.

3. Le rdle d’autrui

L’autre partic de la difficulté tient au fait que le souci de soi, chez
Foucault, n’est pas véritablement reli€ a la problématique de I’altérité. «Le
souci de soi, avoue-t-il, est éthique en lui-méme» 1%, Certes, dans un
deuxieme temps, il reconnait bien que 1’éthos implique aussi un rapport aux
autres. Pourtant, la fonction constitutive d’autrui dans le rapport méme a soi
demeure impensée. On le voit dans la maniere étonnante dont Foucault
résume thétiquement sa pensée: «Il n’y a pas a faire passer le souci des
autres avant le souci de soi; le souci de soi est éthiquement premier, dans
la mesure ol le rapport a soi est ontologiquement premier» (ESS 105).

14 Cf. «L’éthique du souci de soi comme pratique de la liberté» (entretien),
Concordia 6, 1984, pp. 99-116, cf. p. 104 (abrégé ESS).



L’ACCUEIL DE L’AUTRE ET LE SOUCI DE SOI 205

Cette derniere citation est censée clarifier le lien entre le souci de soi,
catégorie de 1’éthique, et le rapport a soi, énoncé comme catégorie ontolo-
gique. Dans la forme que lui a donnée ici Foucault, la thése ne convainc
pas. Assigner au rapport a soi une qualité ontologique, c’est, dans ce
contexte, en faire une évidence presque naive, hors de toute réflexion épis-
témologique. A la lumiére des réflexions tres élaborées de Ricceur, il parait
nécessaire de dire autrement le rapport entre soi et autrui. Qu’il y ait une
certaine priorité du soi sur I'autre, c’est 1a une these gnoséologique difficile
a €carter; pour en penser la dimension ontologique spécifique, il faut
parvenir a penser ce qui distingue l'ipséité du soi de sa simple identité
statique. Mais ce chemin du soi vers "autre ne suffit pas encore a légitimer
une perspective éthique; le chemin inverse de 'autre a soi est co-indispen-
sable a la constitution d’une éthique. Alors que Lévinas met tout le poids
de I’éthique sur cette assignation de soi par |’autre, Ricceur pense que seule
une conception croisée de la subjectivité et de ['altérité devrait nous
permettre de rendre également justice du primat de 1’estime de soi comme a
celut de la convocation par |’autre a la responsabilité (cf. SA 382).

On peut déceler un indice significatif de cette réduction éthique et onto-
logique au soi (ou le souci de soi est I’expression unique du rapport ontolo-
gique a soi) dans la maniere dont Foucault traite de la culture de soi dans
I’ Antiquité. Méme si, nous l’avons vu, il note la présence du théeme de
I’'universalité¢ dans le stoicisme, il n’en tire pas vraiment parti. Comme
emporté par sa thése du souci de soi, il en oublie ce qui, dans le soi, tran-
scende le soi'’. L’altérité immanente au soi, comme dimension de son
ipséité (Ricceur), ne peut des lors pas €tre vraiment prise en compte. Elle
demeure extérieure a la constitution de 'ipséité méme du soi. Il nous parait
qu'un tel déficit ne peut avoir que des conséquences négatives sur la
perception de 1’altérité spécifique d’autrui. Ne pas penser 1'altérité¢ du soi,
c’est s’interdire I’acceés authentique a altérité de 1'autre, a 'autre en tant
qu’interpellation du soi.

Certes, Foucault ne s’est pas enfermé dans une conception solipsiste ou
égoiste du soi. Le rapport a soi s’énonce positivement dans une éthique du
souci de soi, mais un tel souci de soi ne va jamais, & ses yeux, sans une
déprise de soi. Le soi ne coincide pas avec lui-méme. Un travail sur soi est
nécessaire, si l'on veut parvenir a une pratique véritable de la liberté,
surmonter la morale du code par une éthique de 1'authenticité. Pourtant,
Foucault ne va pas au-dela de cette déprise de soi comme outil thérapeu-
tique du soi. Le théme, prometteur et fécond, de la déprise de soi ne

15 Erreur descriptive qui n’est pas sans effets, on s’en doute, sur la reprise
éthique elle-mé&me. Cf. les pertinentes remarques, historiques et systématiques, de
P. HApDOT: «Réflexions sur la notion de ‘culture de soi’» in Michel Foucault
philosophe, op. cit., pp. 261-270.



206 DENIS MULLER

débouche ni sur la découverte d’une scission essentielle au soi comme tel,
ni sur la reconnaissance du choc entre le soi et 'autre. L’altérité demeure
en retrait aussi bien en ce qui concerne la gnoséologie du soi qu’en ce qui
touche a I’éthique de la responsabilité.

Il y a la comme une ironie cruelle. Foucault n’a cessé de vouloir
donner place a 'autre en tant qu’étre concret (cf. les figures du fou, du
prisonnier, du malade, du dissident, etc.). Pourtant, dans sa rélexion
éthique, le respect d’autrui semble subordonné a une logique du Méme. On
ne voit donc pas tres bien, malgré son insistance sur le theme de la déprise
de soi, comment Foucault parvient a €viter les pieges d’une certaine «fasci-
nation de soi» (E. Fuchs)'®.

L’accentuation unilatérale du soi entretient des liens structurels avec
I'insistance de Foucault sur la téléologie du sujet moral (cf. UP 34). Une
éthique d’orientation téléologique ne trouvera a notre sens sa véritable
pertinence qu’a la condition de se donner les moyens d’une mise en ceuvre
de type normatif et déontologique. Visée éthique et norme morale ne s’ex-
cluent pas, mais s’appellent et se completent. Que 1’éthique du devoir s’im-
pose a nous a cause de la violence lui donne sans doute une indéniable
prééminence; mais il faut voir que cette prééminence expérimentale et
historique de I’éthique déontologique présuppose le cadre de référence exis-
tentiel de I’'intentionnalité éthique, comprise comme visée toujours neuve de
biens et de valeurs et comme effectuation concréte des vertus du sujet
moral.

1. Violence, transcendance et altérité

Il nous est apparu, dans les développements précédents, que 1’éthique
de Foucault n’a pas saisi la profondeur de la dialectique du soi et de
’autre, c’est-a-dire, a la fois, leur réciprocité et leur asymétrie. Sous I’angle
philosophique, un tel projet implique de reconnaitre ’entrecroisement du

16 Cf. E. Fuchs: «L.’homme 2 I'image de Dieu — I’anthropologie théologique du
point de vue de I’éthique» in Humain a l'image de Dieu, éd. P. BUHLER, Gengve,
Labor et Fides, 1989, pp. 309-320, cf. p. 314. S’appuyant en particulier sur Lacan,
E. Fuchs conteste la réduction d’autrui & 'image que s’en fait le soi et souligne
théologiquement «l’affirmation de la vérité de I'autre dans le mystere de son nom».
Il ajoute: «Telle est la loi, qui est de consentir & ce désir qui nous adresse toujours a
I’autre, et de I'autre & I’Autre sans s’y satisfaire jamais». Cette critique de la
fascination de soi comme tentation évidente de la culture contemporaine me parait
atteindre pour une bonne part une éthique du souci de soi comme celle de Foucault.
La structure de notre propre démarche, dans cet article, doit beaucoup au double
renversement proposé par E. Fuchs: du soi a ’autre, de I"autre a I’Autre. Il y va en
effet, pour nous aussi, du passage et de la relation d’une éthique de I'ipséité et de
I’altérité a une éthique théologique comme telle.



L’ACCUEIL DE L’AUTRE ET LE SOUCI DE SOI 207

chemin gnoséologique du soi vers 1'autre et du chemin éthique de I’autre
vers sol. Théologiquement, le theme de 1’altérité rebondit, dans la perspec-
tive de la nomination d’un Dieu tout autre et cependant infiniment proche.

En perspective théologique chrétienne, le double commandement
d’amour par lequel le Christ résume la Loi et les prophetes (aimer Dieu de
tout son cceur, et son prochain comme soi-méme, cf. Matthieu 22, 37-39)
oriente ce double renversement. Il signale, d’un c6té, la transcendance irré-
ductible de Dieu, et, d’'un autre coté, la convocation impérative par cet
autre qu’est le prochain le plus proche. La structure du double commande-
ment énonce simultanément le caractere indissociable des deux figures de
I’altérité. L’ordre de la connaissance propre a la foi fonde l’amour du
prochain sur I'amour de Dieu, lequel, de son c6té, présuppose la précé-
dence méme de Dieu comme amour. Selon I'ordre des raisons philosophi-
ques, c’est la transcendance de I'autre, inscrite sur le visage du prochain,
qui institue I’éthique, mais cette transcendance de I’autre s’inscrit gnoséolo-
giquement et ontologiquement dans 1'ipséité du soi. Il incombe a I’éthique
théologique (comme sans doute aussi d’ailleurs a toute éthique philoso-
phique attentive a la dimension religieuse) de ne pas laisser ces deux ordres
de connaissance se scinder en pure opposition.

La lecture de I’éthique de Foucault nous laissait entrevoir a cet égard
une image caricaturale de la perspective biblique et chrétienne au sujet de
la morale commune. Le christianisme semblait y culminer dans un pur déni
de soi, fondé, par ailleurs, sur une attente désincarnée et anhistorique d’une
immortalité pensée en extériorité!”.

Ce court-circuit amene Foucault a tirer le code moral presque exclusive-
ment du coté de la répression moralisatrice, comme si les effets pervers du
christianisme historique interdisaient toute reprise positive d’une éthique
d’inspiration évangélique. De fait, il ne parvient pas a saisir ce qui, dans la
foi chrétienne, appelle a une gestion libre et libératrice de la Loi; réduisant
la Loi soit a un élément secondaire, soit a un élément négatif, il en perd de
vue I’articulation dialectique qu’elle entretient avec I’Evangile. Le christia-
nisme dans son ensemble, comme structure de sens et comme mise en
ceuvre de normes, ne peut lui apparaitre que sous la forme d’une morale du
code, au détriment d’une éthique de 1’authentique rapport a soi. La présence
d’une morale orientée sur 1’éthique au sein du christianisme historique,
reconnue par Foucault, n’a pas pour effet d’élargir sa conception du chris-
tianisme mais vient seulement corroborer la thése généalogique de
Foucault.

17 Pour une critique de la vision foucaldienne du christianisme, cf. R. ROCHLITZ:
«Esthétique de I'existence. Morale conventionnelle et théorie du pouvoir chez
Michel Foucault» in Michel Foucault philosophe, op. cit., pp. 288-298, en particulier
p. 294,



208 DENIS MULLER

Pour accéder a une juste compréhension du code et de la Loi, deux
voles s’offrent a nous, qui nous paraissent nécessairement complémentaires.
La premiere passe par la réflexion sur la violence et sur le mal; la
deuxieme, plus directement théologique, situe la Loi dans I'optique de
I’Evangile.

Nous I"avons vu, I'idée d’intentionnalité éthique meéne nécessairement a
I’affrontement du probleme de la violence. L’éthique ne peut pas faire
I’économie du test décisif que représente pour elle la question du mal.
Cette mise a I'épreuve a des effets inéluctables sur la compréhension du
SOl.

Du point de vue théologique, il faut soutenir que la conversion du coeur
ou que l'exercice des vertus ne prennent leur sens véritable et ultime que
devant un Autre, coram deo. C’est la condition pour que ’homme ne
vienne pas se justifier lui-méme dans ’action ou dans la bonne conscience.
Or ce décentrement méta-¢thique (et pas seulement méta-moral) implique la
reconnaissance d’une transcendance constituant la loi, d’'un Autre de la Loi,
de I’Evangile méme. C’est cette dimension qu’il nous faudra déployer en
fin de parcours. Mais auparavant, il parait nécessaire de revenir sur le
theme de I'ipséité, pour en mieux saisir la fonction essentielle dans 1’articu-
lation entre connaissance et éthique.

1. Soi-méme, comme un autre?

En insistant sur le caractére second, parce que dérivé, de la Loi morale,
Ricceur a mis en lumiere la structure spécifique du dynamisme éthique
originaire (nous ne sommes pas loin de penser qu’il y a ici un parallele
possible entre le caractere méta-moral de 1'éthique, en philosophie
ricceurienne, et le caractere méta-éthique de la perspective de la foi, en
théologie chrétienne). L’intentionnalité de la vie éthique oblige pourtant a
€lucider non seulement le rapport dialogal du Je et du Tu, mais aussi la
médiation du II, de la regle. Subjectivité et altérité sont donc toujours
réglées et arbitrées de maniere sociale et institutionnelle, de sorte qu*on ne
saurait isoler I’'une de 1’autre I’éthique individuelle et 1’éthique sociale.

A un niveau plus profond, I’autre n’apparait pas seulement comme le
vis-a-vis du sujet et comme 1’occasion de la regle; il signale et concrétise
les menaces qui pésent sur la liberté. L autre est lié a la possibilité mais
aussi et surtout a ’expérience de la violence. Il figure, de maniere essen-
tiellement ambivalente, le meurtre possible de ma liberté et, partant, le
meurtre de la liberté d’autrui. L’autre peut me tuer, je peux tuer |’autre.
Des lors, I’enjeu premier de I’éthique n’est pas ou n’est plus la connais-

sance (reconnue comme illusoire et prométhéenne) du Bien et du Mal (on



L’ACCUEIL DE L’AUTRE ET LE SOUCI DE SOI 209

rejoint ici I’intuition critique de Bonhoeffer)'® mais 1’ affrontement pratique,
lucide et responsable, du mal dans ce qu’il peut avoir de plus sournois et
de plus banal.

Ainsi, la dialectique du soi et de l'autre, loin de se satisfaire d’une
simple symétrie ou d’une réciprocité sans heurts, se trouve «contrariée
originellement par le mal primordial du meurtre de la liberté» comme nous
le dévoile le récit fondateur de Cain et d’Abel (LME 43). Ce n’est pas a
dire qu’il nous faille succomber ici a une vision négative de ’homme:
«aussi radical que soit le mal, il ne saurait étre aussi originaire que la
bonté»'”; il faut donc veiller a bien distinguer, au plan théologique, le
domaine de la création de celui de la chute (pour employer le langage de la
tradition). L’expérience originelle d’'un mal primordial n’est pas a mettre
sur le méme pied que la dimension proprement originaire de la bonté.
Inversement, on ne peut pas en rester aux marges ou sur le seuil de I'expé-
rience historique du mal et de la violence. Pour 1'éthique, cela signifie
qu’elle ne peut pas se contenter de décrire phénoménologiquement 1’ articu-
lation des poles du Je, du Tu et du II; elle doit prendre en compte, au fil de
ses développements, la dramatique humaine, «le tragique de 1 action»
(SA 281ss). Or c’est justement cette reconnaissance d’une dramatique qui
nous impose le passage de la réflexion éthique a la gestion positive et
explicite de la Loi morale et de I'interdit. Dans cette perspective nouvelle,
conquise via I’expérience historique de la liberté, le code ou la Loi ne se
réduisent plus a des repoussoirs ou a des entraves; ils deviennent des
moyens positifs et adéquats pour détecter, controler et tenter de surmonter
le mal en sa radicalité.

Le parcours réflexif de Ricceur, dans Soi-méme comme un autre, établit
’articulation de la gnoséologie, de 1’ontologie et de 1'éthique. Le soi s’at-
teste comme ipséité, c’est-a-dire a la fois comme point de vue gnoséolo-
gique irréductible et comme expression d’une ontologie spécifique, liée aux
catégories de promesse et de créance (SA 150 et 351). Or le soi, parce qu’il
est appelé a persévérer dans la parole donnée, & «se maintenir» dans une
relation de confiance, embraie nécessairement sur 1’éthique: dans le main-
tien de soi s’annonce la responsabilité du sujet et donc le renvoi a autrui.
L’autre peut compter sur moi; je suis comptable de mes actions devant un
autre. Le passage de la gnoséologie du soi et de I’ontologie de la personne
au théme directement éthique de la responsabilité implique la considération

de 'autre.

18 Cf. Ethique, Genéve, Labor et Fides, 1989, 3¢ éd., p. 1.

19 Telle est I’expression superbe de RiccUr dans La symbolique du mal, Paris,
Montaigne, 1960, p. 150.



210 DENIS MULLER

2. La transcendance de I’ autre

Aini, pour Ricceur, le Soi comme lieu de la responsabilité ne peut
entendre 1’assignation, 1’appel proprement éthique de ’autre qu’a la condi-
tion d’étre gnoséologiquement et ontologiquement présupposé. Mais le
caractere d’une telle présupposition est dialectique, pour autant qu’on
accepte de renoncer a toute fondation ultime: «L’altérité ne s’ajoute pas du
dehors a I'ipséité, comme pour en prévenir la dérive solipsiste», elle appar-
tient «a la teneur de sens et a la constitution ontologique de I’ips€ité»
(SA 36). Nous sommes ici, entre parenthéses, au cceur le plus intime de la
notion judéo-chrétienne de personne, telle qu’elle a été constituée a partir

de la réflexion trinitaire: le sujet ne devient personne que dans la relation?’,

Ricceur entend se frayer un chemin entre les theses, qu’il juge inverses,
de Husserl et de Lévinas. Dériver l'alter ego de [’ego, comme Husserl, ne
permet pas de rendre compte de la spécificité de 1'altérité et de son rdle
déterminant dans la constitution de 1I'ipséité; «réserver a I’ Autre I'initiative
exclusive de |’assignation du soi a la responsabilité» (SA 382) occulte le
lieu propre de I'ipséité, le rapport a soi dans ce qu’il a d’originaire.

Le débat entre Ricceur et Lévinas porte précisément sur ce point. Pour
Lévinas, le Je ne devient véritablement sujet, dans une authentique subjecti-
vation personnelle, que s’il accepte 1'élection qui le constitue, la transcen-
dance de I'autre qui I’assigne; il faut donc renoncer a 1’'idée méme d’une
auto-constitution du sujet pour-soi>'. Loin de se détourner de la subjecti-
vité 2, Lévinas la pense, radicalement, & partir d’un soi épuré de tout souci de
soi. Si on réduit en effet le soi au souci de soi, «il reste incompréhensible que
le hors-de-Moi absolu — Autrui — me concerne» (AE 150). «Le sujet est
otage» (AE 142). Le Soi de Lévinas, rigoureusement distinct de tout Moi, se
constitue éthiquement par la seule transcendance de I’ autre.

Ricceur ne disconvient pas, nous I’avons vu, du role fondamental de
I’altérité. Mais sa distinction tripartite entre gnoséologie, ontologie et
éthique implique D'affirmation du caractere également originaire du soi;
chez Lévinas, on le sait, c’est I’éthique qui prime sur ’ontologie. Or la
thése ricceurienne — a la fois gnoséologique et ontologique — selon
laquelle «I’attestation de soi et la gloire de I’absolu seraient cooriginaires»>>

20 Cf. W. PANNENBERG: «Person und Subjekt», in Grundfragen systematischer
Theologie, Gesmmelte Aufsitze, vol. 2, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1980,
pp. 80-95.

21 Cf. E. LEviNas, «Entretien», in Répondre d’autrui. Emmanuel Lévinas, textes
réunis par J.-C. Aeschlimann, Neuchétel, L.a Baconniere, 1989, pp. 9-16, cf. p. 13.

22 Cf. Autrement qu’étre ou au-dela de I’essence, La Haye, Nijhof, 1974, ch. V:
«Subjectivité et infini» (abrégé AE).

233 Cf. P. Ric&Ur: «Emmanuel Lévinas, penseur du témoignage», in Répondre



L’ACCUEIL DE L’AUTRE ET LE SOUCI DE SOI 211

— a d’évidentes conséquences ¢thiques. Le soi doit étre a méme d’entendre
I’assignation de 1'autre s’il veut lui répondre et en répondre. Le soi ne peut
aimer le prochain, accueillir autrui dans son étrangeté qu’a la condition de
pouvoir se reconnaitre soi-méme comme un autre. Le visage de 1’autre est
autre que le mien, mais c’est bien moi qui I'envisage. Dans cette relation,
nous faisons I'expérience de la non-adéquation du soi a soi, de la crise
existentielle inéluctable du soi; nous ne pouvons échapper a la dialectique
de la possession et de la dépossession, du souci et de 1’insouciance
(SA 198): elle fait partie de la nature profonde de I'ipséité. Le souci de soi
n’est donc éthiquement I€gitime que dans la mesure ol sa propre déprise
s’éprouve a la jointure méme du soi et de l'autre. En cela, Ricceur et
Lévinas, chacun dans sa perspective, pensent, mieux que Foucault, le
caractere €thique, et pas simplement esthétique, du souci de I’autre au cceur
de la préoccupation de soi.

A sa manicre volontiers provocante, Lévinas nous oblige a rendre
justice a l'asymétrie constitutive de la relation entre soi et autrui. Son
renversement méthodologique, en donnant la priorité a 1’éthique sur toute
ontologie du soi, témoigne de 1'altérité radicale de 1’Autre, de sa trans-
cendance absolue. Mais c’est justement sur ce point qu’il suscite, chez le
théologien chrétien, I'interrogation. Le visage de 1'autre, du prochain, est-il
la forme exclusive de la transcendance parmi les humains, de la manifesta-
tion de la «gloire de I'infini» (AE 184)? N’avons-nous pas a faire ici a une
mise a plat de la trancendance éthique de I'autre et de la transcendance
théologale de 1’Autre qui se révele? Ne devons-nous pas penser I'articula-
tion, mais aussi la différence de deux types de transcendance?

Il est vrai qu’en théologie chrétienne, on sera davantage sensible a la
distance qui demeure entre 1’altérité¢ d’autrui et I'altérité¢ du Tout Autre. Le
visage du Christ ne comble pas simplement cette distance; il lui donne
forme neuve. Jésus révele le Pere dans I'Esprit, il ne prend pas la place de
celui dont il vient. En méme temps, il maintient ouvert ['espace, le jeu
entre I"amour du prochain et I'amour de Dieu (au sens d’un génitif
objectif). Le double commandement d’amour énonce la relation fondamen-
tale entre ces deux attachements, il n’en gomme nullement la différence.
Par ailleurs, 1'incarnation de Dieu en Christ donne a penser ['altérit¢ de
I’amour de Dieu (au sens, cette fois, d’un génitif subjectif): le fait que Dieu
nous aime et nous accueille devient condition théologique de notre juste
rapport a autrui. Le double commandement d’amour releve d’une dialec-
tique ordonnée, en ce sens que l'ordre des deux commandements n’est pas
indifférent. L altérité du Dieu qui, le premier, nous a aimés, est la source
vive de I’éthique en perspective chrétienne. Si la réflexion philosophique

d’autrui, op. cit., pp. 17-39, cf. p. 39. Ricceur poursuit sa discussion avec Lévinas
dans SA 387-393.



212 DENIS MULLER

nous aide a expliciter le décentrement du soi par I’autre, la démarche théo-
logique, elle, décentre ce décentrement, pour mieux lui donner sens. Un tel
redoublement de la dépossession a 1’avantage de signifier la place spéci-
fique et la perspective particuliere de 1’éthique théologique. L’accueil de
’autre, impératif catégorique de notre responsabilité, présuppose théologi-
quement [’accueil dont nous sommes l'objet de la part d'un Autre. Cet
Autre au-dela de tout autre, qui nous adresse a notre autre le plus proche, a
pris forme humaine, nous donnant, dans la foi, de connaitre sa gloire sur le
visage méme du Christ (cf. 2 Corinthiens 4,6). Ethiquement, le sujet
pratique, si souvent dévoré par l’exclusive préoccupation de soi et par sa
propre fascination (cf. Matthieu 6, 25-34), est rappelé a l’exigence de
justice qui découle de I’espérance de la foi: «Cherchez d’abord le Royaume
et la justice de Dieu» (Matthieu 6, 33). Théologiquement, cet accueil de
I’autre ne recoit son sens véritable qu’a la condition de nous laisser
entrainer dans le sillage et dans le dynamique de Celui qui, le premier,
prend I'initiative de nous accueillir. En ce sens, on peut dire que 1’éthique
théologique vit de cela méme qui la limite: elle ne sera jamais ni morale
radicalement autonome, ni dernier mot sur la morale commune.



	L'accueil de l'autre et le souci de soi : la dialectique de la subjectivité et de l'altérité comme thème de l'éthique

