Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 2

Artikel: Habermas et I'éthique théologique
Autor: Bihler, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381441

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 179-193

HABERMAS ET L’ETHIQUE THEOLOGIQUE!

PIERRE BUHLER

Résumeée

L’éthique de Jiirgen Habermas est encore peu connue dans la théologie
francophone. L’article qui suit entreprend d’évaluer les promesses et les
difficultés d’un dialogue de ['éthique théologique avec ['weuvre éthique
récente de cet auteur. Dans un premier temps, on tentera d’honorer les
apports de Habermas a [’éthique théologique,; dans un deuxiéme temps, il
s'agit de formuler les points critiques sur lesquels un débat devrait pouvoir
s'engager avec lul.

Si I'ceuvre éthique récente de Jiirgen Habermas? est encore peu connue
dans le domaine francophone, et tout particulicrement chez les théologiens,
il n’en va pas de méme dans les domaines germanophone et anglophone.
Elle y fait I'objet de vastes débats, et les publications a son sujet se multi-
plient’. Dans ce qui suit, il ne saurait étre question de rattraper ce retard
francophone. Il s’agit plutdot de procéder a une sorte d’évaluation critique
intermédiaire, mesurant les richesses et les difficultés, les promesses et les

I Texte remanié d’un exposé présenté a Lausanne le 28 mai 1990, en
conclusion aux colloques post-grade d’éthique organisés par les trois Facultés de
théologie protestante de Suisse romande durant I'année 1989/90 et consacrés a
I'étude de «I’ceuvre éthique de Jiirgen Habermas». Je remercie Mark Hunyadi, qui a
bien voulu relire mon texte et dont les remarques critiques m’ont été fort utiles.

21l s’agit ici surtout de la Théorie de ['agir communicationnel, trad. de
I’allemand par J.-M. Ferry et J.-L. Schlegel et publiée en deux tomes chez Fayard,
Paris, 1987 (en all.: Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt a.M.,
Suhrkamp, 1981). Cf. aussi: Morale et communication. Conscience morale et activité
communicationnelle, Paris, Cerf, 1986 (en all.: Moralbewusstsein und kommu-
nikatives Handeln, Fankfurt a.M., Suhrkamp, 1983). Pour une présentation succincte
en francais de l'ceuvre éthique de Habermas, cf. M. Hunyapi, «Une morale
post-métaphysique. Introduction a la théorie morale de Jirgen Habermas», RThPh,
vol. 122, 1990, pp. 467-483.

3 D’un point de vue théologique, cf. récemment: E. ARens (éd.), Habermas und
die Theologie. Beitrige zur theologischen Rezeption, Diskussion und Kritik der
Theorie kommunikativen Handelns, Diisseldorf, Patmos, 1989 (une traduction
francaise partielle de ce recueil est annoncée pour 1991).



180 PIERRE BUHLER

problemes d’un dialogue de 1'éthique théologique avec I’ceuvre éthique de
J. Habermas®.

L’effort d’entrer en dialogue avec Habermas n’est pas sans difficultés.
En effet, ce n’est pas tiche aisée que de trouver un point de vue extérieur a
cette ceuvre, qui s’avere trées englobante. Les questions critiques que 1'on
peut lui poser semblent perdre leur force interpellatrice dés le premier
contact: soit elles sont déja prévues et donc pleinement intégrées a la posi-
tion, soit elles sont estimées sans valeur et sans pertinence et donc rapide-
ment évacuées. I en résulte I'impression d’un «tout ou rien», 1’impression
que la théorie est «a prendre ou a laisser». Cela confere a la position un
aspect de «tautologie inattaquable» qui parait bien étonnant quand on
connait I'insistance avec laquelle Habermas souligne 1'importance de 1’ar-
gumentation!

Pour résister quelque peu a cette tendance, je tenterai de procéder & une
¢valuation ouverte, en honorant d’une part les apports de Habermas a
I’éthique théologique et en dégageant d’autre part les points critiques sur
lesquels le débat avec lui me semble devoir se concentrer.

I. Les apports de I'ceuvre éthique de Habermas a [’éthique théologique

Quatre points méritent ici d’étre évoqués (sans prétention a 1’exhausti-
vité).

1. La critique de I’autoritarisme du sacré

Méme si I'on fait une lecture ad bonam partem, il faut reconnaitre que,
dans une large part de son histoire, 1’éthique théologique a cédé a la tenta-
tion de faire fonctionner I’autorité du sacré de maniére autoritariste, au nom
de principes relevant directement de la révélation biblique ou du droit
naturel, saisi en continuité ontologique avec cette derniere. Il en découla
diverses formes de légalisme, de tonalité tantot sacerdotale, tantOt prophé-
tique, s’exprimant dans des structures rigides ou dans un mode de piété
rigoriste. Dans ses réalisations pratiques, cette €éthique autoritaire a toujours

* Dans ma thése de doctorat, j’ai tenté un dialogue critique avec I’Ecole de
Francfort au sujet de I’eschatologie et de la conception messianique de I'histoire;
ct. Kreuz und Eschatologie. Eine Auseinandersetzung mit der politischen Theologie,
im Anschluss an Luthers theologia crucis (HUTh 17), Tiibingen, Mohr, 1981, surtout
pp- 330-358. Dans ce cadre, j’avais étudié le Habermas des années 60, surtour
Erkenntnis und Interesse (1967, en trad. frang.: Connaissance et intérét, Paris,
Gallimard, 1976). La tache qui m’est impartie ici me permet de me confronter aux
ceuvres plus récentes de cet auteur.



HABERMAS ET L’ETHIQUE THEOLOGIQUE 181

su s’assurer le soutien d’une institution plus ou moins forte, disposant de
moyens disciplinaires pour veiller efficacement sur 1’orthopraxie ou du
moins pour en garantir les apparences.

Cette éthique autoritariste du sacré tombe sous le coup de la critique de
la religion et de la théologie telle qu’elle est formulée notamment par
Habermas, et on ne le regrettera pas. On regrettera plutot qu’aujourd’hui
encore on rencontre partout des éthiques théologiques favorisant ces méca-
nismes autoritaires du sacré et qu’elles semblent méme en phase d’expan-
sion (on mentionnera ici, a titre d’exemples, I'intégrisme catholique et le
fondamentalisme protestant, pour ne pas faire de jaloux!).

La critique opérée par Habermas nous invite ici a nous ouvrir a d’autres
formes de I'éthique et a lutter contre 'emprise croissante des durcissements
doctrinaires et des absolutismes religieux en mati¢re éthique.

2. Particularisme des conventions et universalisation de la raison

L’éthique théologique, a travers son histoire séculaire, s’est tres forte-
ment développée sous 1'influence de la tradition. Cet accent a pour effet de
la rendre dépendante des mceurs, des conventions et des coutumes telles
qu’elles se sont imposées progressivement a travers les dges. Dans la situa-
tion moderne, il en résulte le difficile parcours d’une éthique qui voit
s’écrouler ses fondements traditionnnels, disparaitre les reperes qui la
guidaient, et qui pour cette raison vit mal le processus de la sécularisation.
Exposée au danger de fondre en méme temps que I'autorit¢ de ses tra-
ditions, elle s’efforce d’opérer un sauvetage de son particularisme, en
essayant de redéfinir une éthique chrétienne, une éthique pour les croyants
dans le monde sécularisé du XX¢ siecle.

L’exigence formulée par Habermas est radicalement différente: c’est
celle d’une universalisation de 1’éthique”. Il en va d’une démarche auto-
nome visant a constituer une éthique qui soit fondée en raison et non plus
un simple amalgame de motifs conventionnels et traditionnels, résultant
d’une constellation historique particuliere. Reprise en théologie, cette
perspective permet de concevoir I’éthique théologique comme un point de
vue critique, clairement assumé et articulé théologiquement, sur les
problemes moraux des humains. Il ne s’agit plus de formuler de manicre

. J'emploie, dans cet article, le terme d’éthique d’une maniere générique,
englobant les deux aspects de I'éthique et de la morale tels qu’ils sont distingués
chez Habermas. D’un point de vue strict, on ne peut parler chez Habermas que de
I'universalisation de la morale, 1’éthique étant précisément le champ des choix
préférentiels qui, par définition, ne sont pas universalisables, puisqu’ils sont posés
par des individus particuliers ou des communautés historiques en conformité avec
leurs représentations de la vie bonne.



182 PIERRE BUHLER

particulariste 1’éthique des chrétiens, mais bien d’offrir une lecture théolo-
gique des défis éthiques et moraux auxquels ’humanité se trouve aujour-
d’hui confrontée, le pari étant ici qu’il y a une nécessit€é contraignante a
clarifier les incidences et les enjeux théologiques de la réflexion éthique.

Pour reprendre la distinction habermasienne entre éthique et morale, on
dira donc que "apport théologique bien compris ne devra précis€ément pas
se réduire a la formulation d’une «éthique» chrétienne, comme on serait
aisément tenté de le penser et comme le suggerent souvent des appellations
de chaires d’enseignement insuffisamment réfléchies. Il s’agira bien plutdt
de contribuer a 1'élaboration de la «morale» par I’examen critique et le trai-
tement conséquent des incidences et des enjeux théologiques des problemes
moraux des hommes.

Il en résulte la reprise a frais nouveaux du probléeme de la raison,
aujourd’hui trop souvent négligé. Comme le dit E. Fuchs: «Il appartient
donc a la tiche d’une éthique théologique de travailler a 'universalité et
donc a la rationalité de 1'éthique. Et de préciser ce qu'une telle raison
implique et sur quoi elle ouvre.»® Pour ce travail sur la raison, les travaux
de J. Habermas constituent un apport important. En effet, la théologie
aurait bien tort d’ignorer son analyse des effets néfastes de la raison instru-
mentale et son effort de concevoir une forme nouvelle de la rationalité dans
la raison communicationnelle.

3. Téléologie et déontologie

La ou I’éthique théologique s’est élaborée plus systématiquement, elle a
adopté tres souvent une orientation téléologique, rendant les principes €thi-
ques dépendants d’une conception des fins et de la fin derniere a atteindre,
en particulier dans la représentation du bien supréme. Bien sir, cette these
doit étre nuancée. Le theme biblique de la loi, des commandements de Dieu
rappelle constammment une perspective déontologique que la té€léologie ne
peut ignorer. Mais il n’en reste pas moins que cette derniére caractérise
pour une bonne part ’orientation fondamentale de I’éthique théologique
traditionnelle.

Dans la morale catholique, la reprise thomiste de 1’éthique aristotéli-
cienne a été déterminante: les actes humains et les vertus qui les animent y
sont saisis dans la perspective de la béatitude éternelle, fin dernicre des
humains. Dans le protestantisme, la situation est plus complexe. Pour I'es-
sentiel, les Réformateurs, par leur référence a la loi de Dieu et a 1’obéis-
sance de la conscience, ont instauré une dimension clairement déontolo-

6 «Entre raison et conviction. La place de 1'éthique dans la société moderne»,
RThPh, vol. 120, 1988, pp. 453-463; citation pp. 454s.



HABERMAS ET L'ETHIQUE THEOLOGIQUE 183

gique, directement liée a 'insistance sur la justification par la foi seule: le
salut, donn€ sola fide, ne constitue plus une fin visée par Iactivité
humaine. Pourtant, cet aspect s’est progressivement perdu, parfois déja chez
I'un ou l'autre des Réformateurs eux-mémes; il s’est trouvé remplacé par
diverses formes de moralisme et de légalisme religieux. Le formalisme
procédural de I’éthique kantienne permit une redécouverte de la dimension
déontologique qui marqua la théologie protestante du XIX© siecle. Mais
cette derniere, par son interprétation moralisante du régne de Dieu, I’ins-
crivit a nouveau dans une perspective téléologique, parfois teintée de socia-
lisme religieux. Pour I'essentiel, le renversement de la théologie dialectique
a renforcé la téléologisation, comme en témoignent notamment 1'éthique
analogique de Barth, fondée «par devant», appelée a poser des analogies,
des paraboles du régne a venir, et plus récemment, |’orientation proleptique
des théologies politiques ou de la théologie de 1'espérance.

Dans ce contexte, ['apport significatif de 1'ceuvre éthique de J.
Habermas est d’offrir la possibilité de redécouvrir de maniére nouvelle la
dimension fondamentalement déontologique de 1’éthique, dans la confronta-
tion a une éthique procédurale, ot I’argumentation et ses présupposés prag-
matiques jouent le role constitutif. Par ailleurs, cette voie comportera peut-
étre pour le théologien protestant le défi connexe de renouer ainsi avec

certains principes réformateurs.

4. L’éthique comme champ de [’argumentation

L’ éthique théologique met son accent privilégi¢ sur la question de la
motivation du sujet moral et I'effectuation de son acte. Pour cette raison,
son effort porte essentiellement sur une €thique des vertus et des ceuvres,
chargée de préciser ce qui donne a 1’€tre humain la force et le courage de
son engagement et ce qui en constitue la concrétisation pratique. On consta-
tera que, pour I’essentiel, du point de vue de 1'éthique, le débat interconfes-
sionnel a lui aussi porté sur ce point: Iarticulation entre la foi et les
RUVTES.

Dans I’ensemble, le theme éthique a été beaucoup moins abordé sous
I’angle de la démarche de fondation et de légitimation des normes éthiques.
La plupart du temps, on se contentait, sur ce point, de reprendre de manicre
plus ou moins directe I'une ou 1’autre éthique philosophique qui faisait
autorité. Or, c’est ici précisément que se situe, me semble-t-il, un autre
apport important de J. Habermas. En effet, son éthique est tout enticre
centrée sur ’effort d’une fondation des normes éthiques, s’articulant dans
une démarche argumentative. Cet accent permet a 1'éthique théologique de
redécouvrir cette exigence comme constitutive de toute démarche €thique et
par la de saisir I’éthique comme champ de I'argumentation, dans lequel



184 PIERRE BUHLER

vaut la regle du meilleur argument. Une telle conception argumentative ne
constitue pas une vieille habitude en éthique théologique, bien au contraire.

Pour ces quatre raisons, parmi d’autres, Habermas m’apparait comme
un bon partenaire de dialogue. Mais pour que ce dialogue ne devienne pas
unilatéral, 11 ne faut pas se contenter de formuler les apports; il faut aussi
engager la discussion sur les questions controversées.

II. Quelgues points de débat

Dans cette deuxieme partie, je me limiterai également a quatre points.

1. Le statut du phénoméne religieux dans la théorie de I'agir communica-
tionnel

Dans le dialogue avec Habermas, I'intérét du théologien se porte tout
d’abord de maniere privilégiée sur la question du statut du phénomeéne reli-
gieux et, corrélativement, de la théologie. Ce point constitue pour lui un
test décisif pour une collaboration fructueuse. Dans le recueil qu’il a édité,
E. Arens a rassemblé en quelques pages les principales remarques de
Habermas sur ce point’. Les réflexions de Habermas sur la religion sont
relativement rares; il ne s’est jamais exprimé de maniere tres détaillée a ce
sujet. Par ailleurs, comme le souligne Arens, la position qui s’y dégage
n’est pas sans ambiguité, en particulier dans les derniers écrits. Cela dit, la
these centrale n’en manque pas pour autant de clarté: elle s’énonce comme
une critique de la religion, de caractere évolutionniste. En effet, Habermas
congoit la religion comme un phénomeéne dépassé par I’évolution sociale
moderne. L’organisation religieuse inscrit dans le monde et la société un
systeme d’autorité du sacré qui place toutes choses sous le signe de I’en-
chantement et empéche par la toute possibilité de discussion critique. C’est
pourquoi, sous le signe du désenchantement de la sécularisation moderne,
les fonctions d’intégration sociale et d’expression que la religion a
longtemps assumées sont appelées a étre prises en charge par 1'agir
communicationnel. Ce changement s’opérera par une «Versprachlichung»,
une conversion langagiere de la normativité religieuse, qui aura pour effet
de la désenchanter, de la traduire en prétentions a la validité susceptibles
d’étre critiquées et discutées et par 1a de la dépasser.

7 Op. cit. (cf. ci-dessus note 3), pp. 11-17. Je m’inspire dans la suite de cette
présentation synthétique.



HABERMAS ET L’ETHIQUE THEOLOGIQUE 185

S’il demeure chez Habermas une hésitation, elle est, me semble-t-il,
toute provisoire, li€ée a un facteur de retardement. La société moderne n’est
peut-Etre pas encore en mesure d’offrir une alternative constituée a la reli-
gion, si bien que le discours religieux peut encore rester en vigueur aussi
longtemps qu’on ne dispose pas d’un langage meilleur pour ce qu’il véhi-
cule. C’est ce qui conduit Habermas a proposer dans Nachmetaphysisches
Denken (1988) une relation de «coexistence continente» entre la religion et
la raison communicationnelle®.

Il résulte de ce point la question-test de savoir s’il y a, dans la théorie
de I'agir communicationnel, une place pour la religion. Dans sa théorie,
Habermas dresse la liste — qu’il estime exhaustive — des trois différents
types de prétentions a la validité. Différents points pourraient étre ici
discutés. Est-il juste de dire que toute parole comporte une prétention a la
validit€? N’existe-t-il pas des paroles qui s’articulent sans une telle préten-
tion? Ces questions nous engageraient dans une discussion philosophique et
linguistique avec Habermas. Mais si 1’on présuppose ici avec lui I’omnipré-
sence de la prétention a la validité, il en découle une autre question: ces
différentes prétentions peuvent-elles toutes se ramener aux trois types qu’il
distingue? Cette liste est-elle exhaustive?

Si tel est le cas, on voit mal a quel type de validité la parole religieuse
pourrait prétendre. Elle n’est pas en tant que telle une affirmation de vérité
sur le monde objectif, ni une norme €thique dans le monde social. Releve-
t-elle des lors de la troisieme catégorie, réservée principalement au domaine
de I'art? Doit-elle, elle aussi, dans la perspective du monde subjectif,
prétendre simplement a la sincérité? Habermas interpréte les énoncés et
manifestations qui relévent de ce troisicme type de prétention sous ’angle
de I'expression que 1’étre humain prétend donner de lui-méme par I'inter-
médiaire de ces énoncés et manifestations. C’est la une interpétation problé-
matique, «réductionniste» de la création artistique: cette derniere ne saurait
se réduire a I'effort humain de s’exprimer soi-méme et sa validité ne se
mesure pas simplement a son taux de sincérité. Assurément, il en va de
méme pour la religion: 1'énoncé religieux n’a pas pour but d’offrir a
I’homme 1’occasion de s’exprimer lui-méme dans le monde subjectif et ne
se contente pas d’une prétention a la sincérité.

Ainsi, le langage religieux semble bien s’avérer inclassable dans la liste
exhaustive des prétentions a la validité dressée par Habermas. Si situe-t-il
en dehors de I'agir communicationnel? Ou faut-il envisager pour lui une
quatrieéme catégorie, non imaginée par Habermas? Ou encore: faut-il revoir
la compréhension fondamentale du troisieéme type, de maniére a ce que le

8 «Solange sie im Medium begriindender Rede fiir das, was Religion sagen
kann, keine besseren Worte findet, wird sie sogar mit dieser, ohne sie zu stiitzen
oder zu bekdmpfen, enthaltsam koexistieren.» (Cité d’aprés E. ARENS, op. cit., p. 17.)



186 PIERRE BUHLER

langage religieux puisse y trouver sa place? Toujours est-il que pour
Habermas, ce souci ne parait guere s’imposer. Chez lui, le sentiment domi-
nant reste, me semble-t-il, que la religion sera un jour supplantée par 1’agir
communicationnel.

Il y ala, a I'égard du religieux, une prétention de la théorie qui mérite
discussion. Deux questions au moins se posent. On peut tout d’abord se
demander si la prétention au dépassement de la religion mesure bien les
possibilités de I'agir communicationnel, si elle n’est pas le symptdme d’une
surestimation de celles-ci, qui risque de conduire a une absolutisation
abusive de la théorie. Par ailleurs, on s’interrogera sur la compréhension du
religieux qui est au fondement de cette prétention. Il est bien clair que
notre souci d’une place possible du langage religieux dans la théorie de
[’agir communicationnel contredit en soi déja les présupposés fondamentaux
de la compréhension de la religion chez Habermas. Chez lui, le lien méme
entre langage et religion fait probleme. Dans son jugement, la religion fait
régner une autorité sacrée non langagiere et pour cette raison non criticable
et non discutable. Seule une conversion langagiere, une «Versprachlichung»
du sacré permet d’aboutir a2 une dimension communicationnelle. Mais par
une telle conversion précis€ément, on suspend selon lui la religion, on la
dépasse par désenchantement.

On se demandera ici si cette compréhension de la religion est perti-
nente. Sur un point au moins, elle parait faible: ’expérience religieuse me
semble fondamentalement langagiere, elle s’exprime, se communique, se
transmet, par des symboles, des gestes, des paroles et des actes. Effectuer
une «Versprachlichung» de la religion, ce n’est pas dissoudre la religion,
mais bien plutot I'interpréter, la comprendre dans son essence méme. Mais
poser une telle thése signifie aussi qu’il faut renoncer a considérer la
dimension religieuse comme relevant du domaine du non-criticable et du
non-discutable. Le pari de toute théologie repose sur I’hypothese qu’il est
possible d’opérer un certain nombre de démarches critiques de contrdle et
d’examen des énoncés religieux. Il est possible de débattre en matiere reli-
gieuse, de communiquer a son sujet et donc d’en faire 1’objet d’une argu-
mentation.

Sur ce point, le débat avec Habermas est pour le moins ouvert. Mais on
peut I’approfondir en le prolongeant sur d’autres plans.

2. Le rapport entre les actes de langage et |’argumentation

Ma deuxiéme question porte sur une saisie plus précise du statut de
I’argumentation dans 1’éthique de Habermas. Il pose en effet le statut
fondamental de 1’argumentation dans 1’agir communicationnel, une argu-
mentation placée sous le signe de I'intercompréhension, exigeant une symé-



HABERMAS ET L’ETHIQUE THEOLOGIQUE 187

trie principiclle entre les partenaires. Pour fonder ce statut privilégié de
I’argumentation, Habermas se référe a la pragmatique et en particulier a la
théorie des actes de parole ou actes de langage, des actes linguistiques dans
lesquels la parole effectue la chose qu’elle énonce, accomplit ce qu’elle dit.

Cette référence peut paraitre surprenante, car ces actes de langage ne
sont précisément pas caractérisés par une structure argumentative et créent
des expériences qui sont plutdt asymétriques, en particulier lorsqu’ils sont
indirects, lorsqu’ils font intervenir un énonciateur dépassant le locuteur
(pour employer les termes de J. R. Searle). On pourrait donc se demander
si I'intersubjectivité n’est pas d’abord fondée sur de tels actes de parole,
dans lesquels se disent les messages constitutifs des humains? Pour I'ex-
primer théologiquement: n’est-ce pas d’abord dans de tels actes de langage
qu’est fondée I'intersubjectivité, dans la promesse du «tu peux» de I’Evan-
gile et dans I'appel du «tu dois» de 1a Loi, que les hommes se transmettent
les uns aux autres? N’est-ce pas par I'irruption de ces actes de langage dans
la communication humaine que se trouve constituée I’intercompréhension
que 'argumentation devra mettre en forme?

Ces questions ne sont pas en contradiction avec la position de
Habermas, mais demandent plutdét s’il reste fidele a ses principes de
maniere conséquente. En effet, il est bien clair pour Habermas qu’il faut
distinguer entre communication et argumentation. Seule la communication
est premiere. L’argumentation est seconde; elle intervient lorsqu’il y a
contestation de la prétention a la validité et que s’instaure un discours de
justification. Ainsi, par rapport aux actes de parole, I’argumentation tient
dans I'effort second d’assumer rationnellement la communication qu’ils
mettent en jeu et I'intersubjectivité qu’ils suscitent. Elle est donc le lieu
d’un libre débat critique concernant les enjeux communicationnels des acti-
vités pragmatiques qui constituent la trame de ce que les hommes se
communiquent les uns aux autres de génération en génération.

Si I'on accentue ainsi le caractere second de I'argumentation, on
souligne en méme temps que 1’argumentation doit constamment renvoyer a
autre qu’elle-méme, s ouvrir & ce qui constitue sa source premiere. Pour le
dire autrement: le caractére second de 'argumentation exige d’elle qu’elle
s’ouvre au jaillissement incessant des actes de parole dans lesquels sont
véhiculés les messages que les humains se transmettent.

La question se pose ici de savoir si Habermas tient jusqu’au bout ce
statut de secondarité de I’argumentation. En effet, 'accent tres fort qu’il
met sur la perspective formaliste des démarches procédurales alimente I'im-
pression que la raison, par ses procédures argumentatives, peut se suffire a
elle-méme et devenir auto-législative. On aboutit ainsi au danger que la
raison communicationnelle se ferme sur elle-méme et estime pouvoir tirer
toute sa force de ses propres regles. Ne court-on pas alors le risque de
réduire la communication a I’argumentation et de faire de cette dernicre la



188 PIERRE BUHLER

dimension premiere? L’aspect pragmatique des actes de parole, central au
point de départ, se perd-il quelque part en route ou reste-t-il constitutif
d’une ouverture de la raison communicationnelle?

J a1 I'impression que les actes de langage n’ont chez Habermas qu’une
valeur de fondement formel (il parle d’ailleurs de la pragmatique formelle),
mais ne regoivent pas de signification concréte comme source d’inspiration
de 'argumentation. Pour établir un lien avec le point précédent, je me
demande méme si ce n’est pas par ce biais qu’il faut comprendre I'incapa-
cité, chez Habermas, d’attribuer une valeur significative au langage reli-
gieux. Ce dernier reléve en effet de maniere privilégiée du mode pragma-
tique des actes de langage: proclamation, promesse, déclaration, oracle,
commandement, etc. Ce langage, dont la structure n’est pas prioritairement
argumentative (récits, paraboles, sentences, confessions, hymnes de
louange, incantations, etc.), occupe une place privilégiée dans 1’activité
communicationnelle des hommes, car il veut ouvrir ces derniers a une inter-
subjectivité derniere, celle de la communication avec I’'instance ultime.
C’est le propre de la théologie, et donc aussi de 1'éthique théologique, de
rendre compte argumentativement de cette intersubjectivité derniere.

Une telle démarche peut-elle trouver sa légitimité dans la théorie de
J. Habermas? La question est ouverte, étant donné I’ambiguité qui plane,
me semble-t-il, sur le caractére second de l’argumentation. Mais 1’éthique
théologique ne saurait se passer d’une telle 1égitimité.

3. L’argumentation entre les conventions et les convictions

Y a-t-il des traces de la secondarité de I’argumentation? Elles me
semblent apparaitre quand on se demande d’ou cette derniere peut tirer ses
arguments. Quel est le réservoir d’arguments dans lequel elle pourra puiser
pour discuter les questions débattues, dans lequel elle sera susceptible, si
possible, de trouver le meilleur argument?

L’accent procédural et formaliste de I’éthique de l’argumentation ne
risque-t-il pas de faire oublier ce c6té plus matériel de I'argumentation?
Certes, on n’oublie pas, dans l’argumentation habermasienne, le monde
vécu, les traditions communes et les usages acceptés, et on y discute bien
d’objets précis. Mais il reste tout de méme constamment I'impression d’une
sorte de raison argumentative «pure», s efforcant de tirer ses arguments de
ses propres procédures formelles.

Il faut pourtant nous demander: n’y a-t-il pas un «matériel argumen-
tatif» sur lequel la raison argumentative peut et doit travailler? Pour déve-
lopper ce point, je m’inspire de quelques pages du dernier ouvrage de
P. Ricceur, dans lesquelles il entre en discussion avec [|'éthique de



HABERMAS ET L’ETHIQUE THEOLOGIQUE 189

Habermas’. 11 critique dans I’éthique de I’argumentation ce qu’il appelle «la
stratégie d’épuration» (p. 332), reprise chez Habermas de Kant. Chez ce
dernier, I’épuration se fait systématiquement a 1’égard de I’inclination, du
plaisir. Chez Habermas, elle s’effectue a I'égard de «tout ce qui peut étre
placé sous le titre de conventiom» (p. 333). «J attribue», continue Ricceur,
«ce rigorisme de l'argumentation a [interprétation de la modernité en
termes quasi exclusifs de rupture avec un passé supposé figé dans des tradi-
tions soumises au principe d’autorité et donc soustraites par principe a la
discussion publique»'”. Une telle antinomie entre argumentation et conven-
tion est alimentée selon Ricceur par le schéma de Kohlberg des stades
préconventionnel, conventionnel et postconventionnel. Et Ricceur de souli-
gner avec ironie «que selon ce modele, la Regle d’Or ressortit au modele
conventionnel et que la reégle de la justice n’accede pas au niveau supérieur
du stade postconventionnel» (id.)!

Ricceur propose de mettre en question cet antagonisme entre argumenta-
tion et convention et de «lui substituer une dialectique fine entre argumen-
tation et conviction, laquelle n’a pas d’issue théorique, mais seulement
I’issue pratique de I’arbitrage du jugement moral en situation» (p. 334).
Pour entrer dans cette dialectique, il faut rappeler que 1’argumentation n’est
qu’un segment abstrait dans un vaste «proces langagier qui met en ceuvre
un grand nombre de jeux de langage» (id.). Dans ce proces se disent de
maniere multiple des convictions, des positions, des significations, des
interprétations, et cela la plupart du temps avant méme toute mise en forme
argumentative: sous la forme de récits, d’histoires de vie, d’aphorismes,
d’expériences de pensée, etc. Ne voir dans ce flux de communication qu’un
ensemble de conventions et de traditions constitue une grossiére simplifica-
tion. Il en va de convictions vivantes et en débat dans lesquelles les
humains tentent d’assumer ce que signifie vivre en commun dans des choix
éthiques difficiles. Ces convictions sont le partenaire inéliminable de 1’argu-
mentation. Pour I'exprimer dans les termes que j’ai utilisés plus haut: ces
convictions sont le réservoir dans lequel I’argumentation pourra puiser ses
arguments.

Mais cela signifie que 1’argumentation est placée en condition hermé-
neutique: elle doit assumer la médiation de ces multiples jeux de langage,
interpréter les convictions qui s’y disent en dégageant leur capacité argu-
mentative potentielle. Elle cesse par la d’étre «antagoniste de la tradition et
de la convention» et devient «instance critique opérant au sein de convic-

9 P. RicEuRr. Soi-méme comme un autre, Paris, Seuil, 1990, surtout
pp. 318-344.

10 1d. Cette tendance a surévaluer la coupure de la modernité se confirme pour
Ricceur dans «I’usage toujours péjoratif que Habermas fait de I'idée de tradition»
(id.).



190 PIERRE BUHLER

tions qu’elle a pour tiche non d’éliminer, mais de porter au rang de
‘convictions bien pesées’» (pp. 334s.).

Ricceur voit dans ce travail sur les convictions une possibilité¢ de
dépasser la stricte opposition entre la téléologie et la déontologie. En effet,
«[’articulation que nous ne cessons de renforcer entre déontologie et téléo-
logie trouve son expression la plus haute — et la plus fragile — dans
[’équilibre réfléchi entre éthique de ['argumentation et convictions bien
pesées» (p. 335).

On peut se demander si, sur ce point des convictions, la différence
entre Ricceur et Habermas est bien aussi grande que le pense le premier. En
effet, pour ce dernier, I'enjeu décisif de 1’argumentation semble bien étre
aussi la conviction. Dans une interview récente, 1l souligne que 1’argumen-
tation n’est pas une procédure de décisions résultant en des résolutions,
mais une procédure de résolution de problémes conduisant a des convic-
tions !'. Toutefois, la divergence pourrait bien demeurer dans la question de
savoir comment s’acquierent ces convictions. Alors que, chez l'un, la
démarche est celle d’une fondation formelle, la condition herméneutique
d’une interprétation incessante des multiples jeux de langage des hommes
reste pour I’autre essentielle.

Ce que Ricceur explicite ici par le théme des convictions pourrait étre
considéré comme le champ dans lequel s’inscrit le phénomene religieux. En
effet, a coté d’autres formes de foi — philosophiques, par exemple —, la
foi religieuse s’énonce comme un systeme de convictions. Corrélativement,
la théologie a pour tiche de comprendre et d’expliciter de maniére articulée
le systéme de convictions de la foi qu’elle étudie. Pour aller plus loin, on
pourrait se demander si 1’on n’atteint pas ici un autre type de prétention a
la validité, qui pourrait étre celui que nous recherchions tout a 1’heure. En
m’inspirant de Kierkegaard'?, je ’appellerai la prétention 2 la validité exis-
tentielle ou pathétique, parce qu’il s’agit en elle de la passion de la vie et
des choses de la vie'?, qui ne peut se dire que dans le déploiement de
convictions bien pesées.

1" «Argumentation ist kein Entscheidungsverfahren, das in Beschliissen resultiert,
sondern ein Problemlosungsverfahren, das zu Uberzeugungen fiihrt», in J. HABERMAS,
Die nachholende Revolution (edition suhrkamp 1633 NF 633), Frankfurt a.M.,
Suhrkamp, 1990, pp. 125s. (interview avec T. Hviid Nielsen).

12 Cf. Post-scriptum définitif et non scientifique aux Miettes philosophiques, trad.
du danois par P.-H. Tisseau et E.-M. Jacquet-Tisseau, dans: (Euvres complétes,
Paris, Orante, vol. 10 et 11, surtout vol. 11, pp. 83-243: «A. Le pathétique».

13 Ric@eur emploie cette formule des «choses de la vie», devenue célebre par le
titre du film de Claude Sautet, pour caractériser I’enjeu dernier des débats de
convictions.



HABERMAS ET L’ETHIQUE THEOLOGIQUE 191

Cela signifie pour nous, comme nous le soulignions déja plus haut, que
le domaine de la foi et des convictions peut étre soumis a un examen
critique et a une discussion argumentée. Il s’agit d’interroger cette préten-
tion a la validité existentielle ou pathétique selon sa logique propre qui est
celle de I'appropriation dans la tension quotidienne du pathos existentiel.
Certes, il ne saurait étre question de légitimer la foi en raison de manicre
directe, par une procédure de fondation. Mais il n’en reste pas moins
possible de la mettre a I’épreuve en testant sa pertinence existentielle. En
effet, on pourrait dire des convictions de la foi ce que K. R. Popper
précise concernant I’irréfutabilité des théories philosophiques'*: comme ces
dernieres, elles sont irréfutables, méme si elles sont fausses; mais si 1’on
tient compte du fait qu’elles visent a résoudre un certain nombre de
problemes, on peut procéder a leur examen critique en les confrontant a la
«problem situation» qu’elles veulent résoudre’®. Méme si ces convictions
restent portées en derniere instance par un acte de foi irréfutable — acte
qui ne releve nullement d’un monde enchanté aujourd’hui dépassé, mais qui
demeure une attitude fondamentale pour I'homme, méme désenchanté —,
elles peuvent €tre interrogées sur leur capacité a résoudre plus ou moins

bien un certain nombre de probleémes de vie qui se posent aux hommes '°.

Dans ce sens, on pourra considérer que les questions €thiques consti-
tuent elles aussi un licu-test des convictions!’. Certes, il ne sera pas
possible d’aboutir en raison a un consensus assuré. Mais il sera possible
tout de méme, en travaillant avec soin sur la mise a 1’épreuve, de dégager
un certain nombre de balises et de repérer les bifurcations décisives, ou se
décident les enjeux spirituels des débats moraux.

" Cf. «La question de Iirréfutabilité des théories philosophiques», dans:
Conjectures et réfutations. La croissance du savoir scientifique, trad. de 'anglais par
M.-1. et M. B. de Launay, Paris, Payot, 1985, pp. 288-299.

15 On signalera en passant qu'une telle approche des convictions est proche de la
conception de I'argumentation chez Habermas: elle essaiec d’imaginer les systemes
de convictions comme des procédures de résolution de problemes (cf. ci-dessus,
note 11, [largumentation comme «Problemldsungsverfahren»), de problemes
existentiels ou pathétiques.

'6 Pour plus de détails a cet égard, cf. P. BUHLER, «Faille, conformité ou
dialogue critique? Une approche systémique des interactions entre la foi et la
raison», RThPh, vol. 123, 1991, pp. 59-77, particulierement pp. 72-74, ou j'essaie
d’esquisser comment peut s’effectuer la mise & I'épreuve de la foi par la raison.
Cette perspective pathétique ou existentielle me parait plus prometteuse dans le
dialogue avec Habermas que la perspective ecclésiologique, souvent privilégiée dans
le domaine germanophone. Cf., & titre d’exemple, I'introduction de T. RENDTORFF a la
deuxieme édition du premier volume de son Ethik chez Kohlhammer, Stuttgart,
1990.

'7"Cf., sur ce point, P. BUHLER, «L'identité chrétienne entre I'objectivité et la
subjectivité», Concilium, 1988, n° 216, pp. 27-38, surtout p. 37.



192 PIERRE BUHLER

4. Voie régressive et voie progressive dans la démarche éthique

Sur la base de I'orientation signalée par Ricceur dans sa discussion avec
Habermas ¢t du prolongement que j’ai tenté de lui donner concernant le
pathétique, il nous faut revenir en fin de parcours a la question de la moti-
vation et de I’effectuation éthiques. En effet, n’est-ce pas précisément dans
la passion de la vie et des choses de la vie que se donne le courage d’aller
avec motivation a ’effectuation de la tache éthique? 11 y a la, comme le
sait la tradition de I’éthique théologique depuis fort longtemps, une ques-
tion-test décisive. Peut-on exclure ce probleme de 1'éthique, affirmer qu’il
n’est pas en tant que tel un théme de la théorie éthique? Pour Ricceur,
’enjeu de cette question se traduit dans I’articulation entre deux voies de

1’éthique.

En effet, comme il le souligne dans I’ceuvre déja citée, la reconstruction
du formalisme effectuée par Apel et Habermas «atteint son entiére légiti-
mité sur le trajet de la voie régressive de la justification». Mais il est clair
pour lui qu’en allant sur cette voie, on laisse «a découvert la zone conflic-
tuelle située sur le trajet progressif de [’effectuation» (p. 326). Quand on
s’engage sur cette deuxieme voie, on ne peut plus se contenter d’une
démarche formaliste; on va vers ce que Ricceur appelle une sagesse
pratique qui aura pour siége un «jugement moral en situation». C’est dans
ce cadre que I’éthique de I’argumentation doit se médiatiser a travers 1’in-
terprétation et I’élaboration de convictions bien pesées, susceptibles d’as-
sumer ce que Ricceur appelle le «tragique de 1’action». On reconnaitra ici
une orientation fondamentale de son ceuvre, qui vient marquer la perspec-
tive derniere de I'éthique: la confrontation au probleme du mal, qui n’oc-
cupe qu’une place moindre dans 1’éthique de I’agir communicationnel de
Habermas '8,

D’un point de vue théologique, on remarquera ici que Ricceur souleve
une question qui touche au centre méme des convictions fondamentales de
la foi chrétienne, la question du péché, dans laquelle s’enracine la dialec-
tique de la Loi et de ’Evangile, ligne directrice de toute éthique théolo-
gique. Cette réalit¢ de I’homme pécheur, qui ne peut toujours &étre que
simul iustus et peccator, vient marquer clairement que toute argumentation
¢éthique reste dépendante de [I’irruption toujours nouvelle des actes de
langage porteurs d’une justice performative, d’une justification recue dans
la parole par la foi.

18 Cf. a coté de la Symbolique du mal, troisitme partie de la Philosophie de la
volonté, de maniére plus récente et plus succincte: P. RICEUR, Le mal. Un défi a la
philosophie et a la théologie, Geneve, Labor et Fides, 1986.



HABERMAS ET L'ETHIQUE THEOLOGIQUE 193

En guise de conclusion

Tant I'effort d’honorer les apports de I'ccuvre éthique de Habermas a
I’éthique théologique que celui de marquer les points en débat entre elles
me semble souligner I'intérét aussi bien philosophique que théologique de
ce dialogue. Cet effort interdisciplinaire, me semble-t-il, mérite d’étre pour-
suivi. Les réflexions qui précedent n’avaient pour but que d’effectuer un
premier repérage.



	Habermas et l'éthique théologique

