Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 2

Artikel: Argumentation et valeurs

Autor: Borel, Marie-Jeanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 159-178

ARGUMENTATION ET VALEURS'

MARIE-JEANNE BOREL

Résumé

A la question de savoir si les valeurs sont transmissibles par le
discours — ce probleme est similaire a celui que Ménon posait a Socrate
sur le caractére enseignable de la vertu — il est possible de répondre par la
négative. On montre que cette réponse se réfute d’elle-méme. Une réponse
affirmative, qui est possible, exige un détour dans lequel on distingue deux
sortes de transmissions. Seule la seconde permet de rendre compte de
l’idée de dialogue, activité dans laquelle celui qui parle donne son discours
a entendre et a interpréter en indiquant, sans le dire, comment le
«prendre». Cette indication passe notamment par la construction symbo-
lique d’un «ethos», un procédé notifié dans la Rhétorique d’Aristote.

«Qu’est-ce que la vertu, pour que tu puisses
tenir le langage que tu tiens?» Socrate (a
Ménon)

«Tout savoir objectivant sur notre position dans
la société, dans une classe sociale, dans une
tradition culturelle, dans une histoire, est
précédé par une relation d’appartenance que
nous ne pourrons jamais entierement réfléchir.»

RICEUR.

Introduction

Dans nos activités symboliques, argumentation et valeurs ont partie liée,
'une ne va pas sans les autres. Pourtant ce rapport évident n’est pas simple
a penser.

L’esprit croit naturellement, et la volonté aime naturellement: de sorte que,

faute de vrais objets, il faut qu’ils s’attachent aux faux.

! Communication présentée dans le cadre de la Semaine interdisciplinaire
organisée par la Faculté de théologie de I'Université de Lausanne (janvier 1990).



160 MARIE-JEANNE BOREL

Ce fragment de Pascal® indique tout un jeu d’évaluations, des hiérar-
chies et un impératif. Implicitement, «vrai» vaut mieux que «faux» et la
morale a tirer est qu’il convient d’étre attentif a ce qu’il y a de «nature» en
nous, méme si elle est bonne au fond.

Il n’y a que le logicien pour poser qu’argumentation et valeurs sont
séparables. Selon Lewis Carroll?, la logique symbolique n’est:

qu’une méthode simple et divertissante pour vérifier des résultats atteints au
moyen de mécanismes pesants, [par exemple] «si aucune grenouille n’est poete
et que quelques canards ne le sont pas non plus, alors il y a des canards qui ne
sont pas des grenouilles».

Rien de valorisé ne s’investit évidemment dans le fait de parler de
grenouilles et de poésie plutdt que d’autre chose, et I’on oppose les canards
aux grenouilles sans ordre de préférence; il n’y a pas non plus de morale a
tirer. Pourtant, il importe au logicien que la conclusion soit vraie si les
prémisses le sont; c’est méme la son intérét principal que le discours puisse
«conserver» la vérité qui transite de phrase en phrase dans I'inférence: de
méme qu’il y a des garde-temps, il nous faut des «garde-vérité»! Il existe
donc au moins une valeur, la vérité, avec laquelle la logique a partie liée.

Argumentation et logique ont affaire au langage dont 1'une des
fonctions est la communication, I'autre étant la signification. Selon nos
dictionnaires, le mot «communiquer» englobe 1'idée de «transmettre» dans
sa définition. Il y a donc un passage naturel — via 1’idée de langage — de
I'idée d’argumentation a celle que «quelque chose» est transmis par le
discours. Or ayant partie liée avec 1’argumentation et avec la logique, les
valeurs — la vérité par exemple — se transmettent-elles? Socrate cite Ménon
(780)4: «Etre en état de se procurer les choses bonnes, voila, n’est-ce pas,
la vertu d’apres toi?» C’est une des questions qui peuvent se poser a propos
des wvaleurs, avec celle de savoir comment elles sont reconnues ou
produites. Les métaphores intuitives de la transmission sont variées («cour-
roie», «témoin», «relais», «antenne», etc.) et les solutions divergent. Pascal
«transmet»-il une valeur lorsqu’il laisse entendre a son lecteur que le vrai
est supérieur au faux? Et Lewis Carroll, situé (quoiqu’il n’en laisse rien
entendre) dans un contexte ou la logique n’a aucun sens si elle ne se soucie
pas de vérité?

Transmet-on des informations toutes constituées, des «messages» qui
circuleraient entre nous comme des choses? Ne nous ferions-nous pas plutot
des «signes» les uns aux autres dans une relation complexe d’échange de

2 PASCAL, «Pensées», L'awuvre de Pascal, Paris, Gallimard, La Pléiade, 1941,
p. 852.
3 LEwis CARROLL, Logique sans peine, Paris, Hermann, 1966, p. 48.

™ PLATON, «Ménon», (Euvres complétes de Platon, trad. L. Robin, Paris,
Gallimard, La Pléiade, 1950.



ARGUMENTATION ET VALEURS 161

textes, de contextes et d’intertextes dans laquelle nous nous risquons
comme €tres humains pensants et voulants? Sous cette forme, la question
de la transmission des valeurs par l'argumentation demande d’abord de
comprendre ce qui, exactement, est transmis et comment, en supposant que
Iactivité de langage mobilise quelque connaissance de la relation de
communication et de ce que signifier veut dire. J'aimerais soutenir que les
valeurs se transmettent. Toutefois, cette thése exige un détour car le mot
«transmettre» doit étre réfléchi. Mais il faudra aussi voir ce que signifient
«argumentation» et «valeurs». On verra enfin sur un exemple comment
peut étre transmis «ce qui» est transmis.

1. Les valeurs se transmettent-elles ou non?

Cette question a la méme forme que celle du Ménon (70a): «La vertu
est-elle quelque chose qui s’enseigne?» Source des argumentations et a
I’encontre des questions de science, les questions dialectiques admettent
«des arguments dans les deux sens», comme disait Aristote (101a 35)°. Ce
serait une pétition de principe que de ne pas interroger ainsi la vertu car, en
affirmant qu’elle s’enseigne, on en aurait déja une science — or la question
se pose, et en le déniant, on priverait la question de tout intérét — alors
pourquoi se pose-t-elle? Que la vertu soit une science est justement la
prémisse que le dialogue cherche a acquérir, sans aboutir comme on sait.

La question de la transmission des valeurs par 1’argumentation est donc
un «probleme» au sens d’Aristote. Argumenter la these que les valeurs s’y
transmettent peut, en bonne «topique», prendre la forme d’une reductio ad
absurdum de la theése contraire, celle que les valeurs ne se transmettent pas.
La procédure est utilisée par Socrate: il n’est pas parvenu a prouver que la
vertu s’enseignait, mais il a réussi a réfuter I'éleve sophiste qui tantot le
niait, tantot 'assertait de fagon irréfléchie. Le paradoxe est que, ce faisant,
Socrate n’a jamais cessé d’enseigner la vertu.

Supposons qu’un philosophe® vienne de démontrer la these que les
valeurs ne se transmettent pas. Il aura argumenté, donc parlé, et il aura
ainsi transmis quelque chose a son auditoire. Mais il se sera aussi exprimé
en tant que philosophe, voulant transmettre quelque chose de vrai — en
principe, sinon serait-il philosophe?’ C’est du moins ce qu’il a pensé que
nous attendions, car en philosophie comme en science, le vrai est préfé-
rable au faux (ce n’est pas toujours le cas, par exemple en politique...). Il

> ARISTOTE, Topiques, trad. J. Brunschwig, Paris, Les Belles Lettres, 1967.

6 Jean-Claude Piguet, article précédent (cf. note 1).

7 JounstoNE H. W. (ed.), «Questions about philosophical Argumentation»,
Argumentation, vol. 2, n® 2, 1988.



162 MARIE-JEANNE BOREL

savait que nous le savions, et que nous savions qu’il le savait! Pour lui, il
est donc préférable a ce que ce soit faux, qu’il soit vrai que les valeurs ne
se transmettent pas.

Il est clair que son discours a raison dans ce qu’il démontre: les valeurs
ne se transmettent pas, car il n’a pas transmis une valeur en soi mais seule-
ment que quelque chose (un «bien») a de la valeur, a savoir une proposi-
tion vraie sur la non-transmission des valeurs. On se demandera toutefois
comment ses auditeurs ont su que cette proposition avait la valeur «vrai»,
et surtout qu’il leur fallait lui attribuer justement cette valeur, et pas |'une
de celles («beauté», «justice» ou «utilité») qui distinguent les genres du
discours argumentatif®. Comment ont-ils pu méme attribuer quelque valeur
a ce discours?

Un philosophe n’est pas a 1'aise quand son discours est pris pour un
chant, un effet de manches ou une propagande — pour un «beau discours».
Ce qu’il a voulu transmettre n’a pas «passé»: ni sa thése, ni son argumenta-
tion n'ont pu étre identifiées comme engageant la vérité. Réussie par
contre, I’argumentation aura di transmettre, outre la proposition démontrée,
I’instruction de I’évaluer au nom d’une valeur, «la Vérité», et comment
I’évaluer, c’est-a-dire «en Raison».

Aussi, la these qui pose qu’«en vérité» les valeurs ne se transmettent
pas ne peut pas €tre absolument vraie. Il existe au moins un contre-exemple
pour la réfuter, a savoir le fait de sa propre énonciation, car si cette these
était vraie, le contenu de ce qu’elle énonce rendrait impensable le fait
qu'on I’énonce. En excluant du domaine qu’elle dénote (celui de la
communication des valeurs) le fait qu’elle consiste elle-méme en une impli-
cation a I'égard d’une valeur, cette thése est «impossible» d’un point de
vue critique. Cependant, méme fausse, nous l'interprétons comme dotée
d’une valeur de vérité. En plus de son contenu, son énonciation «transmet»
donc d’une certaine facon a l'auditeur la ou les valeurs incarnées dans
[’acte méme de discourir.

Par conséquent, il n’est pas vrail que les valeurs ne se transmettent pas,
puisque la contradictoire est «autophage», le pire qui puisse arriver a une
these de philosophe. Les lois de la vérité étant ce qu’elles sont, on peut
donc admettre que le discours transmet des valeurs, puisque les valeurs sont
symbolisées dans le fait méme de parler pour communiquer, pour étre
entendu d’une certaine fagon, pour étre évalué selon certains criteres. Mais
«transmettre» veut dire «indiquer», car on «fait signe» plutét qu’on ne
«signifiex,

Argumenter «en raison» et «parler vrai» plutét que de chanter ou d’in-
jurier son public portent ainsi la trace d’une implication de valeurs, mais

8 ARISTOTE, Rhétorique, trad. M. Dufour, Paris, Les Belles Lettres, 1967, 1358b
5q.



ARGUMENTATION ET VALEURS 163

celles-ci ne sont plus des choses dont on parlerait comme d’autres choses,
et le discours en dépend dans son fonctionnement. Il doit donc les indiquer
dans ce qu’il transmet, sous peine de n’étre ni identifié, ni interprété sous
sa forme propre. Personne (sauf le logicien qui ne «dit» rien quand sa
langue n’est pas «naturelle») ne peut rien dire des choses sans montrer, tout
en le disant, comment «entendre» ce qui est dit — sur le mode de la vérité,
sur ceux de I'ironie, de la fiction, du mensonge, du jeu...; du beau, du juste,
de 'utile; du sens ou du non-sens...

Aussi transmettre des valeurs est-il une condition nécessaire de la
réception d’un discours comme tel, et comme d’un certain genre, mais elle
n’est pas suffisante. En effet, reste a savoir comment s’indique ce moyen
de «prendre» ce qui est dit, pour un lecteur. Pour s’en apercevoir, il faut
avoir changé le niveau de compréhension de «ce que parler veut dire»,
passer de ce qui est dit au fait de le dire, et «diviser» la signification du
mot «transmettre» en distinguant d’un c6té ce que I'on dit, et de 'autre, ce
que I’on montre en le disant.

Le procédé de I'«ethos» — un moyen de montrer — appartient aux
techniques de I’argumentation. Aristote pensait qu’en tant que «ramification
de la science morale, qu’il est juste de nommer politique»
(Rhe. 1356a 30), la rhétorique gére un savoir psychologique et éthique sur
les «passions» humaines dans 1’arsenal de 1’orateur, a coté des procédures
logiques elles-mémes. Interprétable et vraisemblable, un discours a I’art de
transmettre une «image» de l'orateur compatible avec une autre image,
celle de D'auditeur (le «pathos»). Schématisés’ par le discours, ces
symboles de ceux qui parlent se fondent sur des valeurs et en transmettent.

Pour étre transmis, un ethos et ses valeurs n'ont pas besoin d’étre
déclarés, les montrer suffit. Quoique... En argumentant, on n’est jamais s{r
de rien et, tactiquement, il vaut mieux parfois déclarer ce qu’on a essayé de
montrer autrement. «Une conclusion répétée deux fois devient vraie» est un
«topos» de I’argumentation. Déclarées, les valeurs incarnées dans le mouve-
ment critique qu'on vient de voir opérer & propos de la thése de la non-
transmissibilité des valeurs sont de deux sortes. Ce sont d’abord celles au
nom desquelles s’exprime normalement le logicien intéressé a I'€valuation
de la pensée discursive qui prétend a la vérit¢ dans I'ordre rationnel '¥. Ce

 Grize 1. B., Logique et langage, Paris, Ophrys, 1990.

10" «Certaines choses étant posées, quelque chose d’autre que ces données en
résulte nécessairement par le seul fait de ces données». ARISTOTE, Prem. Anal. trad.
J. Tricot, Paris, Vrin, 1962, I, 1, 24b 18-20.



164 MARIE-JEANNE BOREL

sont ensuite celles, plus paradoxales, d’'un mode de penser qui valorise la
réflexivité critique, dont la maxime exige que le «dire» ne soit pas en
contradiction avec le «faire».

I1 s’agit dans les deux cas de formules normatives impliquant la vérité,
une fois sous I'impératif de la cohérence, 1’autre fois sous celui de la véra-
cité. Imposées par la forme de 1’argumentation «en raison» et du «parler
vrai», ces normes sont a la base de I'identification de cette sorte de
discours dans ses manifestations empiriques.

2. «Valeurs», «argumentation», «transmission»

'

Le rappel du Ménon et celui de la notion de probleme ont montré qu’il
existe des objets de discours dont I’essence est d’étre problématique'’.
C’est gén€ralement le cas des themes qui importent a [’action et a la
connaissance humaine, donc des valeurs justement; paradoxalement, |’objet
«valeur» a de la valeur, de méme qu’argumenter en un sens. Pascal disait
en substance!? que chacun de nous dispose d’une connaissance i la fois
implicite et évidente de ces objets. Or, note-t-il, aussitdt que 1’on essaie
d’objectiver cette connaissance, les définitions «réelles» éclatent en s’oppo-
sant. Aussi vaut-il mieux pour la science se mettre d’accord sur les termes
du discours plutdt que sur les choses que seule I’intuition nous donne. Que

son paradigme soit «le temps» est significatif...

2.1. Les valeurs

Trois distinctions méthodologiques sont utiles. (1) On a vu plus haut
qu’il y a des choses qui ont une valeur (ce qui est vrai, ou bon, ou
beau, ...) et des choses qui sonf en soi des valeurs (le Vrai, le Bien, le
Beau, ...). On a donc d’un c6té une qualité des choses, exprimée par un
adjectif scalaire: étre plus ou moins désiré ou estimé, et de ['autre une
entité, le désirable, 1’estimable désigné par un nom. Sartre' distingue le
«manquant», c’est-a-dire la forme de I’objet de nos visées (un «ob-jet» ou
projet et non un «en-soi»), du «manqué», c’est-a-dire de ce qui n’est jamais
un objet bien qu’il fonde tous nos objets. La coincidence du pour-soi et de
I’en-soi (le réve de toutes les métaphysiques), transcendante et impossible a
réaliser, est abstraite ou imaginaire des que 1’on tente de la nommer.

' BoreL M. J., «Objets de discours et pensée intuitive», Langages, 1991.

12 pPascaL, «De I'esprit de géométrie et de I'art de persuader», op. cit.,
pp. 362-364.
13 SARTRE I. P., L’Etre et le Néant, Paris, Gallimard, 1943, p. 132 sq.



ARGUMENTATION ET VALEURS 165

(2) Parmi les choses qui «ont une valeur», on peut encore distinguer
entre celles qui I'ont du point de vue d’un sujet, et celles qui I’ont en elles-
mémes objectivement. Par exemple, on peut préférer argumenter le faux,
bien que dire le vrai soit en droit meilleur. «Avoir une valeur» peut aussi
étre extrinséque a une chose, par exemple quand on soutient le faux en vue
du vrai (dans une réduction a 1’absurde), ou intrinséque, par exemple «étre
cohérent» pour un discours.

(3) Avec d’un cOté un «concret» (le plus ou moins estimé sur une
¢chelle de préférence) et de 'autre un «abstrait» (ce qui est estimable en
soi), on peut concevoir enfin deux rapports différents a la valeur, d’une part
valoriser quelque chose, par exemple préférer ce qui est vrai, lui donner de
I'importance, et d’autre part évaluer quelque chose, par exemple juger que
«c’est vrai» en se référant a un Idéal de vérité.

En général, du c6té concret, a valeur toute forme ressortant sur un fond
dotée de signification pour ['action. La valeur est consubstantielle au
phénomene, a sa manifestation vécue. Du cOté abstrait, est valeur tout
critere permettant d’évaluer la teneur en signification qu’ont les choses pour
nous. Dans ce qui suit, j'appellerai valeur, de fagon neutre, ce qui fonde
une valorisation négative ou positive, de méme que le logicien appelle
«valeur de vérité» le vrai comme le faux, ou le physicien «température» le
chaud et le froid. On peut préférer le faux ou le mal, le chaud peut étre
insupportable, et le vrai «pas bon a dire». Et j’appellerai norme'* soit la

formule soit le paradigme qui regle une évaluation.

«J’aime mieux le dialogue que la dispute» est une valorisation; «pour
dialoguer, il faut coopérer» fonde une évaluation: de cette formule norma-
tive, ’homme-Socrate est un paradigme. Les normes sont plus «décen-
trées», plus intersubjectives que les valorisations, les formules davantage
que les incarnations, car on peut en débattre; elles sont aussi plus
«hostiles». Quant aux valorisations, disait Pascal, «il n’y a pas de science
de I'agrément». Ricceur distingue bien ces niveaux dans la pratique =

Le phénomene de la passion concerne 1'ethos humain dans son ensemble;
sous le régime des passions, les valeurs qui pouvaient étre inhérentes au vouloir
comme ses vections primitives et auxquelles le vouloir est ouvert par la motiva-
tion s’opposent désormais a lui dans la transcendance du devoir.

14 Borer, M. J., «Norms in Argumentation and Natural Logic», Norms in
Argumentation, R. Maier (ed.), Dordrecht, Foris Publications, 1989, pp. 33-48.

15 Ric@&ur P., A I"école de la Phénoménologie, Vrin, 1986, p. 135.



166 MARIE-JEANNE BOREL

Une définition nominale des mots «valeur» et «norme» évite au cher-
cheur de s’impliquer dans la quéte de «ce qui est mieux» et de prendre
parti sur ce qui fonde les jugements, sur le contenu des valeurs ou des
normes. Avec ces définitions, on peut se faire anthropologue et se
demander comment les gens préferent ce qu’ils préferent, et quelles raisons
ils donnent a leurs choix, s’intéresser a des «faits de norme», comme les
appelle Piaget. On peut décrire valorisations et évaluations en reconstruisant
la forme de leur validité'® — aussi étranges puissent-elles paraitre — sans
étre obligé de les endosser ou de les promouvoir.

Pourtant, aucune enquéte anthropologique ne peut se justifier elle-méme
dans sa signification sans impliquer (endosser, promouvoir) certaines
valeurs, dont le «Vrai» incarné par toute prétention a la cohérence et a la
pertinence empirique, et le «Bien» investi dans toute exigence réflexive.
Tout «regard €éloigné» contient un cercle, sous peine de relativisme et d’au-
tophagie. Inévitable!”, on ne peut cependant le dire «vicieux», car tout
discours sur les valeurs (des autres) est toujours «in medias res», c’est-
a-dire déja impliqué dans des valorisations (pour soi) et des évaluations
(d’autrui et pour autrui).

2.2. L’argumentation

Le terme «argumentation» est équivoque dans nos usages, pouvant
renvoyer tant a la communication qu’a la signification et a la connaissance,
c’est-a-dire a 1'une ou a I'autre des deux fonctions principales du langage.

l. En un premier sens qui se réfere a la communication, le terme
désigne une activité permettant «d’influer au moyen du discours sur 1’inten-
sit¢ d’adhésion d’un auditoire 2 certaines theses»'®. Vu sous cet angle,
argumenter aura plus ou moins de «force» ou d’efficace selon les rapports
sociaux dans lesquels ’action verbale s’insere, qu’elle permet de perpétuer,
de modifier, voire d’établir. En un sens, tous les moyens lui sont bons s’ils
servent leurs fins pratiques. Aristote remarquait qu’on est «sophiste par
intention» tandis qu’on est dialecticien «par faculté» (Rhe. 1355b 19-21).

Ainsi congue, I’argumentation a certaines propriét€s. (1) Elle admet le
degré, étant plus ou moins adéquate aux fins, aux moyens et aux situations

données; ici, un sophisme reste une argumentation... tant que «¢a marche».

16 CassIrRer E., «La phénoménologie de la connaissance», Philosophie des formes
symboliques, vol. 3, Paris, Minuit, 1972, pp. 13 et 63-64.

7 PIAGET 1., Introduction a I'épistémologie génétique, vol. 1, Paris, PUF, 1950,
p. 41. Pour une discussion du savoir anthropologique, AbaM J. M., BOREL M. ],
CaLaME C., KiLANT M., Le discours anthropologique, savoir et texte, Paris,
Klinksieck, Méridien, 1990.

I8 PERELMAN C., OBRECHT-TYTECA L., Traité de [’argumentation, Ed. de
I’Université de Bruxelles, 1970, p. 18.



ARGUMENTATION ET VALEURS 167

(2) Elle est pergue comme étant de quelqu’un; en effet, dire de x qu’il
«argumente» n’est pas un jugement de fait mais un jugement de valeur qui
débusque le coup de force. Aussi (3), appartient-il aux conditions de réus-
site d’une argumentation de ne pas étre repérée comme telle dans 1’inter-
action: la notion est polémique («éristique» Top. 101a). Il est significatif
que, dans I’histoire, les typologies des argumentations s’articulent le plus
souvent sur un classement des sophismes!”: en argumentant, on est toujours

en puissance le sophiste de quelqu’un!

2. «Argumenter» s’entend encore en un second sens, proche de
«prouver». Un argument est un raisonnement dans lequel une conclusion
découle de prémisses en une procédure fondée (consistante, évidente) qui
suit des liaisons objectives, donc en principe sans rapports avec les jeux de
la communication. Ici, un sophisme n’est pas un argument, mais une «appa-
rence» seulement?.

Attachée maintenant a la connaissance, (1) I’'argumentation n’admet pas
le degré, (2) elle n'est pas I'argument de quelqu’un mais représente la
forme d’un objet. Elle est elle-méme ’objet possible d’un jugement de fait,
puisque ou bien elle existe ou bien elle n’existe pas. Il appartient donc a
ses conditions de réussite (3) d’étre identifiée en tant que telle: il ne s’agit
plus de polémique mais de «dialectique» ou de «didactique», comme dit
Aristote: la validité de I'argument n’engage aucune «personne». La typo-
logie des arguments en ce second sens se réfere a des normes dont la rela-
tive invariance les dégage de I'histoire, des investissements subjectifs et
des contenus traités. Un argument cognitivement fond€é peut n’avoir aucune
force dans la communication, «convaincre» sans «persuader» pour Pascal —
on connait les débats autour de la valeur démonstrative d’une preuve par
I’absurde (a Port-Royal par exemple) ou de celle du discours «aveugle»
qu’est un calcul sur des signes sans contenu (Leibniz)?!.

Perelman oppose de fagon dichotomique ces deux sens du mot «argu-
menter» en renvoyant le second a la logique formelle pour n’explorer que

19 Woops J., WALTON D., Argument. The Logic of Fallacies, Montreal,
McGraw-Hill Ryerson Ltd, 1982; pour un commentaire: BOREL M. J., «Comment
dit-on d'une ‘logique’ qu'elle est ‘informelle’?», Perspectives méthodologiques et
épistémologiques dans les sciences du langage, M. J. Reichler-Béguelin (éd.),
Berne, Lang, 1990, pp. 71-94.

20 GASSER 1., Essai sur la nature et les critéres de la preuve, Fribourg, DelVal,
1989.

21 GarDIES J. L., Pascal entre Eudoxe et Cantor, Paris, Vrin, 1984, pp. 98-105.



168 MARIE-JEANNE BOREL

le premier. Aristote, par contre, articule ensemble logique, rhétorique et
dialectique dans une théorie unifiée des «logoi», car pour lui, toute pratique
de discours associe différentes formes d’usage du langage selon les
matieres, les finalités et les situations. Un des roles de la «faculté» dialec-
tique est justement de pouvoir distinguer ces formes, tandis que celui des
«plans» rhétoriques est d’utiliser stratégiquement ces distinctions. En
logique, on dispose aujourd’hui de langages artificiels de preuve. Connais-
sant leurs contraintes, on est conscient qu’une argumentation-preuve n’est
jamais entierement séparable d’une argumentation-communication lors-
qu’elle s’exprime dans une langue naturelle et sitdt qu’un débat est possible
sur le sens des termes ou sur les normes de validité.

2.3. Transmettre

On a vu plus haut que «communiquer» implique «transmettre». Mais la
réciproque n’est pas vraie, car autre chose que des messages sont transmis-
sibles: relais, charges, virus, hormones... qui «passent de... a...», «conduits»,
«propagé€s», «véhiculés». Communiquer signifie donc encore autre chose
que transmettre, a savoir «€tre ou mettre en relation avec...», en un échange
dans lequel on donne a connaitre en méme temps que 1’on se fait mutuelle-
ment connaitre ou reconnaitre. Réduire «communiquer» a «transmettre», ou
bien refuser cette réduction au profit d’une refonte de ces termes fournis-
sent deux conceptions différentes de la communication.

1. La premiere est le modele des ingénieurs en télécommunication — ou
celui de la rumeur publique — dans lequel le message encodé au bout A du
fil «circule» le long de ce fil pour étre décodé en B a 1’autre bout. Encoder
et décoder sont ici deux opérations inverses I'une de I’autre relativement a
I’invariant qu’est le message, 1’objet transmis, lequel existe donc «avant» et
se retrouve tel quel «apres» I’événement de la communication, a 1’entropie
pres. La transmission est donc aussi transitive.

2. Pour la seconde conception, plus complexe, la transmission reste un
aspect de la communication qui ne s’y réduit pas. Contrairement au schéma
précédent, les opérations d’encodage et de décodage se trouvent présentes
toutes deux en A et en B, donc aux deux bouts du fil, car quiconque est
capable de produire un message en A est en méme temps capable de le
recevoir; il en va de méme en B. A et B peuvent donc échanger leurs
places. Les deux opérations sont donc symétrigues et non plus simplement
I'inverse I'une de 'autre. De plus, recevoir en B ce qui est produit en A
signifie le reproduire en B; et produire ce qui sera recu en B, c’est pouvoir
le recevoir en A ou le produire en B. Les métaphores du «fil» et du «code»
ne sont plus bonnes.

Il y a donc bien quelque chose, un message, qui est transmis mais son
invariance n’est pas assurée. On peut donc douter de sa transitivité: en



ARGUMENTATION ET VALEURS 169

parlant, on n’est jamais str d’étre compris ni méme entendu, et a fortiori
accepté; on n’est méme pas certain de savoir ce qu’on dit, ni de vouloir ce
que I’on veut; ni de savoir ce qu’on veut, ni de dire ce que I’on sait... Pire,
on ne sait pas toujours ce que 1’autre veut, ni ce qu’il sait, ni s’il sait/veut
ce que I'on veut/sait... Parfois on ne sait méme pas s’il y a quelqu’un pour
entendre ce que 1'on dit... Dans ce modele, «Y a-t-il quelqu'un?» est un
probléme posé a toute prise de parole.

Ce modele est le seul qui puisse approcher I'idée de dialogue. 11 postule
que quelque chose doit s’incorporer au message lransmis pour assurer une
reconstruction a 1’autre bout qui soit compatible — en «raisonnance» — avec
'intention ou le plan qui a présidé a sa production. Ou du moins avec un
plan que B aura postulé comme étant celui de A. Ou avec un plan que B
aura postulé comme étant celui que A aura postulé que B aura postulé, etc.

Dans ce modele, I'interlocuteur est mis en disposition d’interpréter ce
qui est transmis, car en schématisant un univers, le discours indique entre
autres quel est son intérét pour I'action des participants de la communica-
tion et comment I’entendre. La reconstruction du message n’est possible
qu'a la condition d’une motivation commune, de savoirs et de valeurs
partagés, d’outils cognitifs communs, mais eclle peut rater. «Transmettre»
s’est donc divisé, car I'accent s’est déplacé de la fonction communication-
nelle du langage, essentiellement pragmatique, vers sa fonction représenta-
tive ou significative, puisque «la représentation de I'interlocuteur et de
’acte que l'on cherche a produire est incluse dans le contenu de
I"énoncé»>%. La signification n’est plus un «produit» qui circule, mais un
processus de production et de reproduction.

On peut donc schématiser des valeurs sous différentes formes et les
transmettre sans parler d’elles. Socrate désigne la vertu dans la question
«La vertu s enseigne-t-elle?» sans rien dire cependant a son sujet, puisque
le dialogue est aporétique, mais en montrant ce qu’elle est dans ["acte de
réfuter toute position dogmatique. Ce qui est ajouté au message n’appartient
pas au message, bien qu'indiqué dans sa matiere textuelle, et le recevoir
comme tel exige qu’au moins une régle soit commune, donc au moins une
valeur transcendant les valorisations subjectives.

Selon le second modgle, le simple fait de communiquer est en soi déja
préférable & 1’absence de communication, et qu’il y ait message ou non est
déja signifiant. Sinon la relation de communication serait simplement
inverse, et les messages incapables de se renouveler: parler ne voudrait plus
rien dire. Ici, la communication méme est une valeur face a I'épreuve de
force et a la perte de sens. C’est 'idéal de symétrie qui justifiera notam-
ment le choix d’argumenter «en raison» ou «selon le vrai» plutot que

22 MoLNo J., «Interpréter», L’interprétation des textes, C. Reichler (dir.), Paris,
Minuit, 1989, p. 26.



170 MARIE-JEANNE BOREL

d’user du «tout est bon» violent — diplomatie, démocratie, pédagogie
ouverte s’y fondent. Certains, par exemple Habermas, en déduiront toute
une doctrine de la rationalit€ alors qu’il ne s’agit que d’une de ses formes
d’exercice, certes supérieure.

3. «Le parler vrai»

Les définitions nominales données respectivement de «valeur», d’«argu-
mentation» et de «transmettre» opposent chacune deux sens distincts de
chaque terme qui, regroupés, fournissent deux paradigmes: (1) valoriser,
force, symétrie et (2) évaluer, validité, inversion. Chaque terme d’un para-
digme n’a de sens ou de fonction que relativement a son corrélat dans
I"autre et — selon le contexte, les mati¢res traitées et les urgences de 1’ac-
tion — peut lui étre hiérarchisé, ou encore étre combiné de diverses fagcons
avec les autres termes, ce qui fournit un moyen schématique utile pour
classer les situations de communication et/ou de connaissance.

Un exemple montrera comment on peut transmettre des valeurs en argu-
mentant et comment un message qui n’a pas obligatoirement pour contenu
une valeur obéit cependant, dans sa forme, a cette condition nécessaire de
sa réception. On verra aussi que ce phénomene a lieu a différents niveaux
de la procédure de discours dont le texte porte les traces. Les textes qui
suivent appartiennent au champ de la propagande politique:

1. Il parait que je suis trop sérieux. Deux millions et demi de chOmeurs, ¢a
vous fait sourire?

2. Jai décidé de traverser la période de conquéte du pouvoir comme j’ai envie
de I’exercer, en reconnaissant la complexité des choses et en faisant appel a
la lucidité des gens.

3. Certains pensent qu’un sourire peut faire office de politique. Croyez-vous
qu’on puisse combattre 1’inflation en lui faisant du charme?

4. On voudrait limiter le débat politique a une bataille de petites phrases. Peut-
on combler 30 milliards de déficit du commerce extérieur avec de bons
mots?

Ces textes ont paru chacun sur une affiche, en situation électorale.
Chacune portait, au-dessous d’un de ces textes, la signature de Michel
Rocard, et au-dessus, une bande ol I’on pouvait lire en plus gros carac-
teres, a gauche «Convaincre» et a droite «Le parler vrai»?3, Chaque texte
est court, économique, voire lapidaire: seul le deuxiéme comporte une

23 Michel Rocard se trouvait en infériorité dans les sondages, on ne savait pas
encore s’il serait candidat aux élections présidentielles. L’étiquette de gauche est le
nom d’un Club fondé par lui alors qu’il était ministre de I’ Agriculture, ¢f. Le Monde
du 23 septembre 1987.



ARGUMENTATION ET VALEURS 171

forme subordonnée. Trois d’entre eux sont écrits sur le méme schéma, a
savoir une assertion rapportant une opinion suivie d’une question. Chacun a
un theme différent, deux seulement désignent explicitement le signataire par
un pronom «je».

Le repérage de la facon dont sont transmises les valeurs impliquées par
ce discours est complexe. Lire un texte met en jeu un ensemble d’opéra-
tions>* combinées en procédures et stratégies, rendant «visible» un certain
«monde» représenté dans notre interprétation: quelqu’un parle, on nous
parle; nous identifions ce dont il est question, ce qui est fait, jusqu’a croire
ce qui en est dit ou vouloir ce qui est a faire. Lorsqu’il n'y a pas de diffi-
cultés de lecture, cette schématisation opere en simultanéité. L’analyse
distingue par contre différents plans de fonctionnement du langage ou
d’opération symbolique. Outre (1) I'univers historique dans lequel le
dicours apparait comme un événement, on verra a partir de traces
textuelles, en (2), comment une argumentation assure sa force dans un envi-
ronnement interactionnel en opérant avec des valorisations, comment elle
fait appel a des normes de validité transsubjectives et a quel type (symétrie
ou non) appartient la communication qu’elle promeut, enfin comment elle
construit le «monde» de ses objets.

Au niveau historique, ces textes font partie d’ensembles de textes, ils
consistent en un événement et en une action (signée) situés parmi des
ensembles d’événements et d’actions formant une conjoncture donnée.
L’action discursive vise des effets persuasifs: créer, modifier ’opinion et
déclencher des actions. Sa force dépendra des moyens mis en jeu pour
I’adapter au tissu d’interactions entre textes, événements et actions formant
cette conjoncture. Dans les textes qui nous intéressent, aucune trace n’in-
dique la place qu'y occupe leur auteur. Car qui les a é€crits? Leur «sujet»
s’est par contre inscrit comme une «personne» par sa signature et dans les
occurrences du pronom «je»; 1'étiquette «convaincre» permet aux initiés de
I’identifier. On ne sait rien non plus du but visé que seule une connaissance
de la situation permet d’expliciter: «Votez pour moi si cela se présente!»

A ce niveau, c’est de la place occupée par différents lecteurs dans cette
conjoncture, des connaissances et des valeurs qu’ils partagent, que le
discours tire son efficacité en tant qu’acte de propagande. Savoir quels
effets cet événement et cette action ont eu a I’époque sur la France
profonde releve de I'enquéte sociologique et historique. Par contre, le

24 BoreL M. J.. Grize J. B., MIEVILLE D., Essai de logique naturelle, Berne,
Lang, 1982.



172 MARIE-JEANNE BOREL

sémiologue pourra prendre pour objet d’enquéte les moyens symboliques
que le discours met en ceuvre.

Repérés a leurs traces textuelles, le traitement des connaissances que la
production de ce discours rappelle aux lecteurs, les valorisations qu’il opere
et les normes auxquelles il fait appel pour réaliser sa finalité se distribuent

sur trois plans®.

2.1. «Rhétorique»

Ce plan est celui ou le producteur contrdle la mise en forme matérielle
du texte pour assurer sa lisibilité et sa recevabilité. Le choix d’une langue
ou celui d’un niveau de langue, par exemple, y sont significatifs mais aussi,
pour l'écrit, sa disposition spatiale. Intervient aussi la question du style.
Celui de notre exemple frappe: le texte veut étre lu, le message retenu; il
veut séduire, mais pas n’importe qui. Les phrases lapidaires sont I'indice
d’une stratégie de publiciste, mais certains lecteurs (dont je suis) trouveront
quelque chose de pascalien a ces phrases précises qui disent le plus avec le
moins de mots, et surtout au procédé de la question rhétorigue: un «ethos»
se montre déja dans la forme méme des phrases.

La question rhétorique fournit un bon exemple d’un mécanisme de
valorisation. Avec ce dispositif textuel, on a quitté 1’étude des conditions
réelles d’une interaction effective du texte dans la conjoncture électorale
pour entrer dans le «monde» qu'un discours construit ou schématise pour
des lecteurs dont il structure un ensemble possible. Ce monde n’est pas
seulement constitué de choses mais de personnes, en relations mutuelles,
pour qui ces choses importent et ont de la valeur. Un certain type d’interac-
tion, qui n’est plus réelle mais symbolique, est donc produit par le discours.

Ce genre de question sert d’instruction permettant au lecteur d’entrer
dans une forme de communication. En identifiant une question rhétorique,
on sait (la connaissance est linguistique) que, d’une position de lecteur, on
passe a celle de répondant potentiel. Mais on sait aussi (d’un savoir culturel
et social cette fois) qu’en répondant on se transforme aussitdt en un interve-
nant dans un conflit, en tant que complice d’une theése que soutient celui
qui pose la question et qui contredit une affirmation attribuée aux «autres»,
les adversaires. Proche de I’exclamation et ouverte a |’ironie, une question

25 BoreL M. J., «Plans du discours», Revue Internationale de Philosophie, 155,
n° 4, 1985, pp. 401-412. Un «plan» est un lieu de planification pour le
producteur/lecteur et un niveau d’analyse pour le sémiologue.



ARGUMENTATION ET VALEURS 173

rhétorique n’est en effet pas une «vraie» question qui laisserait le choix:
«Deux millions et demi de chémeurs, ¢a vous fait sourire?» Dites oui ou
souriez et vous étes soit idiot, soit malveillant, soit les deux a la fois! Vous
vous déconsidérez comme ceux qui prétendent que ce n’est pas sérieux.

La question rhétorique implique donc un lecteur potentiel dans une
forme symbolique de communication dans laquelle des partis sont divisés
au sujet de ce qu’il faut faire, par la complicité qui sépare un clan d’un
autre. Elle est I'arme du polémiste mettant en scéne une piece ol des
acteurs sont placés selon des oppositions de valeurs. On peut grice a sa
seule opération — donc sans faire appel au raisonnement — dénoncer une
these adverse en dévalorisant ceux qui pourraient la soutenir. Persuader le
lecteur que «Vous ne pouvez pas étre comme eux!» est un but médiat de
cette argumentation, un moyen utilisé en vue du but pragmatique de I'entre-
prise («Votez pour moil»). Sa forme renseigne corrélativement sur
|’«ethos» du locuteur: «Je suis différent d’eux, et nous ne devons pas, vous
et moi, avoir les mémes valeurs qu’eux», ainsi que sur la nature de la rela-
tion de communication symbolisée qui est symétrique. L’image montrée de
ce rapport le veut différent d’un rapport de propagande dans lequel le déco-
dage ne serait qu’inverse. Mais c’est toujours un rapport qui s€pare et qui
exclut.

2.2. «Dialectique»

Les étiquettes «convaincre» et «le parler vrai» qui accompagnent les
textes servent également d’instructions de lecture en un plan ol se contrdle
la vraisemblance du discours®®. Ces étiquettes fournissent un contexte aux
phrases du message. Elles aussi placent les agents de la communication
dans une certaine relation, mais en schématisant un autre type de relation,
car il s'agit cette fois d’une forme dialectique d’argumentation, et non plus
de cette forme polémique qu’on vient de voir, induite par les questions
rhétoriques. Dans la stratégie persuasive, le discours utilise donc d’autres
moyens que |'«ethos» éristique. Dans I'«ethos» dialectique, ce sont au
contraire les faits et la sincérité du témoignage («parler vrai») qui préva-
lent, de méme que la preuve objective («convaincre»). Une norme de véri-
diction et de validité rationnelle est expressément désignée et implicitement
opposée a son absence chez les «autres»: dans la seule persuasion, seules
efficacité ou utilité I'emportent. En désignant cette norme, le discours
montre qu’il se démarque du jeu oli, pour gagner, tous les moyens sont
bons.

20 Aristote dit que «Le vrai et ce qui lui ressemble relevent de la méme faculté»,
ils supposent «semblable habitus», Rhe. 1355a, 15-18.



174 MARIE-JEANNE BOREL

Pourtant, et semblable en cela au précédent, ce nouveau dispositif
sépare lui aussi parmi les lecteurs, pour réunir ceux qu’il implique dans ses
valeurs. La référence aux normes de raison apparait ainsi paradoxale,
puisque la séparation des partis se fait au nom d’un appel a I’universalité
qui renvoie a la totalit¢ du genre humain. On a donc visé un universel,
mais incarné dans un particulier: le «nous» auquel s’allie le «je» du signa-
taire continue d’étre exclusif.

La forme de cette situation symbolisée de communication a pourtant
une caractéristique nouvelle: par les valeurs mémes qui s’y incarnent, elle
oriente vers un objet a propos duquel se pose un probléme de connaissance.
En appeler a la vérité et a la raison, en effet, c’est intéresser le lecteur,
d’emblée et comme transitivement, non plus seulement aux clans auxquels
il peut appartenir, mais a des choses qu’il lui importe de comprendre, non
seulement a prendre le bon parti, mais aussi a affronter de fagon sensée ce
qui est. Ici, ’'argumentation contribue a la connaissance: bien qu’en action,
le lecteur est induit a exercer son jugement.

Dans le deuxieme texte sont décrites diverses attitudes liant des valeurs
d’action concernant la vérité des choses. On observe le méme schéma de
résolution de probleme dans les trois autres textes: deux positions en
rapport d’incompatibilité ont pour enjeu 1’évaluation objective d’un projet
d’action politico-économique. Articulé dans la forme de la question du plan
rhétorique, et engageant une délibération dans le cadre d’un rapport
moyen/fin, on a ce dispositif interpellatif:

Etant donné p, admettez ¢ mais pas non q..., sinon vous devrez accepter
non p,..., ce que vous ne voulez pas!

Tres économique, il se fonde sur une forme d’inférence telle qu’on n’en
peut que refuser les prémisses (et il ne faut pas!) si la conclusion n’est pas
acceptée, en prenant alors pour faux ce qui est vrai, ou pour bien ce qui est
mal; ¢’est une forme de réfutation par I’absurde basée sur la contraposition.
On aurait donc 1a un schéma «quasi logique» d’argument dans la typologie
de Perelman?’, puisque la contraposition est une loi de la logique du vrai et
du faux. En fait cet argument se présente comme tout a fait logique dés que
I’on adhére aux normes dialectiques de coopération et de sincérit€
desquelles instruisent les étiquettes encadrant chaque texte. Ces normes
obligent a accepter le principe de non-contradiction sans lequel il n’y aurait
méme pas de discours. La forme de I’argument obéit aux lois de la logique
des propositions.

27 PERELMAN, op. cit., pp. 259 sqq.



ARGUMENTATION ET VALEURS 175
2.3. «Ontologie»

Outre ces deux plans impliquant valeurs et préférences dans leurs
procédures, ou types de formulations, schémas de communication,
probléemes a résoudre indiquent comment entendre ce qui est dit, il reste a
considérer le plan de la construction des informations traitées, de ce que
I’on dit des choses.

On peut observer deux isotopies: celle des themes du chomage, de I’in-
flation et de la dette extérieure, tous dévalorisés mais cependant importants;
en contraste, sourire, charme, petites phrases et bons mots, ayant apparem-
ment de la valeur, sont en fait peu «sérieux». Par un chiasme sur la
premiere, le discours a construit cette seconde isotopie en tant que futile, et
le «monde» schématisé€ contient ainsi deux «macro-objets» de valeurs oppo-
sées. Le contenu des informations (objets et prédicats) prend son sens dans
la transformation que le discours opere des relations (non dites) entre
savoirs et valeurs «préconstruites» chez les lecteurs: le négatif est devenu
important et le positif futile.

En attachant des déterminations a ses objets, le discours les insere donc
dans une structure sur laquelle peut s’appuyer |’argumentation: ici, il vaut
mieux ne pas rire quand les choses sont a la fois graves et dignes d’intérét.
La tradition rhétorique a appel€ «lieux» ces relations fondées notamment
sur des €chelles de préférence. Attribu€es aux choses du monde — fonction-
nant comme des lois de I’étre et du paraitre plutot que du connaitre —, elles
gouvernent aussi la logique des objets du discours, mais cette fois dans leur
contenu. Dans nos ontologies «naturelles» la cause, par exemple, est préfé-
rable a I'effet, la fin aux moyens, 'essence a l'accident; inversement,
I’image est subordonnée a son modele et la trace a ce qu’elle indique. Ces
lois ou régles sont extrémement diverses dans leur portée et leur abstrac-
tion; leur pertinence et leur permanence varient selon les discours, les
domaines, les traditions, les savoirs, car elles formulent un état de nos idéo-
logies (ou de nos idéaux) davantage que de nos connaissances.

Pour s’adresser au «logicien» qui pourrait étre en chacun de nous, une
argumentation doit donc d’abord montrer qu’elle s’adresse a un genre parti-
culier d’auditoire en excluant du champ de la relation spécifique de
communication qu’elle veut établir tous ceux pour lesquels les normes du
«parler vrai» et du «convaincre» n’ont pas cours. Pourtant, le message
(I’idéal) que ces affiches veulent transmettre n’est-il pas, en un sens, celui-
ci: que la capacité critique et l'action guidée par la raison devraient



176 MARIE-JEANNE BOREL

demeurer un trait distinctif de I’«<humain» en soi, dans I’espéce humaine?
Ainsi lu, ce message est évidemment paradoxal, puisque (1) son objectif
est de déclencher une action partisane (dans une conjoncture historique),
(2.1) au moyen d’un coup de force persuasif (rhétorique), (2.2) qui fait
appel a un «universel» (dialectique) pour résoudre un probleme, (2.3) lequel
est pos€ par les choses telles qu’elles sont et telles qu’elles ont un sens.
Mais ce paradoxe n’est-1l pas au cceur de toute argumentation?

Conclusion

On aura saisi avec quelle complexité de plans procéduraux nos «logi-
ques naturelles» sont mises a contribution dans la lecture de textes pourtant
pauvres en traces matérielles. On aura vu aussi que des valeurs peuvent étre
indiquées (et interprétées) sans étre dites, incarnées a un niveau «profond»
du discours, ou dans des gestes, des intonations; ou dans des mises en
page...

Cette possibilité existe aussi lorsqu’un discours n’est pas de propa-
gande, ou lorsque son objectif n’est pas «délibératif» au sens qu’Aristote
donnait a ce mot (débattre d’une décision politique utile a ['avenir). Reve-
nons au philosophe dont je parlais en commencant, qui se pose un
probleme d’ordre théorique et dont le discours ne schématise pas d’autres
«ethos» que celui du «sujet critique» qui s’exprime en vue du vrai... mais
qui argumente. Sa logique est aussi celle du «convaincre», mais pour réflé-
chir et trouver plutdét qu’agir. Par exemple, une question rhétorique peut
servir maintenant non plus a diviser des clans, mais a engager le lecteur sur
la bonne piste qui meéne a la vraie solution, en I’empéchant de s’égarer a
chercher d’autres solutions possibles: «Les valeurs en soi ne sont-elles pas
autre chose que des ‘biens’»? La situation de communication schématisée
au plan rhétorique n’est alors plus polémique, elle renvoie d’emblée aux
normes dialectiques selon lesquelles on doit justifier sa prétention de fagon
véridique et raisonnable. En posant la question, on laisse seulement
entendre que la justification a déja été fournie, ou qu’elle doit I’étre encore.
De méme, quelque rigoureuse que soit une preuve, le schéma dialectique de
la justification aura toujours cette forme: «A est-il vrai? Oui, car si B alors
A et B sont vrais; donc A est bien vrai. CQFD», qui est celle d’une situa-
tion symbolisée de recherche interactive de vérification. La preuve par 1’ab-
surde n’est qu'une variante de ce schéma: supposons que A ne soit pas
vrai! Mais n’importe quel sophisme aussi, quoique la pierre de touche se
situe dans ce que I’on est capable de montrer du lien entre la theése et sa
raison — donc dans I’idée de «conséquence».

Enfin, exprimé dans une langue commune, le discours de notre philo-
sophe n’a nulle part été «purement formel». En thématisant certains objets,



ARGUMENTATION ET VALEURS 177

il a renvoyé a nos ontologies naturelles, en postulant chez son auditeur
certains savoirs, valeurs et criteres. Il aura joué de certaines «images»
culturellement prégnantes dont I'intervention dans les prémisses de son
raisonnement auront suffi a faire adhérer a ses conclusions. Certains objets
sont plus intéressants, moins «quelconques» que d’autres dans nos champs
d"attention. Certains sont des prototypes de tout un ensemble d’analogues...
On sait que la logique formelle ne permet d’évaluer que la forme des résul-
tats de 'activité de recherche et non les connaissances en devenir, dont le
propre est qu’on ne sait justement pas, maintenant, ce qu’elles vont étre
exactement... Ici, les inférences qui généralisent, ou celles qui idéalisent ne
sont plus ni inductives, ni déductives. Le discours «configure», il invente
une figure intelligible et vivable du monde dont nous sommes une partie.

Les formes du «parler vrai» sont donc diverses. Connaissance et
communication ont inévitablement partie liée dés qu’il y a argumentation,
donc parole. Les deux visées cohabitent, mais elles peuvent se confondre
ou se séparer selon l'action que I'on meéne ou selon le langage que I'on
parle, a qui et pourquoi faire, et selon la période de I’histoire. Notre culture
témoigne selon moi de deux herméneutiques qu’il est nécessaire de ne pas
confondre et dont il faut essayer de réfléchir I’articulation.

1. L’une est une herménecutique du symbole. L’argumentation-preuve,
les normes du «convaincre» s’y réferent, car le mouvement de la preuve
cherche a s’établir comme un processus indépendant autant que possible de
la temporalité existentielle, des urgences de I’action et des désirs personnels
en visant les structures atemporelles d’un objet. La science dépend de la
possibilité de penser un invariant objectif. La vérité est un «objet», dira
Frege, et la logique, une quéte des lois de I'«€tre vrai» indépendantes de
nos représentations autant que de I’allure phénoménale des choses maté-
rielles. Dans le domaine de la science, le Vrai est préférable, car il n’y a
pas de lois de I'étre faux: «Ex impossibilis (falsum) sequitur quolibet»!
Mais dans les mondes que schématise la science aujourd’hui, «nous» ne
figurons plus immédiatement comme agents. Tout «transcendantal» qu’il
soit (au sens médiéval du terme), le Vrai ne s’identifie plus sans problémes
au Beau et au Bien.

2. 1l existe une seconde herméneutique, celle du dialogue ou de la
communication. Elle est impliquée dans I’argumentation-interaction, elle ne
cesse d’engager la temporalité existentielle et sociale des valeurs de I'action
avec l’enjeu d'un universel intersubjectif. «Parler vrai», «convaincre»
engage ici autrement dans la Raison que ne le fait la preuve a I'égard de la



178 MARIE-JEANNE BOREL

structure des choses qu’elle vise. Il n’importe plus tellement de montrer
avec conséquence que, pour notre connaissance, le chomage ne fait pas rire.
L’essentiel est que, dans le rapport intersubjectif, on n’ait plus le droit de
dire que le chdmage fait rire, ce jugement devant étre rendu impronongable.
Dans les normes d’évaluation qui comptent ici, nous sommes agents des
situations qui sont évaluées, et ce fait apparait dans la formule du critére
critique que nous appliquons. «Agis de telle sorte que la maxime de ta
volonté puisse en méme temps toujours valoir comme principe d’une légis-
lation universelle»2®,

Distinguer entre ces deux herméneutiques dans nos discours est une
condition nécessaire pour faire la part de ce qui est et de ce qui tient & nous
dans les entreprises que nous menons et dans la connaissance que nous
prenons du réel... Toute science doit opérer cette discrimination, y compris
I’étude sémiologique et anthropologique du discours, bien que la différence
ne soit pas aisée a maintenir lorsque le domaine d’une science consiste en
symboles et en significations: c’est le sort des sciences humaines. On peut
aussi les confondre. Dans ce cas, on obtient de la métaphysique en prenant
un universel pour un invariant. Inversement, on tombe dans 1'idéologie en
attribuant a un invariant les caractéres d’un universel. Seule la réflexion
critique est a méme de distinguer entre ces herméneutiques en les conce-
vant dans leurs articulations au sein des diverses spheres de la culture.
L’une n’est pas sup€rieure a I’autre a priori ou en soi, car elles se nourris-
sent I'une de I'autre dans les ceuvres humaines o leur différentiation reste
encore et toujours a réaliser.

28 KANT, Critique de la raison pratique, Paris, Gallimard, La Pléiade, p. 643.



	Argumentation et valeurs

