Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 2

Artikel: La mise en question des valeurs en théologie
Autor: Widmer, Gabriel-P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381438

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 131-146

LA MISE EN QUESTION DES VALEURS
EN THEOLOGIE!

GABRIEL-PH. WIDMER

Résumé

Pour se conformer a [’Evangile du Royaume, le paulinisme conteste radi-
calement la portée rédemptrice que le judaisme et I'hellénisme reconnais-
sent aux valeurs, celle de «justice» en particulier. Sa relecture conduit le
théologien a radicaliser la crise des valeurs ouverte par la civilisation
techno-scientifique sans étre tenté, comme ses prédécesseurs, par les
disgrdces de ’éclectisme axiologique.

Introduction

Au lieu de partir de ’examen du réle et de la place des valeurs en
théologie, pour en étudier les modes de production et de transmission
dans les Eglises, je pose une double question comme préalable de cet
examen: quand le christianisme est fidele a I’Evangile, n’est-il pas conduit
a mettre en crise les valeurs en cours, et I'une des tiches de la théologie
n’est-elle pas de réfléchir sur les conditions de cette crise?

C’est une banalité de dire que I'on s’interroge sur les valeurs, quand
elles sont contestées et dévaluées. Ainsi les coups du marteau avec lequel
Nietzsche brisait les «tables de la loi», causeérent-ils une onde de choc qui
s’amplifia et qui plongea le XX° siecle dans la barbarie. Au nom des
valeurs de la culture et des intéréts de la science, les dictateurs ont fait
incarcérer, torturer, massacrer avec une cruauté et une sauvagerie inimagi-
nables, et les idéologues ont déclenché des guerres et des révolutions
monstrueuses. Ensemble, ils ont démultiplié les forces instinctives et
démoniaques de la volonté, en la soustrayant, par la force de la propa-
gande, au contrdle de I’intelligence; ils ont rendu la raison démente par la
démesure de leurs ambitions. Aujourd’hui, I’humanité se libére, mais a
quel prix et pour combien de temps, du joug de cet dge d’airain.

' Conférence prononcée a Dorigny le 11 janvier 1990, dans le cadre de la
Semaine interdisciplinaire organisée par la Faculté de théologie de I'Université de
Lausanne.



132 GABRIEL-PH. WIDMER

Inspiré par Dionysos, Nietzsche sonnait le glas du Dieu biblique qui
trépassait, parasit€ par 1’absolu platonicien de I’étre et de la valeur, et
donc privé de sa vigueur. Mais, illuminé par Zarathoustra, le méme Niet-
zsche proclamait 1’évangile de 1I’«<homme supérieur» qui 1’appelait a créer
de nouveaux dieux. Ce glas et cet appel retentissent sourdement aujour-
d’hui plus encore qu’hier.

Nietzsche arrachait les masques de la civilisation; sous ses fards, il
diagnostiquait les syndromes de la décadence qu’avivait 1'invasion des
barbares. Les valeurs de la religion, de la morale et de 1’art contemporains
camouflaient, a ses yeux, la dégénérescence de ’homme moderne et de la
fatalité de 1’éternel retour des avortons et des larves. ‘

Nietzsche ne voyait qu’une issue a ce nihilisme moderne: en accélérer
les forces antagonistes. Celles de la destruction liquideront définitivement,
croyait-il, le spiritualisme platonico-chrétien dont la religiosité, le mora-
lisme et I’esthétisme auraient di sauver I'Occident, alors qu’ils 1’asphy-
xiaient; celles de la création inventeront des tables de la loi, des
esthétiques et des dieux nouveaux.

L’histoire a-t-elle répondu a l’attente de Nietzsche? Depuis un siccle,
des explosifs plus destructeurs que le marteau de Nietzsche ont sapé les
valeurs traditionnelles de la civilisation occidentale, tandis qu’a 1’horizon
se profilent les dieux nouveaux avec leurs tables de la lo1 et leurs esthéti-
ques.

En préchant et en interprétant la «parole de la croix», I’Evangile, les
Eglises et les théologiens ont-ils mis en crise les valeurs ou se sont-ils
efforcés de les défendre? Pour répondre a cette question, je fais d’abord
une retractatio a la maniére de saint Augustin, c’est-a-dire une révision de
mes réflexions antérieures sur les valeurs. Ensuite, j’esquisse une réponse
a ma double question, en examinant le modele axiologique que Paul met
en ceuvre; car ce modele me parait exemplaire, par sa rigueur et par sa
cohérence, d’une conception chrétienne de la création et de la transmis-
sion des valeurs. Enfin, j’applique ce modele a la valeur de «justice».

1. Déplacements et décentrements

Comme J.-Cl. Piguet, je suis entré en philosophie, vers 1940, par la
porte qu’ouvraient devant nous les gardiens du palais des valeurs. Pour
nous protéger des blessures et du désespoir des années d’obscurcissement,
ils nous laissaient dans l'ignorance de ce que ce palais masquait: les
camps d’extermination et les goulags dans lesquels, par haine et par
mépris des valeurs humanistes, les tyrans enfermaient et faisaient assas-
siner des hommes, des femmes et des enfants. Par contre, pour nous
encourager a philosopher, ils nous montraient comment et pourquoi les



LA MISE EN QUESTION DES VALEURS EN THEOLOGIE 133

théories des valeurs pouvaient et devaient remplacer les ontologies classi-
ques, qui s’étaient écroulées sous les coups de butoir du savoir positif. En
effet, depuis prés d’un demi-siécle, ceux des penseurs qui se tenaient pour
responsables de la transmission de I’héritage philosophique s’efforgaient
de construire des axiologies avec un zele et avec une persévérance que les
catastrophes de la Premiere, puis de la Seconde Guerre mondiale, avec
leurs conséquences, ne parvinrent pas a ébranler.

Ces portiers portaient les livrées de 1'idéalisme critique d’un Brunsch-
vicg, du spiritualisme d’'un Miéville ou d’un Reymond, celles de la
«philosophie de I’esprit» des Lavelle, Le Senne, Marcel, et de leurs
mentors, Bergson, Blondel, Berdiaeff, Scheler, entre autres. Je cite leurs
noms, parce que leurs ceuvres connaissent un regain d’actualité aprés un

séjour relativement long au purgatoire?.

Mais, sur le seuil de ces antiques palais rénovés qui servaient alors de
demeures a la philosophie, des personnages, inquiétants et menacants, se
dressaient devant les gardiens. Les existentialistes, toutes chapelles confon-
dues, et les marxistes de toutes obédiences — c’est d’eux surtout qu’il
s’agissait — faisaient front a nos maitres; ils contestaient radicalement
leurs enseignements magistraux, en critiquant leurs méthodes, leurs points
de vue et leurs objectifs: «Ces maitres, a vos yeux, loyaux et dévoucs,
scrupuleux et honnétes, nous susurraient-ils, vous enferment, en fait, dans
un palais des glaces, ils vous dupent avec le miroir des axiologies et vous
€garent en sollicitant votre collaboration». Mais, de leur cOté, les portiers
nous exhortaient, si nous voulions entrer dans leur palais (et nous le dési-
rions), a résister aux boniments de ces prétendus «nouveaux philosophes»,
et a nous défier de leurs prophéties sur la faillite prochaine des philoso-
phies des valeurs et d’un humanisme nourris des classiques et des roman-
tiques.

2 Parmi les auteurs dont les ceuvres connaissent un regain d’actualité et font
aujourd’hui I'objet de recherches, je signalerai de Louls LAVELLE, son Traité des
valeurs, 2 tomes, Paris, PUF, 1951, 1955, un ouvrage de référence, de RENE LE
SENNE, Obstacle et valeur, Paris, Aubier, 1934, de GABRIEL MARCEL, Etre et avoir,
Paris, Aubier, 1944, de MAX SCHELER, Der Formalismus in der Ethik und die
materiale Wertethik, traduit en frangais par Maurice de Gandillac, sous le titre de Le
Jormalisme en éthique et I'éthique matériale des valeurs, Paris, Gallimard, 1955,
auxquels j'ajoute les ouvrages suivants qui ont joué un rdle important dans les
recherches sur les valeurs, de EUGENE DUPREEL, Esquisse d’'une philosophie des
valeurs, Paris, F. Alcan, 1939, et de RAYMOND POLIN, La création des valeurs —
recherches sur le fondement de ['objectivité axiologique —, Paris, PUF, 1944, La
compréhension des valeurs, Paris, PUF, 1945, Du laid, du mal, du faux, Paris, PUF,
1948,



134 GABRIEL-PH. WIDMER

A droite de la porte du palais de la philosophie, s’ouvrait celle qui
conduisait au temple de la théologie. Une 1égere paroi coulissante facilitait
le passage de 1'un a I'autre. Ce qui explique qu’Arnold Reymond dirigeait
les théses des fréeres Burnier, celle d’André sur le jugement de valeur
moral chez Ch. Secrétan, celle d’Edouard sur le jugement de valeur théo-
logique®. Qui voulait accéder a la maitrise en philosophie ou en théologie,
devait obtenir un laissez-passer muni du sceau «axiologie», apposé par
I’«Ecole de Lausanne» comme on la nommait. C’est ainsi que Miéville
inspira la these de J.-Claude Piguet et Reymond dirigea la mienne*. Notre
dette de reconnaissance a leur égard demeure d’autant plus grande qu’ils
nous apprirent le dur métier de penser par soi-méme au .temps ou la
propagande infectait toute pensée.

Pourtant, I’ére des axiologies entrait dé¢ja dans son déclin. Les
diagnostics des «maitres du soupgon», Kierkegaard, Marx, Nietzsche,
Freud et Cie, se vérifiaient avec plus ou moins de pertinence durant la
«guerre froide» des années cinquante.

Entre 1960 et 1980, le structuralisme en France et les philosophies
analytiques dans les pays anglo-saxons réfutaient toute théorie qui sentait
sa métaphysique de prés ou de loin: les philosophies des valeurs, I’exis-
tentialisme et le marxisme. On confirma le constat du déceés de Dieu et
celui, plus récent, du sujet en tant que personne. On démonta le méca-
nisme du «krach» des valeurs qui, croyait-on, annongait la fin prochaine
du conflit des idéologies. On justifia les succes de la civilisation techno-
scientifique des savants et des ingénieurs, des politologues et des écono-
mistes, par leur universalité et leur efficacité. On conféra aux sciences
humaines leur statut de savoir positif en les détachant de la sagesse qu’on
reléguait dans la sphere des valeurs, c’est-a-dire dans celle des croyances.

Mais, des les années quatre-vingt, on se mit a douter du bien-fondé de
cette relégation de la sagesse. On commengait, en effet, a confronter, mais
sur d’autres bases qu’auparavant, d’une part, la pensée scientifique et la
savoir positif, et, d’autre part, la pensée mythique et la connaissance reli-
gieuse. Pour découvrir les structures communes et différenciées de ces
modalités de la pensée, on réétudiait 1’histoire des civilisations, celle des
religions et celle des sciences en particulier, dans laquelle les structura-

3 Cf. A. REYMOND, Philosophie spiritualiste, 2 volumes, Lausanne-Paris,
F. Rouge - J. Vrin, 1942; ANDRE BURNIER, La pensée de Charles Secrétan et le
probléme du fondement métaphysique des jugements de valeur moraux, Neuchatel,
P. Attinger, 1934; EDOUARD BURNIER, Révélation chrétienne et jugement de valeur
religieux, Lausanne, F. Roth, 1942,

4 Cf. J.-CLAUDE PIGUET, Découverte de la musique — essai sur la signification
de la musique —, Lausanne, L. Geneux, 1948, GABRIEL-PH. WIDMER, Les valeurs et
leur signification théologique, Neuchitel - Paris, Delachaux et Niestlé, 1950.



LA MISE EN QUESTION DES VALEURS EN THEOLOGIE 135

listes et les philosophes analytiques s’étaient contentés de chercher les
¢léments d’une archéologie du savoir.

Aujourd’hui, ces investigations sur les origines et les développements
des civilisations se poursuivent griace aux ressources de la civilisation
techno-scientifique. Elles tiennent donc compte de la mentalité qu’elle
engendre, et freinent ainsi les €lans des inconditionnels d’un retour aux
sources. Car, comme aucune autre, cette civilisation dispose de moyens
considérables en savants, en capitaux et en outillages; son expansion
foudroyante suscite des réactions diverses: violentes, elles renforcent les
tendances intégristes 1a ou les mentalités archaisantes et la pensée tradi-
tionnelle sont encore vivantes; feutrées, elles inspirent des syncrétismes la
ou l'on veut croire que I’humanisme scientifique rejoint les aspirations
religieuses.

Ces réactions font courir un péril a la raison en brouillant ses usages
théorique et pratique, comme les avaient définis la philosophie des
Lumieres et le criticisme. Dans le retour en force de 1'occultisme sous
toutes ses formes, la plupart des philosophes discernent des menaces de
régression pour la raison; la civilisation techno-scientifique y est d’autant
plus exposée que ses déséquilibres la rendent instable. Pour neutraliser ces
risques, les philosophes démythisent la raison. En s’exercant, la raison
développe son pouvoir de s’auto-limiter qui la fait étre ce qu’elle doit
étre; et, de ce fait, elle démystifie les prétentions totalitaires du savoir
positif. Mais il est des domaines, comme ceux de I’art, de la religion et
de la morale, ou la raison peut difficilement par elle-méme définir ses
limites.

Les heurts entre les tendances, toujours trés actives, a la sécularisation
et celles, non moins agissantes, au retour du sacré, peuvent engendrer
scepticisme et indifférence. L’instauration d’une civilisation techno-scienti-
fique s’appuie, en effet, sur un pragmatisme laiciste qui privatise toutes
les valeurs autres que celles de la technique et de 1’économie. Mais cette
limitation apparait comme d’autant plus contestable pour la société sécula-
ris€ée qu'un nombre croissant de ses membres aspirent & un idéal et a un
absolu.

Cette situation était déja, mutatis mutandis, celle de Kant, I'un des
fondateurs de 1’axiologie moderne. Admettons avec lui que, si la sphere
des valeurs concerne seulement la personne humaine, son autonomie et sa
dignité, la moralité de ses actes et son sentiment du goiit, ainsi que le
regne des fins, tout ce qui reléve de 1’économie, lui demeure, par contre,
extérieur. Il serait alors incorrect de parler de «valeurs économiques» et
de «valeurs technologiques», comme il serait déplacé d’assimiler ces
dernieres a des «valeurs inférieures», parce que les biens auxquels elles
correspondent satisferaient les besoins vitaux de ’homme. Et pourtant, il
faut le souligner, quitte a étre en désaccord avec Kant, le créateur de



136 GABRIEL-PH. WIDMER

valeurs — I’homme ou la société — ne peut pas se passer de ces biens.
Il en use comme des moyens non seulement pour vivre, mais aussi pour
viser et actualiser les valeurs «supérieures» et «désintéressées»: le vrai, le
bien, le beau, le saint et la sacré. Il leur confeére donc une valeur en vertu

de leur finalité: contribuer a la poursuite des fins idéales que 1’homme
consideére comme absolue.

Dans la recherche d’un nouvel humanisme, qu’attend-on du christia-
nisme? Pour donner une réponse toute provisoire a cette question, il
convient d’abord de mesurer I'impact de 1’Evangile, comme la parole de
la croix, sur la problématique des axiologies, ensuite d’examiner la possi-
bilité de mettre en relation les valeurs désintéressées et les ‘valeurs utili-
taires. Je ne traiterai que du premier objectif>.

2. La parole de la croix et la problématique axiologique

Pour faire bref, je m’en tiendrai 4 I’exemple de Paul® qui met 2
I’épreuve les problématiques des axiologies juive et grecque, a partir de sa
perception du temps telle que la foi et ’espérance la renouvellent’. Paul
constate, en effet, que depuis la passion et la résurrection de Jésus, le
«temps est écourté» (1 Co 7.29a). L’imminence du jugement de Dieu et la
proximité de la venue du Christ vainqueur raccourcissent la durée entre le
présent et la fin de I’économie actuelle. L’ouverture de la crise finale
produit une tension entre 1’état de choses actuel et celui qui, a venir, le
transforme déja maintenant, mais de maniere cachée. Les enthousiastes de
Corinthe croient échapper a cette épreuve de la foi, en s’adonnant & une
gnose mystique; pourtant, dans le temps intérimaire, Paul le leur rappelle,

> Les recherches concernant les rapports entre les valeurs dites «désintéressées»,
celles de I’art, de la religion, voire de la morale, et celles qui présentent un caractere
«utilitaire» ou «contractuel», ne peuvent se poursuivre que dans un travail
interdisciplinaire.

 Paul concoit des «modeles» qui tiennent compte de la situation de ses
correspondants et des problémes qu’ils lui posent. Celui qu’il met en ceuvre dans les
premiers chapitres de la /I aux Corinthiens présente une cohérence toute particuliére
pour celui qui se place dans son centre de perspective: I'élection divine qui fait de
Dieu seul le juste Juge des hommes, de leurs ceuvres et de leurs sagesses. Il y a une
adéquation remarquable entre le discours que Paul tient a propos des valeurs et ce
que Dieu lui révele de son dessein a leur sujet.

’ Le temps qui, pour la pensée biblique, est une création de Dieu, constitue, en
partie, les relations de dépendance et d’appartenance qui définissent le statut de
I’homme devant Dieu, les autres et le monde: le temps de la patience de Dieu
remédie au temps qui mine la vie de I’homme «charnel», le temps de la grice divine
conditionne la naissance et la croissance de ’homme «spirituel». De méme, c’est
aussi, en partie, par le temps que Dieu, en le modulant, régit et modifie 1’histoire.



LA MISE EN QUESTION DES VALEURS EN THEOLOGIE 137

le croyant ne peut connaitre qu’un Christ crucifié, la foi ne peut pas se
transformer en vision, ni I’espérance en possession.

Cette «condensation» du temps a la fin de I’histoire modifie la situa-
tion de I’homme dans le monde et la conscience qu’il en prend. Les liens
qui attachent I’homme a ses sentiments, a ses biens et aux autres, se rela-
chent et perdent leur caractere conventionnel et normatif. La crise finale
impose aux croyants une attitude de détachement — d’un détachement
modéré, et non d’un renoncement total, encore moins d’une résignation
passive — a 1’égard de ces liens dorénavant frappés de précarité: «Désor-
mais que ceux qui ont une femme soient comme s’ils n’en avaient pas,
ceux qui pleurent comme s’ils ne pleuraient pas, ceux qui se réjouissent
comme s’ils ne se réjouissaient pas, ceux qui achetent comme s’ils ne
possédaient pas, ceux qui tirent profit de ce monde comme s’ils n’en
profitaient pas vraiment» (v. 29b-31). Car, si «la figure de ce monde
passe» (v.31), les normes et les principes d’évaluation qui régissent la
société changent aussi.

Face a ce bouleversement, il n’y a, pour Paul, de stable que le Christ,
puisque Dieu I’établit comme 1'unique assise de la nouvelle économie:
«quant au fondment nul ne peut en poser un autre que celui qui est en
place: Jésus-Christ» (I Co 3.11). Confessé comme le Christ Seigneur et
Sauveur, Jésus fonde, Dieu le voulant, les principes d’appréciation au sens
ou sa destinée les légitime et son enseignement les justifie. N'est-il pas
I’instaurateur et le consommateur de la foi et de 'espérance nouvelles?
Ainsi, comme pierre angulaire et faitiere de I’Eglise, le Christ devient non
seulement la référence de toute évaluation et de toute interprétation des
actes et des pensées des croyants, mais aussi leur justification en ce qu’il
accorde des dons personnalisés pour que son fidele crée des ceuvres char-
gées de valeur.

En distinguant les ceuvres des croyants de leur fondement, J€sus-
Christ, Paul cherche a disssocier, pour se distancer du judaisme et de
I’hellénisme, 1’ordre du salut de celui des ceuvres et de la connaissance:
Jésus-Christ ne fait pas nombre avec les valeurs et les normes instaurées
par les croyants, parce que c’est comme seigneur et sauveur des fideles
qu’il en est le fondement.

Ainsi, les ceuvres de chaque croyant seront évaluées selon une norma-
tive dont Paul laisse entrevoir les caractéristiques. Cette normative exerce
d’abord une fonction révélatrice qui met en lumiere ce qui est caché dans
les ceuvres: «Que I’on batisse sur ce fondement avec de l'or, de 1'argent,
des pierres précieuses, du bois, du foin ou de la paille, I'ceuvre de chacun
sera mise en évidence» (vv. 12-13a), puis une fontion purificatrice: «il (le
Jour du jugement) se manifeste par le feu, et le feu prouvera ce que vaut
I’ceuvre de chacun» (v. 13b), et enfin une fonction «rétributive» au sens



138 GABRIEL-PH. WIDMER

ou «celul dont la construction subsistera recevra un salaire», tandis que
«celui dont I’ceuvre sera consumée, en sera privé» (v. 14).

Méme s’il use des images et des concepts apocalyptiques de son
temps, Paul exprime clairement que le Christ, qui sauve gratuitement, est
une instance supérieure a cette normative comprise comme 1’ensemble des
principes et des criteres d’évaluation. Ne note-t-il pas, en effet, a propos
de celui dont I’ceuvre sera consumée et qui ne recevra pas de récompense,
que «lui-méme sera sauvé, mais comme on l'est a travers le feu»
(v. 15b)? C’est donc en différenciant I’ordre de la grace (celui du salut
gratuit) de l'ordre des ceuvres (celui des rétributions légales) que Paul
trace la ligne de partage entre 1’apocalyptique chrétienne et les apocalypti-
ques d’origine judaique (sémitique) ou iranienne (arienne).

En confessant le crucifié ressuscité comme le fondement de la création
nouvelle, Paul reconnait la priorit¢é de la personne sur les ceuvres. A
considérer la passion du Fils comme le prix payé par Dieu pour le salut,
il en déduit que la valeur de chaque personne est incomparable et sa
dignité inali€énable, tandis que la valeur des ceuvres, comme telles, est
contingente et relative: Dieu, a qui tout est possible, peut sauver ’homme
sans tenir compte de ses ceuvres qu’il est libre de récompenser ou non.

Désormais, le Christ est donc la «base de départ», le foyer, la source
vivante de I’accomplissement du projet divin inscrit originairement dans la
création. Il fournit avec son Evangile les conditions historiques de sa
réalisation: I’homme, créé a ’image de Dieu, est maintenant justifié par la
croix du Christ et régénéré par les dons de I’Esprit, il est ainsi rendu
capable de créer, mais a ses risques et périls; quant a sa destination finale,
elle est entre les mains de celui qui I’a appelé a I’existence pour partager
sa gloire. Paul reconnait, en effet, en Jésus-Christ, la présence de Dieu a
I’homme et celle de 'homme a Dieu; ne le confesse-t-il pas comme le
Seigneur «issu selon la chair de la lignée de David, établi, selon 1’Esprit
Saint, Fils de Dieu avec puissance par sa résurrection d’entre les morts...»
(Rm 1.3-4)?

En découvrant la nouveauté radicale de la parole de la croix, Paul
abandonne les terrains du judaisme et de la philosophie populaire hellénis-
tique, il est transporté aux confins de I’histoire. Les hommes et les
circonstances de leur vie, leurs ceuvres avec leurs valeurs lui apparaissent
sous une lumiere nouvelle. Les yeux de la foi et de l'espérance lui
donnent un regard spirituel devant lequel s’ouvre une perspective
nouvelle, celle ol apparaissent, au premier plan, le salut et, au second, les
ceuvres. Paul voit derriere 1’Evangile se profiler, comme son ombre, la
Loi dépouillée de ses prérogatives axiologiques; il contemple, sous 1’éclat
fulgurant de la croix, dans 1’Evangile, le reflet de la gloire des valeurs a
venir.



LA MISE EN QUESTION DES VALEURS EN THEOLOGIE 139

Car puissance de salut, la prédication de I’Evangile — Paul en est
convaincu — actualise, 2 chaque moment du temps écourté, les bénéfices
de la passion historique du Christ et les arrhes de la plénitude eschatolo-
gique des temps. La parole de la croix rend contemporain de 1’«Instant»
celui qui I’écoute avec foi, pour reprendre les termes de Kierkegaard.
Comme verdict, constant et toujours actuel, de condamnation et d’acquitte-
ment, la parole de la croix scandalise le «Juif» et affole le «Grec» d’hier
et d’aujourd’hui, et demeure «puissance de Dieu pour ceux qui sont en
train d’étre sauvés» (1 Co 1.18). Les sieécles passent, les figures du monde
changent, mais la parole de la croix demeure éternellement jeune dans
I’Instant qui pénetre la durée et la modifie.

Instruit par la parole de la croix, Paul fait le constat qui, a ses yeux,
I’oblige a réviser les bases de la problématique de I’axiologie: «... ce qui
est folie (la crucifixion du Messie) dans le monde, Dieu I’a choisi pour
confondre les sages; ce qui est faible dans le monde, Dieu I'a choisi pour
confondre ce qui est fort; ce qui dans le monde est vil et méprisé, ce qui
n’est pas, Dieu I’a choisi pour réduire a rien ce qui est...» (1 Co 1.27-
29). 1l interprete I’événement de la croix comme I’instant ou Dieu renou-
velle sa maniére de s’approcher des hommes pour se les réconcilier, en
bousculant les valeurs des sagesses du monde. Dieu dévoile les temps de
la fin par un acte révélateur, qui rappelle celui de la création tout en en
différant radicalement: il dévalue ce que le monde recherche comme
porteur de valeur, donc de puissance, et réévalue ce qu’il dénigre. Le
Dieu qui se révele a travers le crucifié ressuscité est celui qui, par-dela le
manifeste et les apparences, nie le négatif et fait mourir la mort, pour
promouvoir la création nouvelle, celle de la vie créatrice et éternelle. Paul,
selon Nietzsche, aurait falsifié le message de Jésus, et sa dialectique de
I'inversion des valeurs serait avec celle du platonisme une des sources du
nihilisme négatif occidental®. La réfutation de telles attaques se trouve
dans ce que Paul dit du Christ comme fondement de 1’économie nouvelle.

Paul réfléchit inlassablement sur la parole de la croix comme principe
herméneutique de la destinée et de I’enseignement de Jésus. De plus, cette
parole lui explique sa propre expérience: le crucifié s’est révélé a lui
comme le vivant et 1’a chargé d’annoncer son Evangile aux Gentils. Elle
lui confirme I’axiome prophétique: les voies de Dieu, et donc ses échelles
de valeurs et ses balances, ne sont pas comparables a celles des hommes,
parce qu’elles résultent de sa souveraine liberté et de son amour illimité,
et d’un choix dont il n’a a rendre compte a personne. Elle ratifie le décret
de Dieu, en lui faisant découvrir le sens de la croix et de la résurrection:
Dieu fait exister ses élus «dans le Christ Jésus, qui est devenu pour nous

8 Cf. F. NIETZSCHE, L'Antéchrist 45, 55, in (Euvres philosophiques complétes,
volume 8, Paris, Gallimard, 1974, p. 207 s, 221 s.



140 GABRIEL-PH. WIDMER

sagesse venant de Dieu, justice, sanctification et délivrance afin, comme
dit I'Ecriture, que celui qui s’enorgueillit, s’enorgueillisse dans le
Seigneur» (1 Co 1.30-31). Et c’est I’Esprit qui a accompli cette ceuvre en
Christ, qui I’accomplit dans les croyants.

L’acte divin qui fait mourir et ressusciter les élus avec le Christ
vaincu et vainqueur, est aussi scandaleux pour un «Juif» et aussi insensé
pour un «Grec» que la crucifixion et la résurrection du Messie Jésus; en
revanche, il révele au croyant la sagesse de Dieu dans la folie de la
parole de la croix: la puissance de I’amour de Dieu triomphe d’abord du
destin de Jésus, pour triompher ensuite de celui des pécheurs.

Cette problématique conteste la confiance que ’homme met en lui-
méme et dans les sagesses du monde, comme son espoir dans la vertu
rédemptrice de la quéte des valeurs; car ce sont justement cette confiance
et cet espoir qui font obstacle a I’accueil de I’Evangile. Paul soupgonne,
en effet, 'action larvée d’un orgueil démesuré sous la recherche des
valeurs pratiquée comme un culte. En se consacrant au vrai, au bien et au
beau, le créateur de valeurs tend, en fait, a s’égaler a Dieu et a renforcer
sa volont¢ de domination; sa cupidité (cupiditas, concupiscentia) le
pervertit d’autant plus profondément qu’elle érige I’intelligence en mesure
de toutes choses et qu’elle préte au monde imaginaire la consistance du
monde réel. Le choc produit par la parole de la croix réveille le croyant
de la fascination que les valeurs exercent sur lui; car le paradoxe de cette
parole les désabsolutise et les désacralise, en les ramenant du ciel sur la
terre, c’est-a-dire en les situant parmi les réalités créées de 1’économie
présente.

Paul integre I’axiologie dans son projet théologique: rendre compte de
I’achevement du grand ceuvre de Dieu dans la destinée du Christ Jésus et
dans celle des élus. Comme nous venons de le constater, il procede en
axiologie comme en théologie, selon sa méthode et sa rhétorique habi-
tuelles, c’est-a-dire selon la reductio ad absurdum, qui, selon lui, est
conforme a la révélation de Dieu en Christ, revelatio sub specie contraria.

Sa problématique déploie sa force explosive tant que [’événement de
la croix et I'attente de la venue glorieuse du Messie lui fournissent son
énergie; elle est efficace, quand une méme foi, une méme espérance et un
méme amour incorporent Juifs et paiens au Christ pour former une
nouvelle humanité par-dela leurs oppositions. Mais que ces conditions
changent, alors cette problématique perd de son mordant.

En effet, et pour me résumer, dans cette problématique, c’est I’Evan-
gile, celui du Royaume et du Christ, qui, entre les temps, est a la source
des évaluations (Geltungen) et non la recherche des biens mondains et
leur satisfaction, ni le désir de I'immortalité. C’est le Christ prépascal et
postpascal qui, par les dons du Saint-Esprit, libére les croyants du souci
de découvrir les principes (Werte) dans la loi ou dans 'univers des idées



LA MISE EN QUESTION DES VALEURS EN THEOLOGIE 141

ou des formes, et qui leur confere le pouvoir de les créer; car, I’'Evangile
associe les croyants a 1'ultime révélation. C’est dire qu’un objet, une insti-
tution, un €vénement, un acte ou un sentiment ne valent pas, parce qu’une
valeur leur serait attachée comme une propriété, ou parce que le
consensus social la leur assigne; mais ils valent dans la mesure ou, signes
anticipateurs du Royaume, ils en témoignent dans un monde qui lui est
réfractaire.

Cette problématique n’est donc ni idéaliste ni réaliste, au sens ou 1'on
parle d’un idéalisme platonicien et d’un réalisme aristotélicien; mais elle
est «eschatologiquement relativiste». Car le combat du Christ pour I’éta-
blissement de son régne et les tensions qu’il provoque, relativisent, d’un
cOté, les valeurs et les normes, aussi bien celles du judaisme que celles de
I’hellénisme ou de la modernité, et absolutisent, de 1’autre, mais seulement
en espérance, celles qu’instaurent, en les créant, la foi et I’espérance pour
témoigner du Royaume qui vient.

Une remarque encore, mais importante: le retard de la parousie et la
prolongation de I'histoire obligeérent les Peres et leurs successeurs a modi-
fier ce modele. Face a cette nouvelle conjoncture, ils devaient, en ce qui
concerne les valeurs, maintenir leur précarit¢é pour se conformer au
message néotestamentaire, et leur donner une consistance pour assurer la
permanence de [’Eglise. Pour répondre a -ces exigences apparemment
opposées, ils durent reconfigurer les modeles néotestamentaires en les
coulant dans les moules des philosophies hellénistiques; ils emprunterent
ainsi la voie de I'éclectisme.

L’éclectisme chrétien permit non seulement de synthétiser les modeles
axiologiques bibliques et hellénistiques, en faisant subir a leurs principes
des distorsions, mais aussi d’harmoniser leurs normes religieuses et
morales en les privant d’une partie de leur spécificité. Grace a ce
processus d’idéologisation, I’Eglise put justifier les mesures qu’elle
prenait, d’une part, pour assurer la cohésion et la conservation de la
société paienne que la christianisation €branlait dans ses fondements, et,
d’autre part, pour s’adapter a2 une mentalité et a une culture qui, en se
modifiant, se survivaient a elles-mémes.

Le salut et la mission de I'Eglise, son expansion et sa volonté de
conquéte, exigerent cet éclectisme qu’un Paul aurait dénonc€é comme un
compromis «gnostique», dangereux pour la foi. En fait, cet éclectisme
atténua le paradoxe de la parole de la croix et désamorca les antago-
nismes entre 1’Evangile (la foi) et la Loi (les ceuvres), entre la chair (le
péché) et I’Esprit (la grice). Par contre, il rouvrit le probleme de la
production et de la transmission des valeurs et crut le résoudre: les
valeurs, celles de 1’action et celles de la contemplation, fonctionnent
comme les médiations nécessaire et les supports transitoires du salut.
L’éducation des fideles, I’édification de I’Eglise et la réorganisation de la



142 GABRIEL-PH. WIDMER

société exigeaient, en effet, un droit, une morale, une esthétique et une
spiritualité, qu'une dogmatique devait justifier et légitimer théoriquement;
leur élaboration requérait un type d’éclectisme dont les catégories et les
attitudes qu’elles déterminaient s’harmonisaient avec celles de la Bible.

Tout en nourrissant la moelle philosophique de la s¢ve biblique, cet
éclectisme produisit et transmit, au cours des ages, diverses formes d’axio-
logie. Mais, a la différence des modernes qui les distinguerent, cet éclec-
tisme classique considéra 1’ontologie et 1’axiologie comme un seul domaine
sous I'angle, par exemple, des «perfections» de Dieu et de ses créatures,
des «vertus» cardinales et théologales, ou des «fins» de 1’histoire, chacun
de ces termes renvoyant a2 des modes de 1’étre et de la valeur.

3. La justice, une valeur en question

La problématique paulinienne de 1’axiologie repose sur une certitude,
comme nous l’avons vu: seul I’Evangile, interprété comme parole de la
croix, peut sauver ’homme lors du jugement de Dieu et lui ouvrir les
portes du Royaume de Dieu et de la vie éternelle. Mais si, désormais, la
loi et la connaissance ne peuvent plus sauver, plus encore, si, par un
mauvais usage, elles peuvent faire obstacle a la grice de Dieu, comment
les croyants peuvent-ils «discerner la volonté de Dieu» et connaitre «ce
qui est bien, ce qui lui est agréable, ce qui est parfait» (Rm 12.2b), et
donc «ce qui est juste»? Par «le renouvellement de !’intelligence» (Rm
12.2a), répond Paul. Le rdle décisif qu’il attribue au don de la foi réclame
le concours de I'intelligence, mais d’une intelligence guérie de sa déme-
sure et rénovée dans ses capacités humaines. En ce sens, une intelligence
en voie de renouvellement devient capable de concevoir un modele axio-
logique apte a rendre compte du passage de I’économie actuelle a celle
qui vient.

On comprend alors la portée de I’exhotation de Paul adressée a ses
correspondants «... soyez assez raisonnables pour n’étre pas prétentieux,
chacun selon la mesure de foi («to metron pisteds», mensura fidei) que
Dieu lui a donnée en partage» (Rm 12.3b)°. Il se distance, en effet, de

? L’auteur de la Lettre aux Ephésiens, lui aussi, use de la catégorie axiologique
de «mesure» dans sa théologie de la grice, mais sans 1’associer, comme Paul, &
celles de la «pensée» comme acte de «juger», d’«estimer», d’«apprécier»
(«phronein», «sumphronein»): «A chacun de nous cependant la grice a ét¢ donnée
selon la mesure du don du Christ» (Ep 4.7), et son incidence sur I’édification de la
communauté: «... ¢’est de lui (Christ) que le corps tout entier, coordonné et bien uni
grice a toutes les articulations qui le desservent, selon une activité répartie a la
mesure de chacun, réalise sa propre croissance pour se construire lui-méme dans
I’amour» (Ep 4.16).



LA MISE EN QUESTION DES VALEURS EN THEOLOGIE 143

tous ses collegues qui «perdent la té€te en se prenant eux-mémes comme
unit€ de mesure et de comparaison», parce que lui, dans son apostolat, se
sert exclusivement «comme mesure, de la régle méme que Dieu lui a
attribuée» (2 Co 10.12-13).

Ainsi, dans I’économie intérimaire des temps de la fin, la compréhen-
sion des principes d’évaluation et la création des normes comme critéres
d’évaluation, dépendent de la mesure de foi que Dieu accorde a chacun
selon sa liberté souveraine. Cette position est-elle compatible avec le
postulat des philosophies antiques: la valeur est la raison d’étre de I'étre
et de ses perfections, et avec les corollaires de ce postulat: d’une part, la
connaissance de la valeur dépend de celle des degrés d’étre et de perfec-
tion et, d’autre part, I’invention des normes résulte de ’activité de juger
propre a la raison?

Les Peres et les docteurs médiévaux le penseérent. Ils tenterent de
concilier la foi et la raison, par exemple, le dogme concernant le Dieu
créateur des cieux et de la terre, des choses visibles et invisibles, et les
axiomes rationnels des cosmothéologies ambiantes: éternit€é du monde,
immutabilité et perfection de son ordre, autosuffisance de son étre. Ils en
conclurent que le cosmos, qu’il soit créé ou éternel, manifeste une
harmonie qui lui vient de ses proportions et de ses mesures. Mais, en
passant sur le terrain de 1’axiologie, ils se heurterent a une difficulté: pour
les philosophes, la justice était fondée sur cette harmonie, tandis que, pour
la Bible, c’est la volonté de Dieu, et donc sa loi, qui la fondait.

En effet, pour les philosophes, les rapports de proportion conférent
non seulement au cosmos mais aussi a la cité, sa réplique, leurs caractéres
rationnels et leurs traits esthétiques. Ainsi la cité construite sur des lois
justes imite-t-elle la cité idéale, I’enseignement et |’apprentissage de la
justice font-ils du citoyen libre et civilisé un homme «bon et beau»
(«kaloskagathos»). Comme valeur supréme, la justice est donc la vertu par
excellence, celle que doivent pratiquer la cité et le citoyen, s’ils veulent
repousser 1’anarchie, maitriser la barbarie et accéder a 1’harmonie du Tout
et la contempler. Aussi le sort du juste opprimé est-il, selon Platon, préfe-
rable a celui du tyran triomphant; car, la valeur est plus estimable que
I’existence: mieux vaut donc subir I'injustice que la commettre, parce
qu'une ame injuste n’'est pas digne d’exister'’. A ce propos, les Péres
crurent discerner une parenté entre la figure et la destinée du juste
opprimé, Socrate, et celles du Messie souffrant, Jésus, ce qui, comme la
croyance en une providence, favorisait les relations entre la philosophie et
la théologie.

% o PLATON, La République, 11, 360 e - 362 c in (Euvres compleétes, tome 1V,
Paris, Edition «Les Belles Lettres», 1959, pp. 54-56.



144 GABRIEL-PH. WIDMER

En revanche, pour les théologiens bibliques, c’est par sa Parole que
Dieu exerce sa justice, qu’il établit aussi bien les lois qui régissent sa
création que celles qui gouvernent les nations et son peuple. Il révéle sa
justice et son amour dans son action providentielle, rédemptrice et récon-
ciliatrice; le Christ les concrétisent en justifiant les impies.

Plus précisément, les platoniciens congoivent la justice comme 1’'une
des «Idées» qui médiatisent le sensible, I'intelligible et le Bien anhypothé-
tique ou I’Un; I’dme y participe en s’exercant a la dialectique; les aristoté-
liciens la définissent comme une des «formes» par lesquelles 1’Acte pur
agit dans le monde, comme la «vertu» qui actualise la disposition de
I’dme a étre juste. L’injustice, qui prive son auteur du bonheur, est consi-
dérée comme un défaut accidentel de I’ame et un vice passager de la
volonté, parce qu’elle est une faute résultant d’une défaillance du juge-
ment, consécutive a une ignorance ou a une erreur.

Par contre, les témoins bibliques n’entendent la justice ni comme une
«idée» ni comme une «forme» ou une «vertu», mais comme 1’acte souve-
rain de Dieu dont la révélation finale, conjointement a celle de son amour,
coincidera avec son Reégne: le Régne de la justice et de I’amour. Le Dieu
juste s’engage dans ses alliances; il confére 2 I’homme le don de justice,
en le créant et en le recréant a son image. L’injustice de ’homme n’est
alors assimilable ni a un défaut ni & un vice ou a une simple faute; mais,
comme 'incrédulité et 1’idolatrie, elle est péché, c’est-a-dire révolte volon-
taire contre Dieu, atteinte a son honneur, désobéissance a sa volonté et
infidélité a I’égard de ses promesses.

On pourrait donc résumer 1’histoire de la théologie chrétienne comme
celle des tentatives entreprises en vue soit de concilier soit d’opposer ces
deux conceptions de la justice. Car I’Eglise naissante a christianisé la
conception judaique de la justice, faisant de ses fideles des «christo-
phores» dans le monde antique. Pour s’universaliser tout en s’institution-
nalisant, le christianisme a dii, a son tour, «helléniser» ce fond de judai-
cité que I’Eglise apostolique avait «messianisé» pour atfirmer son identité.

Conclusion

Le chrétien n’a plus le choix, en axiologie, d’étre ou bien platonicien
— sa vie étant cachée en Christ, il n’est plus tenté de conquérir I’'immor-
talit¢ par la contemplation des valeurs éternelles — ou bien nietzschéen
— conduit et recréé par I’Esprit-Saint, il n’est plus tenté de devenir un
homme supérieur, le créateur des dieux nouveaux.

En suivant le Christ dans sa recherche de I’«unique nécessaire», le
chrétien ne peut étre que christophore, celui qui témoigne de sa foi sans
voir, et de son espérance sans posséder, mais en créant. Le témoin tient



LA MISE EN QUESTION DES VALEURS EN THEOLOGIE 145

pour I'«essentiel» ce que le Christ valorise en le vivant, et pour I’«unique
nécessaire» ce a quoi le Christ a consacré sa vie: le Royaume. Pour viser
et incarner cet unique nécessaire, le témoin met les valeurs et les évalua-
tions, celles du présent et celles du passé, en perspective pour y discerner
ce qui, en elles, actualise et actualisait I’essentiel.

A la suite des disgrices de I'éclectisme, le christianisme moderne a
progressivement relativisé I’absolu de I'unique nécessaire et son exigence,
pour tenir compte du pluralisme des systemes axiologiques. Le scientisme
et son rationalisme, 1’historicisme et son comparatisme, le moralisme et
son socialisme, pour ne citer que trois processus d’idéologisation des
valeurs, ont favorisé cette déviation du christianisme en 1'influencant, et
accéléré son déclin.

Alors que les théologiens classiques avaient identifié I'unique néces-
saire au grand ceuvre de Dieu, c’est-a-dire a son regne et a sa gloire, les
modernes le réduisirent a la recherche du sens de I’existence. Confrontés
au progres de la conscience européenne, ils le comparerent aux valeurs de
la morale, de I’art et de la science, et !'interpréterent comme ['une des
approximations contingentes et 1'une des expressions historiques de la
Valeur absolue, dont ces valeurs étaient autant de modes.

La plupart des théologiens modernes adopterent d’abord le point de
vue des idéalismes, a savoir que le monde est ma représentation, puis
celui des volontarismes, a savir que mon existence est mon ccuvre. Ils
parlerent d’abord de 1’actualisation des valeurs religieuses et morales, puis
de leur création. D’abord, ils crurent a leur nécessité, ensuite a leur néces-
saire transmutation.

Mais, instruits de ['état critique de leur discipline, les théologiens
actuels sont replacés devant la question vitale pour son avenir: quels sont
les points de confrontation entre les modeles axiologiques bibliques et
ceux des philosophies anciennes et modernes? Ces modeles sont-ils
compatibles ou non? Les analyses précédentes ne permettent plus, semble-
t-il, d’élaborer, comme le voulait la théologie moderne, une sorte de
«méta-axiologie», qui les unifierait comme s’ils étaient directement
comparables; elles soulignent, au contraire, la nécessité de tenir compte
des différences entre leurs diverses problématiques.

Dans leurs dialogues avec les philosophes, nos devanciers furent
amenés a poser la question de la place des valeurs en théologie, de leur
fondement, des conditions de leur connaissance et de leur actualisation. Je
le fus aussi. Mais aujourd’hui, la revalorisation d’une théologie de la croix
(theologia crucis) comme théologie du crucifié (theologia crucifixi),
repose la question proprement théologique, celle de Paul: pourquoi et
comment ’authentique prédication de I’Evangile met-elle en crise les prin-
cipes d’appréciation et les évaluations du judaisme, de I'hellénisme et de
la modernité, et conteste-t-elle toutes les tentatives visant a les concilier?



146 GABRIEL-PH. WIDMER

La théologie réformée se renouvelle, lorsqu’a partir de la parole de la
croix, elle critique toute ontologie et toute axiologie, toute morale et toute
esthétique, qui se prétendent chrétiennes par elles-mémes et en elles-
mémes, tout en puisant largement soit dans 1’héritage gréco-latin soit dans
les acquis de la modernité. Les réflexions précédentes posent seulement
quelques reperes qui devraient permettre au théologien de s’orienter dans
cette exigence critique et d’y répondre.



	La mise en question des valeurs en théologie

