
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 2

Artikel: La mise en question des valeurs en théologie

Autor: Widmer, Gabriel-P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), R 131-146

LA MISE EN QUESTION DES VALEURS
EN THÉOLOGIE1

Gabriel-Ph. Widmer

Résumé

Pour se conformer à l'Evangile du Royaume, le paulinisme conteste
radicalement la portée rédemptrice que le judaïsme et l'hellénisme reconnaissent

aux valeurs, celle de «justice» en particulier. Sa relecture conduit le

théologien à radicaliser la crise des valeurs ouverte par la civilisation
techno-scientifique sans être tenté, comme ses prédécesseurs, par les

disgrâces de l'éclectisme axiologique.

Introduction

Au lieu de partir de l'examen du rôle et de la place des valeurs en

théologie, pour en étudier les modes de production et de transmission
dans les Eglises, je pose une double question comme préalable de cet

examen: quand le christianisme est fidèle à l'Evangile, n'est-il pas conduit
à mettre en crise les valeurs en cours, et l'une des tâches de la théologie
n'est-elle pas de réfléchir sur les conditions de cette crise?

C'est une banalité de dire que l'on s'interroge sur les valeurs, quand
elles sont contestées et dévaluées. Ainsi les coups du marteau avec lequel
Nietzsche brisait les «tables de la loi», causèrent-ils une onde de choc qui
s'amplifia et qui plongea le XXe siècle dans la barbarie. Au nom des

valeurs de la culture et des intérêts de la science, les dictateurs ont fait
incarcérer, torturer, massacrer avec une cruauté et une sauvagerie inimaginables,

et les idéologues ont déclenché des guerres et des révolutions
monstrueuses. Ensemble, ils ont démultiplié les forces instinctives et

démoniaques de la volonté, en la soustrayant, par la force de la
propagande, au contrôle de l'intelligence; ils ont rendu la raison démente par la
démesure de leurs ambitions. Aujourd'hui, l'humanité se libère, mais à

quel prix et pour combien de temps, du joug de cet âge d'airain.

Conférence prononcée à Dorigny le 11 janvier 1990, dans le cadre de la
Semaine interdisciplinaire organisée par la Faculté de théologie de l'Université de
Lausanne.



132 GABRIEL-PH. WIDMER

Inspiré par Dionysos, Nietzsche sonnait le glas du Dieu biblique qui
trépassait, parasité par l'absolu platonicien de l'être et de la valeur, et
donc privé de sa vigueur. Mais, illuminé par Zarathoustra, le même
Nietzsche proclamait l'évangile de l'«homme supérieur» qui l'appelait à créer
de nouveaux dieux. Ce glas et cet appel retentissent sourdement aujourd'hui

plus encore qu'hier.
Nietzsche arrachait les masques de la civilisation; sous ses fards, il

diagnostiquait les syndromes de la décadence qu'avivait l'invasion des

barbares. Les valeurs de la religion, de la morale et de l'art contemporains
camouflaient, à ses yeux, la dégénérescence de l'homme moderne et de la
fatalité de l'éternel retour des avortons et des larves.

Nietzsche ne voyait qu'une issue à ce nihilisme moderne: en accélérer
les forces antagonistes. Celles de la destruction liquideront définitivement,
croyait-il, le spiritualisme platonico-chrétien dont la religiosité, le moralisme

et l'esthétisme auraient dû sauver l'Occident, alors qu'ils l'asphyxiaient;

celles de la création inventeront des tables de la loi, des

esthétiques et des dieux nouveaux.
L'histoire a-t-elle répondu à l'attente de Nietzsche? Depuis un siècle,

des explosifs plus destructeurs que le marteau de Nietzsche ont sapé les

valeurs traditionnelles de la civilisation occidentale, tandis qu'à l'horizon
se profilent les dieux nouveaux avec leurs tables de la loi et leurs esthétiques.

En prêchant et en interprétant la «parole de la croix», l'Evangile, les

Eglises et les théologiens ont-ils mis en crise les valeurs ou se sont-ils
efforcés de les défendre? Pour répondre à cette question, je fais d'abord
une retractatio à la manière de saint Augustin, c'est-à-dire une révision de

mes réflexions antérieures sur les valeurs. Ensuite, j'esquisse une réponse
à ma double question, en examinant le modèle axiologique que Paul met

en œuvre; car ce modèle me paraît exemplaire, par sa rigueur et par sa

cohérence, d'une conception chrétienne de la création et de la transmission

des valeurs. Enfin, j'applique ce modèle à la valeur de «justice».

1. Déplacements et décentrements

Comme J.-Cl. Piguet, je suis entré en philosophie, vers 1940, par la

porte qu'ouvraient devant nous les gardiens du palais des valeurs. Pour

nous protéger des blessures et du désespoir des années d'obscurcissement,
ils nous laissaient dans l'ignorance de ce que ce palais masquait: les

camps d'extermination et les goulags dans lesquels, par haine et par
mépris des valeurs humanistes, les tyrans enfermaient et faisaient assassiner

des hommes, des femmes et des enfants. Par contre, pour nous

encourager à philosopher, ils nous montraient comment et pourquoi les



LA MISE EN QUESTION DES VALEURS EN THÉOLOGIE 133

théories des valeurs pouvaient et devaient remplacer les ontologies classiques,

qui s'étaient écroulées sous les coups de butoir du savoir positif. En

effet, depuis près d'un demi-siècle, ceux des penseurs qui se tenaient pour
responsables de la transmission de l'héritage philosophique s'efforçaient
de construire des axiologies avec un zèle et avec une persévérance que les

catastrophes de la Première, puis de la Seconde Guerre mondiale, avec
leurs conséquences, ne parvinrent pas à ébranler.

Ces portiers portaient les livrées de l'idéalisme critique d'un Brunschvicg,

du spiritualisme d'un Miéville ou d'un Reymond, celles de la

«philosophie de l'esprit» des Lavelle, Le Senne, Marcel, et de leurs

mentors, Bergson, Blondel, Berdiaeff, Scheler, entre autres. Je cite leurs

noms, parce que leurs œuvres connaissent un regain d'actualité après un
séjour relativement long au purgatoire2.

Mais, sur le seuil de ces antiques palais rénovés qui servaient alors de

demeures à la philosophie, des personnages, inquiétants et menaçants, se

dressaient devant les gardiens. Les existentialistes, toutes chapelles confondues,

et les marxistes de toutes obédiences — c'est d'eux surtout qu'il
s'agissait — faisaient front à nos maîtres; ils contestaient radicalement
leurs enseignements magistraux, en critiquant leurs méthodes, leurs points
de vue et leurs objectifs: «Ces maîtres, à vos yeux, loyaux et dévoués,

scrupuleux et honnêtes, nous susurraient-ils, vous enferment, en fait, dans

un palais des glaces, ils vous dupent avec le miroir des axiologies et vous
égarent en sollicitant votre collaboration». Mais, de leur côté, les portiers
nous exhortaient, si nous voulions entrer dans leur palais (et nous le

désirions), à résister aux boniments de ces prétendus «nouveaux philosophes»,
et à nous défier de leurs prophéties sur la faillite prochaine des philosophies

des valeurs et d'un humanisme nourris des classiques et des romantiques.

2 Parmi les auteurs dont les œuvres connaissent un regain d'actualité et font
aujourd'hui l'objet de recherches, je signalerai de Louis Lavelle, son Traité des
valeurs, 2 tomes, Paris, PUF, 1951, 1955, un ouvrage de référence, de René Le
Senne, Obstacle et valeur, Paris, Aubier, 1934, de Gabriel Marcel, Etre et avoir,
Paris, Aubier, 1944, de Max Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die
materiale Wertethik, traduit en français par Maurice de Gandillac, sous le titre de Le
formalisme en éthique et l'éthique materiale des valeurs, Paris, Gallimard, 1955,
auxquels j'ajoute les ouvrages suivants qui ont joué un rôle important dans les
recherches sur les valeurs, de Eugène Dupréel, Esquisse d'une philosophie des

valeurs, Paris, F. Alcan, 1939, et de Raymond Polin, La création des valeurs —
recherches sur le fondement cle l'objectivité axiologique —. Paris, PUF, 1944, La
compréhension des valeurs, Paris, PUF, 1945, Du laid, du mal, du faux, Pans, PUF,
1948.



134 GABRIEL-PH. WIDMER

A droite de la porte du palais de la philosophie, s'ouvrait celle qui
conduisait au temple de la théologie. Une légère paroi coulissante facilitait
le passage de l'un à l'autre. Ce qui explique qu'Arnold Reymond dirigeait
les thèses des frères Burnier, celle d'André sur le jugement de valeur
moral chez Ch. Secrétan, celle d'Edouard sur le jugement de valeur
théologique3. Qui voulait accéder à la maîtrise en philosophie ou en théologie,
devait obtenir un laissez-passer muni du sceau «axiologie», apposé par
l'«Ecole de Lausanne» comme on la nommait. C'est ainsi que Miéville
inspira la thèse de J.-Claude Piguet et Reymond dirigea la mienne4. Notre
dette de reconnaissance à leur égard demeure d'autant plus grande qu'ils
nous apprirent le dur métier de penser par soi-même au temps où la

propagande infectait toute pensée.

Pourtant, l'ère des axiologies entrait déjà dans son déclin. Les

diagnostics des «maîtres du soupçon», Kierkegaard, Marx, Nietzsche,
Freud et Cie, se vérifiaient avec plus ou moins de pertinence durant la

«guerre froide» des années cinquante.

Entre 1960 et 1980, le structuralisme en France et les philosophies
analytiques dans les pays anglo-saxons réfutaient toute théorie qui sentait

sa métaphysique de près ou de loin: les philosophies des valeurs,
l'existentialisme et le marxisme. On confirma le constat du décès de Dieu et

celui, plus récent, du sujet en tant que personne. On démonta le mécanisme

du «krach» des valeurs qui, croyait-on, annonçait la fin prochaine
du conflit des idéologies. On justifia les succès de la civilisation techno-

scientifique des savants et des ingénieurs, des politologues et des

économistes, par leur universalité et leur efficacité. On conféra aux sciences

humaines leur statut de savoir positif en les détachant de la sagesse qu'on
reléguait dans la sphère des valeurs, c'est-à-dire dans celle des croyances.

Mais, dès les années quatre-vingt, on se mit à douter du bien-fondé de

cette relégation de la sagesse. On commençait, en effet, à confronter, mais

sur d'autres bases qu'auparavant, d'une part, la pensée scientifique et la

savoir positif, et, d'autre part, la pensée mythique et la connaissance

religieuse. Pour découvrir les structures communes et différenciées de ces

modalités de la pensée, on réétudiait l'histoire des civilisations, celle des

religions et celle des sciences en particulier, dans laquelle les structura-

3 Cf. A. Reymond, Philosophie spiritualiste, 2 volumes, Lausanne-Paris,
F. Rouge - J. Vrin, 1942; André Burnier, La pensée de Charles Secrétan et le
problème du fondement métaphysique des jugements de valeur moraux, Neuchâtel,
P. Attinger, 1934; Edouard Burnier, Révélation chrétienne et jugement de valeur
religieux, Lausanne, F. Roth, 1942.

4 Cf. J.-Claude Piguet, Découverte de la musique — essai sur la signification
de la musique —, Lausanne, L. Geneux, 1948, Gabriel-Ph. Widmer, Les valeurs et
leur signification théologique, Neuchâtel - Paris, Delachaux et Niestlé, 1950.



LA MISE EN QUESTION DES VALEURS EN THÉOLOGIE 135

listes et les philosophes analytiques s'étaient contentés de chercher les

éléments d'une archéologie du savoir.

Aujourd'hui, ces investigations sur les origines et les développements
des civilisations se poursuivent grâce aux ressources de la civilisation
techno-scientifique. Elles tiennent donc compte de la mentalité qu'elle
engendre, et freinent ainsi les élans des inconditionnels d'un retour aux

sources. Car, comme aucune autre, cette civilisation dispose de moyens
considérables en savants, en capitaux et en outillages; son expansion
foudroyante suscite des réactions diverses: violentes, elles renforcent les

tendances intégristes là où les mentalités archaïsantes et la pensée
traditionnelle sont encore vivantes; feutrées, elles inspirent des syncrétismes là
où l'on veut croire que l'humanisme scientifique rejoint les aspirations
religieuses.

Ces réactions font courir un péril à la raison en brouillant ses usages

théorique et pratique, comme les avaient définis la philosophie des

Lumières et le criticisme. Dans le retour en force de l'occultisme sous

toutes ses formes, la plupart des philosophes discernent des menaces de

régression pour la raison; la civilisation techno-scientifique y est d'autant
plus exposée que ses déséquilibres la rendent instable. Pour neutraliser ces

risques, les philosophes démythisent la raison. En s'exerçant, la raison

développe son pouvoir de s'auto-limiter qui la fait être ce qu'elle doit
être; et, de ce fait, elle démystifie les prétentions totalitaires du savoir

positif. Mais il est des domaines, comme ceux de l'art, de la religion et
de la morale, où la raison peut difficilement par elle-même définir ses

limites.

Les heurts entre les tendances, toujours très actives, à la sécularisation
et celles, non moins agissantes, au retour du sacré, peuvent engendrer
scepticisme et indifférence. L'instauration d'une civilisation techno-scientifique

s'appuie, en effet, sur un pragmatisme laiciste qui privatise toutes
les valeurs autres que celles de la technique et de l'économie. Mais cette
limitation apparaît comme d'autant plus contestable pour la société sécularisée

qu'un nombre croissant de ses membres aspirent à un idéal et à un
absolu.

Cette situation était déjà, mutatis mutandis, celle de Kant, l'un des

fondateurs de l'axiologie moderne. Admettons avec lui que, si la sphère
des valeurs concerne seulement la personne humaine, son autonomie et sa

dignité, la moralité de ses actes et son sentiment du goût, ainsi que le

règne des fins, tout ce qui relève de l'économie, lui demeure, par contre,
extérieur. Il serait alors incorrect de parler de «valeurs économiques» et
de «valeurs technologiques», comme il serait déplacé d'assimiler ces

dernières à des «valeurs inférieures», parce que les biens auxquels elles

correspondent satisferaient les besoins vitaux de l'homme. Et pourtant, il
faut le souligner, quitte à être en désaccord avec Kant, le créateur de



136 GABRIEL-PH. WIDMER

valeurs — l'homme ou la société — ne peut pas se passer de ces biens.

Il en use comme des moyens non seulement pour vivre, mais aussi pour
viser et actualiser les valeurs «supérieures» et «désintéressées»: le vrai, le

bien, le beau, le saint et la sacré. Il leur confère donc une valeur en vertu
de leur finalité: contribuer à la poursuite des fins idéales que l'homme
considère comme absolue.

Dans la recherche d'un nouvel humanisme, qu'attend-on du christianisme?

Pour donner une réponse toute provisoire à cette question, il
convient d'abord de mesurer l'impact de l'Evangile, comme la parole de

la croix, sur la problématique des axiologies, ensuite d'examiner la possibilité

de mettre en relation les valeurs désintéressées et les valeurs
utilitaires. Je ne traiterai que du premier objectif5.

2. La parole de la croix et la problématique axiologique

Pour faire bref, je m'en tiendrai à l'exemple de Paul6 qui met à

l'épreuve les problématiques des axiologies juive et grecque, à partir de sa

perception du temps telle que la foi et l'espérance la renouvellent7. Paul

constate, en effet, que depuis la passion et la résurrection de Jésus, le

«temps est écourté» (1 Co 7.29a). L'imminence du jugement de Dieu et la

proximité de la venue du Christ vainqueur raccourcissent la durée entre le

présent et la fin de l'économie actuelle. L'ouverture de la crise finale
produit une tension entre l'état de choses actuel et celui qui, à venir, le

transforme déjà maintenant, mais de manière cachée. Les enthousiastes de

Corinthe croient échapper à cette épreuve de la foi, en s'adonnant à une

gnose mystique; pourtant, dans le temps intérimaire, Paul le leur rappelle,

5 Les recherches concernant les rapports entre les valeurs dites «désintéressées»,
celles de l'art, de la religion, voire de la morale, et celles qui présentent un caractère
«utilitaire» ou «contractuel», ne peuvent se poursuivre que dans un travail
interdisciplinaire.

6 Paul conçoit des «modèles» qui tiennent compte de la situation de ses

correspondants et des problèmes qu'ils lui posent. Celui qu'il met en œuvre dans les

premiers chapitres de la I" aux Corinthiens présente une cohérence toute particulière
pour celui qui se place dans son centre de perspective: l'élection divine qui fait de

Dieu seul le juste Juge des hommes, de leurs œuvres et de leurs sagesses. Il y a une

adéquation remarquable entre le discours que Paul tient à propos des valeurs et ce

que Dieu lui révèle de son dessein à leur sujet.
7 Le temps qui, pour la pensée biblique, est une création de Dieu, constitue, en

partie, les relations de dépendance et d'appartenance qui définissent le statut de

l'homme devant Dieu, les autres et le monde: le temps de la patience de Dieu
remédie au temps qui mine la vie de l'homme «charnel», le temps de la grâce divine
conditionne la naissance et la croissance de l'homme «spirituel». De même, c'est
aussi, en partie, par le temps que Dieu, en le modulant, régit et modifie l'histoire.



LA MISE EN QUESTION DES VALEURS EN THÉOLOGIE 137

le croyant ne peut connaître qu'un Christ crucifié, la foi ne peut pas se

transformer en vision, ni l'espérance en possession.

Cette «condensation» du temps à la fin de l'histoire modifie la situation

de l'homme dans le monde et la conscience qu'il en prend. Les liens

qui attachent l'homme à ses sentiments, à ses biens et aux autres, se
relâchent et perdent leur caractère conventionnel et normatif. La crise finale
impose aux croyants une attitude de détachement — d'un détachement

modéré, et non d'un renoncement total, encore moins d'une résignation
passive — à l'égard de ces liens dorénavant frappés de précarité: «Désormais

que ceux qui ont une femme soient comme s'ils n'en avaient pas,
ceux qui pleurent comme s'ils ne pleuraient pas, ceux qui se réjouissent
comme s'ils ne se réjouissaient pas, ceux qui achètent comme s'ils ne

possédaient pas, ceux qui tirent profit de ce monde comme s'ils n'en

profitaient pas vraiment» (v. 29b-31). Car, si «la figure de ce monde

passe» (v.31), les normes et les principes d'évaluation qui régissent la
société changent aussi.

Face à ce bouleversement, il n'y a, pour Paul, de stable que le Christ,
puisque Dieu l'établit comme l'unique assise de la nouvelle économie:

«quant au fondment nul ne peut en poser un autre que celui qui est en

place: Jésus-Christ» (I Co 3.11). Confessé comme le Christ Seigneur et

Sauveur, Jésus fonde, Dieu le voulant, les principes d'appréciation au sens
où sa destinée les légitime et son enseignement les justifie. N'est-il pas
Finstaurateur et le consommateur de la foi et de l'espérance nouvelles?

Ainsi, comme pierre angulaire et faîtière de l'Eglise, le Christ devient non
seulement la référence de toute évaluation et de toute interprétation des

actes et des pensées des croyants, mais aussi leur justification en ce qu'il
accorde des dons personnalisés pour que son fidèle crée des œuvres chargées

de valeur.

En distinguant les œuvres des croyants de leur fondement, Jésus-

Christ, Paul cherche à disssocier, pour se distancer du judaïsme et de

l'hellénisme, l'ordre du salut de celui des œuvres et de la connaissance:

Jésus-Christ ne fait pas nombre avec les valeurs et les normes instaurées

par les croyants, parce que c'est comme seigneur et sauveur des fidèles

qu'il en est le fondement.

Ainsi, les œuvres de chaque croyant seront évaluées selon une normative

dont Paul laisse entrevoir les caractéristiques. Cette normative exerce
d'abord une fonction révélatrice qui met en lumière ce qui est caché dans

les œuvres: «Que l'on bâtisse sur ce fondement avec de l'or, de l'argent,
des pierres précieuses, du bois, du foin ou de la paille, l'œuvre de chacun

sera mise en évidence» (vv. 12-13a), puis une fontion purificatrice: «il (le
jour du jugement) se manifeste par le feu, et le feu prouvera ce que vaut
l'œuvre de chacun» (v. 13b), et enfin une fonction «retributive» au sens



138 GABRIEL-PH. WIDMER

où «celui dont la construction subsistera recevra un salaire», tandis que
«celui dont l'œuvre sera consumée, en sera privé» (v. 14).

Même s'il use des images et des concepts apocalyptiques de son

temps, Paul exprime clairement que le Christ, qui sauve gratuitement, est

une instance supérieure à cette normative comprise comme l'ensemble des

principes et des critères d'évaluation. Ne note-t-il pas, en effet, à propos
de celui dont l'œuvre sera consumée et qui ne recevra pas de récompense,

que «lui-même sera sauvé, mais comme on l'est à travers le feu»
(v. 15b)? C'est donc en différenciant l'ordre de la grâce (celui du salut

gratuit) de l'ordre des œuvres (celui des rétributions légales) que Paul

trace la ligne de partage entre l'apocalyptique chrétienne et les apocalyptiques

d'origine judaïque (sémitique) ou iranienne (arienne).

En confessant le crucifié ressuscité comme le fondement de la création
nouvelle, Paul reconnaît la priorité de la personne sur les œuvres. A
considérer la passion du Fils comme le prix payé par Dieu pour le salut,

il en déduit que la valeur de chaque personne est incomparable et sa

dignité inaliénable, tandis que la valeur des œuvres, comme telles, est

contingente et relative: Dieu, à qui tout est possible, peut sauver l'homme
sans tenir compte de ses œuvres qu'il est libre de récompenser ou non.

Désormais, le Christ est donc la «base de départ», le foyer, la source
vivante de l'accomplissement du projet divin inscrit originairement dans la

création. Il fournit avec son Evangile les conditions historiques de sa

réalisation: l'homme, créé à l'image de Dieu, est maintenant justifié par la

croix du Christ et régénéré par les dons de l'Esprit, il est ainsi rendu

capable de créer, mais à ses risques et périls; quant à sa destination finale,
elle est entre les mains de celui qui l'a appelé à l'existence pour partager
sa gloire. Paul reconnaît, en effet, en Jésus-Christ, la présence de Dieu à

l'homme et celle de l'homme à Dieu; ne le confesse-t-il pas comme le

Seigneur «issu selon la chair de la lignée de David, établi, selon l'Esprit
Saint, Fils de Dieu avec puissance par sa résurrection d'entre les morts...»

(Rm 1.3-4)?

En découvrant la nouveauté radicale de la parole de la croix, Paul

abandonne les terrains du judaïsme et de la philosophie populaire hellénistique,

il est transporté aux confins de l'histoire. Les hommes et les

circonstances de leur vie, leurs œuvres avec leurs valeurs lui apparaissent
sous une lumière nouvelle. Les yeux de la foi et de l'espérance lui
donnent un regard spirituel devant lequel s'ouvre une perspective
nouvelle, celle où apparaissent, au premier plan, le salut et, au second, les

œuvres. Paul voit derrière l'Evangile se profiler, comme son ombre, la

Loi dépouillée de ses prérogatives axiologiques; il contemple, sous l'éclat
fulgurant de la croix, dans l'Evangile, le reflet de la gloire des valeurs à

venir.



LA MISE EN QUESTION DES VALEURS EN THÉOLOGIE 139

Car puissance de salut, la prédication de l'Evangile — Paul en est
convaincu — actualise, à chaque moment du temps écourté, les bénéfices
de la passion historique du Christ et les arrhes de la plénitude eschatologique

des temps. La parole de la croix rend contemporain de l'«Instant»
celui qui l'écoute avec foi, pour reprendre les termes de Kierkegaard.
Comme verdict, constant et toujours actuel, de condamnation et d'acquittement,

la parole de la croix scandalise le «Juif» et affole le «Grec» d'hier
et d'aujourd'hui, et demeure «puissance de Dieu pour ceux qui sont en
train d'être sauvés» (1 Co 1.18). Les siècles passent, les figures du monde

changent, mais la parole de la croix demeure éternellement jeune dans

l'Instant qui pénètre la durée et la modifie.

Instruit par la parole de la croix, Paul fait le constat qui, à ses yeux,
l'oblige à réviser les bases de la problématique de l'axiologie: «... ce qui
est folie (la crucifixion du Messie) dans le monde, Dieu l'a choisi pour
confondre les sages; ce qui est faible dans le monde, Dieu l'a choisi pour
confondre ce qui est fort; ce qui dans le monde est vil et méprisé, ce qui
n'est pas, Dieu l'a choisi pour réduire à rien ce qui est...» (1 Co 1.27-

29). Il interprète l'événement de la croix comme l'instant où Dieu renouvelle

sa manière de s'approcher des hommes pour se les réconcilier, en
bousculant les valeurs des sagesses du monde. Dieu dévoile les temps de

la fin par un acte révélateur, qui rappelle celui de la création tout en en
différant radicalement: il dévalue ce que le monde recherche comme
porteur de valeur, donc de puissance, et réévalue ce qu'il dénigre. Le
Dieu qui se révèle à travers le crucifié ressuscité est celui qui, par-delà le

manifeste et les apparences, nie le négatif et fait mourir la mort, pour
promouvoir la création nouvelle, celle de la vie créatrice et éternelle. Paul,
selon Nietzsche, aurait falsifié le message de Jésus, et sa dialectique de

l'inversion des valeurs serait avec celle du platonisme une des sources du

nihilisme négatif occidental8. La réfutation de telles attaques se trouve
dans ce que Paul dit du Christ comme fondement de l'économie nouvelle.

Paul réfléchit inlassablement sur la parole de la croix comme principe
herméneutique de la destinée et de l'enseignement de Jésus. De plus, cette

parole lui explique sa propre expérience: le crucifié s'est révélé à lui
comme le vivant et l'a chargé d'annoncer son Evangile aux Gentils. Elle
lui confirme l'axiome prophétique: les voies de Dieu, et donc ses échelles
de valeurs et ses balances, ne sont pas comparables à celles des hommes,

parce qu'elles résultent de sa souveraine liberté et de son amour illimité,
et d'un choix dont il n'a à rendre compte à personne. Elle ratifie le décret
de Dieu, en lui faisant découvrir le sens de la croix et de la résurrection:
Dieu fait exister ses élus «dans le Christ Jésus, qui est devenu pour nous

8 Cf. F. Nietzsche, L'Antéchrist 45, 55, in Œuvres philosophiques complètes,
volume 8, Paris, Gallimard, 1974, p. 207 s, 221 s.



140 GABRIEL-PH. WIDMER

sagesse venant de Dieu, justice, sanctification et délivrance afin, comme
dit l'Ecriture, que celui qui s'enorgueillit, s'enorgueillisse dans le

Seigneur» (1 Co 1.30-31). Et c'est l'Esprit qui a accompli cette œuvre en
Christ, qui l'accomplit dans les croyants.

L'acte divin qui fait mourir et ressusciter les élus avec le Christ
vaincu et vainqueur, est aussi scandaleux pour un «Juif» et aussi insensé

pour un «Grec» que la crucifixion et la résurrection du Messie Jésus; en

revanche, il révèle au croyant la sagesse de Dieu dans la folie de la

parole de la croix: la puissance de l'amour de Dieu triomphe d'abord du

destin de Jésus, pour triompher ensuite de celui des pécheurs.
Cette problématique conteste la confiance que l'homme met en lui-

même et dans les sagesses du monde, comme son espoir dans la vertu
rédemptrice de la quête des valeurs; car ce sont justement cette confiance
et cet espoir qui font obstacle à l'accueil de l'Evangile. Paul soupçonne,
en effet, l'action larvée d'un orgueil démesuré sous la recherche des

valeurs pratiquée comme un culte. En se consacrant au vrai, au bien et au

beau, le créateur de valeurs tend, en fait, à s'égaler à Dieu et à renforcer

sa volonté de domination; sa cupidité (cupiditas, concupiscentia) le

pervertit d'autant plus profondément qu'elle érige l'intelligence en mesure
de toutes choses et qu'elle prête au monde imaginaire la consistance du

monde réel. Le choc produit par la parole de la croix réveille le croyant
de la fascination que les valeurs exercent sur lui; car le paradoxe de cette

parole les désabsolutise et les désacralise, en les ramenant du ciel sur la

terre, c'est-à-dire en les situant parmi les réalités créées de l'économie
présente.

Paul intègre l'axiologie dans son projet théologique: rendre compte de

l'achèvement du grand œuvre de Dieu dans la destinée du Christ Jésus et
dans celle des élus. Comme nous venons de le constater, il procède en

axiologie comme en théologie, selon sa méthode et sa rhétorique
habituelles, c'est-à-dire selon la reductio ad absurdum, qui, selon lui, est

conforme à la révélation de Dieu en Christ, revelatio sub specie contraria.
Sa problématique déploie sa force explosive tant que l'événement de

la croix et l'attente de la venue glorieuse du Messie lui fournissent son

énergie; elle est efficace, quand une même foi, une même espérance et un
même amour incorporent Juifs et païens au Christ pour former une

nouvelle humanité par-delà leurs oppositions. Mais que ces conditions

changent, alors cette problématique perd de son mordant.

En effet, et pour me résumer, dans cette problématique, c'est l'Evangile,

celui du Royaume et du Christ, qui, entre les temps, est à la source
des évaluations (Geltungen) et non la recherche des biens mondains et
leur satisfaction, ni le désir de l'immortalité. C'est le Christ prépascal et

postpascal qui, par les dons du Saint-Esprit, libère les croyants du souci
de découvrir les principes (Werte) dans la loi ou dans l'univers des idées



LA MISE EN QUESTION DES VALEURS EN THÉOLOGIE 141

ou des formes, et qui leur confère le pouvoir de les créer; car, l'Evangile
associe les croyants à l'ultime révélation. C'est dire qu'un objet, une
institution, un événement, un acte ou un sentiment ne valent pas, parce qu'une
valeur leur serait attachée comme une propriété, ou parce que le

consensus social la leur assigne; mais ils valent dans la mesure où, signes

anticipateurs du Royaume, ils en témoignent dans un monde qui lui est

réfractaire.

Cette problématique n'est donc ni idéaliste ni réaliste, au sens où l'on
parle d'un idéalisme platonicien et d'un réalisme aristotélicien; mais elle
est «eschatologiquement relativiste». Car le combat du Christ pour
l'établissement de son règne et les tensions qu'il provoque, relativisent, d'un
côté, les valeurs et les normes, aussi bien celles du judaïsme que celles de

l'hellénisme ou de la modernité, et absolutisent, de l'autre, mais seulement

en espérance, celles qu'instaurent, en les créant, la foi et l'espérance pour
témoigner du Royaume qui vient.

Une remarque encore, mais importante: le retard de la parousie et la

prolongation de l'histoire obligèrent les Pères et leurs successeurs à modifier

ce modèle. Face à cette nouvelle conjoncture, ils devaient, en ce qui
concerne les valeurs, maintenir leur précarité pour se conformer au

message néotestamentaire, et leur donner une consistance pour assurer la

permanence de l'Eglise. Pour répondre à ces exigences apparemment
opposées, ils durent reconfigurer les modèles néotestamentaires en les

coulant dans les moules des philosophies hellénistiques; ils empruntèrent
ainsi la voie de l'éclectisme.

L'éclectisme chrétien permit non seulement de synthétiser les modèles

axiologiques bibliques et hellénistiques, en faisant subir à leurs principes
des distorsions, mais aussi d'harmoniser leurs normes religieuses et

morales en les privant d'une partie de leur spécificité. Grâce à ce

processus d'idéologisation, l'Eglise put justifier les mesures qu'elle
prenait, d'une part, pour assurer la cohésion et la conservation de la

société païenne que la christianisation ébranlait dans ses fondements, et,
d'autre part, pour s'adapter à une mentalité et à une culture qui, en se

modifiant, se survivaient à elles-mêmes.

Le salut et la mission de l'Eglise, son expansion et sa volonté de

conquête, exigèrent cet éclectisme qu'un Paul aurait dénoncé comme un

compromis «gnostique», dangereux pour la foi. En fait, cet éclectisme
atténua le paradoxe de la parole de la croix et désamorça les antagonismes

entre l'Evangile (la foi) et la Loi (les œuvres), entre la chair (le
péché) et l'Esprit (la grâce). Par contre, il rouvrit le problème de la

production et de la transmission des valeurs et crut le résoudre: les

valeurs, celles de l'action et celles de la contemplation, fonctionnent

comme les médiations nécessaire et les supports transitoires du salut.

L'éducation des fidèles, l'édification de l'Eglise et la réorganisation de la



142 GABRIEL-PH. WIDMER

société exigeaient, en effet, un droit, une morale, une esthétique et une
spiritualité, qu'une dogmatique devait justifier et légitimer théoriquement;
leur élaboration requérait un type d'éclectisme dont les catégories et les

attitudes qu'elles déterminaient s'harmonisaient avec celles de la Bible.
Tout en nourrissant la moelle philosophique de la sève biblique, cet

éclectisme produisit et transmit, au cours des âges, diverses formes d'axiologie.

Mais, à la différence des modernes qui les distinguèrent, cet éclectisme

classique considéra l'ontologie et l'axiologie comme un seul domaine

sous l'angle, par exemple, des «perfections» de Dieu et de ses créatures,
des «vertus» cardinales et théologales, ou des «fins» de l'histoire, chacun
de ces termes renvoyant à des modes de l'être et de la valeur.

3. La justice, une valeur en question

La problématique paulinienne de l'axiologie repose sur une certitude,
comme nous l'avons vu: seul l'Evangile, interprété comme parole de la

croix, peut sauver l'homme lors du jugement de Dieu et lui ouvrir les

portes du Royaume de Dieu et de la vie éternelle. Mais si, désormais, la
loi et la connaissance ne peuvent plus sauver, plus encore, si, par un
mauvais usage, elles peuvent faire obstacle à la grâce de Dieu, comment
les croyants peuvent-ils «discerner la volonté de Dieu» et connaître «ce

qui est bien, ce qui lui est agréable, ce qui est parfait» (Rm 12.2b), et
donc «ce qui est juste»? Par «le renouvellement de l'intelligence» (Rm
12.2a), répond Paul. Le rôle décisif qu'il attribue au don de la foi réclame
le concours de l'intelligence, mais d'une intelligence guérie de sa démesure

et rénovée dans ses capacités humaines. En ce sens, une intelligence
en voie de renouvellement devient capable de concevoir un modèle
axiologique apte à rendre compte du passage de l'économie actuelle à celle

qui vient.

On comprend alors la portée de l'exhotation de Paul adressée à ses

correspondants «... soyez assez raisonnables pour n'être pas prétentieux,
chacun selon la mesure de foi («to metron pisteôs», mensura fidei) que
Dieu lui a donnée en partage» (Rm 12.3b)9. Il se distance, en effet, de

9 L'auteur de la Lettre aux Ephésiens, lui aussi, use de la catégorie axiologique
de «mesure» dans sa théologie de la grâce, mais sans l'associer, comme Paul, à

celles de la «pensée» comme acte de «juger», d'«estimer», d'«apprécier»
(«phronein», «sumphronein»): «A chacun de nous cependant la grâce a été donnée
selon la mesure du don du Christ» (Ep 4.7), et son incidence sur l'édification de la
communauté: «... c'est de lui (Christ) que le corps tout entier, coordonné et bien uni

grâce à toutes les articulations qui le desservent, selon une activité répartie à la

mesure de chacun, réalise sa propre croissance pour se construire lui-même dans

l'amour» (Ep 4.16).



LA MISE EN QUESTION DES VALEURS EN THEOLOGIE 143

tous ses collègues qui «perdent la tête en se prenant eux-mêmes comme
unité de mesure et de comparaison», parce que lui, dans son apostolat, se

sert exclusivement «comme mesure, de la règle même que Dieu lui a

attribuée» (2 Co 10.12-13).

Ainsi, dans l'économie intérimaire des temps de la fin, la compréhension

des principes d'évaluation et la création des normes comme critères
d'évaluation, dépendent de la mesure de foi que Dieu accorde à chacun
selon sa liberté souveraine. Cette position est-elle compatible avec le

postulat des philosophies antiques: la valeur est la raison d'être de l'être
et de ses perfections, et avec les corollaires de ce postulat: d'une part, la
connaissance de la valeur dépend de celle des degrés d'être et de perfection

et, d'autre part, l'invention des normes résulte de l'activité de juger
propre à la raison?

Les Pères et les docteurs médiévaux le pensèrent. Ils tentèrent de

concilier la foi et la raison, par exemple, le dogme concernant le Dieu
créateur des cieux et de la terre, des choses visibles et invisibles, et les

axiomes rationnels des cosmothéologies ambiantes: éternité du monde,
immutabilité et perfection de son ordre, autosuffisance de son être. Ils en

conclurent que le cosmos, qu'il soit créé ou éternel, manifeste une
harmonie qui lui vient de ses proportions et de ses mesures. Mais, en

passant sur le terrain de l'axiologie, ils se heurtèrent à une difficulté: pour
les philosophes, la justice était fondée sur cette harmonie, tandis que, pour
la Bible, c'est la volonté de Dieu, et donc sa loi, qui la fondait.

En effet, pour les philosophes, les rapports de proportion confèrent

non seulement au cosmos mais aussi à la cité, sa réplique, leurs caractères

rationnels et leurs traits esthétiques. Ainsi la cité construite sur des lois

justes imite-t-elle la cité idéale, l'enseignement et l'apprentissage de la

justice font-ils du citoyen libre et civilisé un homme «bon et beau»

(«kaloskagathos»). Comme valeur suprême, la justice est donc la vertu par
excellence, celle que doivent pratiquer la cité et le citoyen, s'ils veulent

repousser l'anarchie, maîtriser la barbarie et accéder à l'harmonie du Tout
et la contempler. Aussi le sort du juste opprimé est-il, selon Platon, préférable

à celui du tyran triomphant; car, la valeur est plus estimable que
l'existence: mieux vaut donc subir l'injustice que la commettre, parce
qu'une âme injuste n'est pas digne d'exister10. A ce propos, les Pères

crurent discerner une parenté entre la figure et la destinée du juste
opprimé, Socrate, et celles du Messie souffrant, Jésus, ce qui, comme la

croyance en une providence, favorisait les relations entre la philosophie et

la théologie.

10 Cf. Platon, La République, II, 360 e - 362 c in Œuvres complètes, tome IV,
Paris, Edition «Les Belles Lettres», 1959, pp. 54-56.



144 GABRIEL-PH. WIDMER

En revanche, pour les théologiens bibliques, c'est par sa Parole que
Dieu exerce sa justice, qu'il établit aussi bien les lois qui régissent sa

création que celles qui gouvernent les nations et son peuple. Il révèle sa

justice et son amour dans son action providentielle, rédemptrice et
réconciliatrice; le Christ les concrétisent en justifiant les impies.

Plus précisément, les platoniciens conçoivent la justice comme l'une
des «Idées» qui médiatisent le sensible, l'intelligible et le Bien anhypothé-
tique ou l'Un; l'âme y participe en s'exerçant à la dialectique; les aristotéliciens

la définissent comme une des «formes» par lesquelles l'Acte pur
agit dans le monde, comme la «vertu» qui actualise la disposition de

l'âme à être juste. L'injustice, qui prive son auteur du bonheur, est considérée

comme un défaut accidentel de l'âme et un vice passager de la

volonté, parce qu'elle est une faute résultant d'une défaillance du
jugement, consécutive à une ignorance ou à une erreur.

Par contre, les témoins bibliques n'entendent la justice ni comme une
«idée» ni comme une «forme» ou une «vertu», mais comme l'acte souverain

de Dieu dont la révélation finale, conjointement à celle de son amour,
coïncidera avec son Règne: le Règne de la justice et de l'amour. Le Dieu
juste s'engage dans ses alliances; il confère à l'homme le don de justice,
en le créant et en le recréant à son image. L'injustice de l'homme n'est
alors assimilable ni à un défaut ni à un vice ou à une simple faute; mais,
comme l'incrédulité et l'idolâtrie, elle est péché, c'est-à-dire révolte volontaire

contre Dieu, atteinte à son honneur, désobéissance à sa volonté et

infidélité à l'égard de ses promesses.
On pourrait donc résumer l'histoire de la théologie chrétienne comme

celle des tentatives entreprises en vue soit de concilier soit d'opposer ces
deux conceptions de la justice. Car l'Eglise naissante a christianisé la

conception judaïque de la justice, faisant de ses fidèles des «christo-

phores» dans le monde antique. Pour s'universaliser tout en s'institution-
nalisant, le christianisme a dû, à son tour, «helléniser» ce fond de judaï-
cité que l'Eglise apostolique avait «messianisé» pour affirmer son identité.

Conclusion

Le chrétien n'a plus le choix, en axiologie, d'être ou bien platonicien
— sa vie étant cachée en Christ, il n'est plus tenté de conquérir l'immortalité

par la contemplation des valeurs éternelles — ou bien nietzschéen

— conduit et recréé par l'Esprit-Saint, il n'est plus tenté de devenir un
homme supérieur, le créateur des dieux nouveaux.

En suivant le Christ dans sa recherche de 1'«unique nécessaire», le

chrétien ne peut être que christophore, celui qui témoigne de sa foi sans

voir, et de son espérance sans posséder, mais en créant. Le témoin tient



LA MISE EN QUESTION DES VALEURS EN THÉOLOGIE 145

pour l'«essentiel» ce que le Christ valorise en le vivant, et pour l'«unique
nécessaire» ce à quoi le Christ a consacré sa vie: le Royaume. Pour viser
et incarner cet unique nécessaire, le témoin met les valeurs et les évaluations,

celles du présent et celles du passé, en perspective pour y discerner
ce qui, en elles, actualise et actualisait l'essentiel.

A la suite des disgrâces de l'éclectisme, le christianisme moderne a

progressivement relativisé l'absolu de l'unique nécessaire et son exigence,

pour tenir compte du pluralisme des systèmes axiologiques. Le scientisme
et son rationalisme, l'historicisme et son comparatisme, le moralisme et

son socialisme, pour ne citer que trois processus d'idéologisation des

valeurs, ont favorisé cette déviation du christianisme en l'influençant, et
accéléré son déclin.

Alors que les théologiens classiques avaient identifié l'unique nécessaire

au grand œuvre de Dieu, c'est-à-dire à son règne et à sa gloire, les

modernes le réduisirent à la recherche du sens de l'existence. Confrontés
au progrès de la conscience européenne, ils le comparèrent aux valeurs de

la morale, de l'art et de la science, et l'interprétèrent comme l'une des

approximations contingentes et l'une des expressions historiques de la

Valeur absolue, dont ces valeurs étaient autant de modes.

La plupart des théologiens modernes adoptèrent d'abord le point de

vue des idéalismes, à savoir que le monde est ma représentation, puis
celui des volontarismes, à savir que mon existence est mon œuvre. Ils
parlèrent d'abord de l'actualisation des valeurs religieuses et morales, puis
de leur création. D'abord, ils crurent à leur nécessité, ensuite à leur nécessaire

transmutation.

Mais, instruits de l'état critique de leur discipline, les théologiens
actuels sont replacés devant la question vitale pour son avenir: quels sont
les points de confrontation entre les modèles axiologiques bibliques et

ceux des philosophies anciennes et modernes? Ces modèles sont-ils

compatibles ou non? Les analyses précédentes ne permettent plus, semble-

t-il, d'élaborer, comme le voulait la théologie moderne, une sorte de

«méta-axiologie», qui les unifierait comme s'ils étaient directement

comparables; elles soulignent, au contraire, la nécessité de tenir compte
des différences entre leurs diverses problématiques.

Dans leurs dialogues avec les philosophes, nos devanciers furent
amenés à poser la question de la place des valeurs en théologie, de leur
fondement, des conditions de leur connaissance et de leur actualisation. Je

le fus aussi. Mais aujourd'hui, la revalorisation d'une théologie de la croix
(theologia crucis) comme théologie du crucifié (theologia crucifixi),
repose la question proprement théologique, celle de Paul: pourquoi et

comment l'authentique prédication de l'Evangile met-elle en crise les

principes d'appréciation et les évaluations du judaïsme, de l'hellénisme et de

la modernité, et conteste-t-clle toutes les tentatives visant à les concilier?



146 GABRIEL-PH. WIDMER

La théologie réformée se renouvelle, lorsqu'à partir de la parole de la

croix, elle critique toute ontologie et toute axiologie, toute morale et toute
esthétique, qui se prétendent chrétiennes par elles-mêmes et en elles-

mêmes, tout en puisant largement soit dans l'héritage gréco-latin soit dans

les acquis de la modernité. Les réflexions précédentes posent seulement

quelques repères qui devraient permettre au théologien de s'orienter dans

cette exigence critique et d'y répondre.


	La mise en question des valeurs en théologie

