Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 1

Artikel: Etudes critiques : la communauté johannique et son histoire
Autor: Ruff, Pierre-Yves

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381435

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 79-92

ETUDES CRITIQUES

LA COMMUNAUTE JOHANNIQUE ET SON HISTOIRE

PIERRE-YVES RUFF

Résumé

Issu des recherches d'une quinzaine d’exégétes, cet ouvrage, de style
universitaire, est destiné a présenter @ un large public un panorama des
recherches johanniques contemporaines. Trés diversifié quant aux thémes
abordés, il introduira lectrices et lecteurs aux questions irrésolues que pose
" histoire des communautés johanniques et de leur production littéraire. De
nombreux auteurs s'interrogent sur la signification des relectures et des
retouches successives. Ainsi, I'ouvrage rejoint I'aspect le plus énigmatique
du corpus johannique (évangile et épitres). Les écrits johanniques ont été
des l'origine et demeurent au centre de conflits d'interprétations; de ces
conflits, comme des hypothéses les plus diverses, le livre a le mérite de
rendre compte. Ainsi, il se montre digne de figurer parmi les ouvrages de
référence sur ce sujet.

I. L’ ouvrage'

Trois traits généraux permettent de caractériser ce livre collectif: le
style en est universitaire, la composition diversifiée, enfin 1’approche du
Johannisme est marquée par le choix de [’historicité.

a) Un style universitaire. 11 faut ajouter que les auteurs ont fait un net
cffort de lisibilité. Hormis peut-étre quelques études treés pointues (comme
celle de Chr. Riniker sur Jn 6, 1-21), les citations du texte grec sont géné-
ralement précédées de leur traduction en frangais ou reportées en notes de
bas de page. La plupart des articles restent donc accessibles aux lecteurs
intéressés par le johannisme. Simultanément, I’abondance de la documenta-

! Jean-Daniel KAESTLI, Jean-Michel POFFET et Jean ZUMSTEIN (éd.), La commu-
nauté johannique et son histoire. La trajectoire de ['évangile de Jean aux deux
premiers siécles, Geneve, Labor et Fides, 1990, 390 p. Ce volume rassemble les
contributions d’une quinzaine d’exégétes initialement réunis dans le cadre d’un
Séminaire de troisieme cycle organisé par les Facultés de théologie des Universités
de Fribourg, Lausanne, Genéve et Neuchitel, en 1987-1988 et 1988-1989.



80 PIERRE-YVES RUFF

tion fournie par les notes, jointe a la bibliographie de la recherche johan-
nique contemporaine €tablie par J. Beutler (pp. 32-38) et aux trois index sur
lesquels se clot 'ouvrage (textes bibliques, textes et auteurs anciens,
auteurs modernes), font de ce volume un excellent outil de travail.

b) Une composition diversifiée. Qui dit multiplicité d’auteurs dit en
méme temps diversité des points de vue, pluralité des hypothéses interpréta-
tives et, le plus souvent, difficulté d’en établir la synthése. C’est le cas ici.
Certains le regretteront peut-étre. Mais [’histoire de 1’exégeése johannique
nous a montré la fragilit¢ des grandes tentatives synthétiques. Les débats
contradictoires ne nous en apprennent-ils pas bien davantage sur le christia-
nisme naissant que les théories unificatrices? On se réjouira donc de trouver
dans ce livre un panorama assez large de l'exégese contemporaine, assu-
mant aussi de vrais débats, par exemple entre Chr. Riniker et D. Marguerat
a propos de la fameuse hypothése de la «source des signes», entre J.-
M. Sevrin et H. Koester au sujet d’éventuelles relations entre le rédacteur
du quatrieme évangile et un courant de type gnostique, ou encore entre
F. Vouga et J. Zumstein a propos des options théologiques et des intentions
qui animerent la rédaction des €pitres johanniques.

c) Le choix de [ historicité. Le projet d’ensemble, résumé par J.
Zumstein dans I'introduction (pp. 9-12), est de suivre 1’évangile de Jean, de
sa «préhistoire» a 1’histoire de sa réception au II° siécle, en passant par les
étapes de sa composition et les relectures dont témoignent les épitres johan-
niques. Par 14, il s’agit de retracer la vie et I’histoire des communautés
johanniques, porteuses d’une tradition originale. Ce vaste projet recoit, au-
dela des articles de type historique, les éclairages de monographies (€tudes
d’un chapitre ou d’une séquence), d’approches systématiques, ou encore
d’études narratologiques (critique littéraire) et «symboliques». On notera
I’absence d’approches sémiotiques (motivée probablement par le sujet
méme du livre).

2. Les contributions individuelles

Les dix-sept articles (dix-huit si I’on compte la bibliographie) sont orga-
nis€és en neuf parties précédées d’un avant-propos et d’une introduction.
Nous suivrons ici cet ordre, nous attachant notamment aux conclusions
auxquelles parviennent les auteurs, dans un survol condamné au schéma-
tisme.

Dans la premiére partie, Etat de la recherche récente, J. Beutler
présente les méthodes et problémes de la recherche johannique aujour-
d’ hui®. D’emblée, nous nous trouvons aux prises avec la diversité des appro-

2 J. BEUTLER, «Méthodes et problémes de la recherche johannique aujourd’hui»,
pp. 15-32.



LA COMMUNAUTE JOHANNIQUE ET SON HISTOIRE 81

ches, dont J. Beutler dresse un excellent panorama. L’exégése johannique
est présentée a travers les méthodes d’approche (synchronique ou diachro-
nique) et les hypotheses interprétatives (stabilité ou évolution de la christo-
logie johannique, existence ou absence d’une gnose pré-chrétienne, etc.).
L auteur, qui se situe plutdt dans la mouvance historico-critique, souligne
'importance grandissante des méthodes d’approche synchroniques, et
conclut son article en rappelant la question, toujours ouverte, qu’est la
christologie johannique. Une bibliographie remarquablement organisée suit
I"article (pp. 32-38).

La deuxiéme partie est consacrée a la Préhistoire de I'évangile. Chr.
Riniker® s’y livre & une minuticuse comparaison des récits de la multiplica-
tion des pains et de la marche sur la mer dans les différents évangiles. Son
objectif est de revenir sur la question d’éventuelles influences des synopti-
ques sur le quatrieme évangile. J. Beutler avait souligné que de telles
influences étaient généralement rejetées par les exégetes, tout en estimant
que leur hypothese ¢€tait «redevenue aujourd’hui plus vraisemblable»
(p. 21). Chr. Riniker se livre donc a une analyse détaillée du lexique, mais
aussi des traits interprétatifs décelables dans les différentes versions de ces
récits. Sa conclusion est sans appel: «Jn 6, ‘licu classique’ pour démontrer
la dépendance de I'évangile de Jean par rapport aux €vangiles synoptiques
dans leur forme finale, ne permet pas de confirmer cette thése» (p. 58).
Pour expliquer les éléments communs, liés surtout a la présence conjuguée
des récits eux-mémes, ['auteur soutient la thése d’un travail d’interprétation
de traditions relatives a Jésus, qui aurait conduit la communauté johannique
a une divergence de plus en plus marquée par rapport aux communautés
synoptiques.

D. Marguerat? se propose de «mettre & I’épreuve» I’hypothese de la
source des signes, dont Bultmann fut le théoricien. Suivant ce dernier, les
récits de signes de 1’évangile de Jean proviendraient d’un recueil préalable,
recu de fagon critique par le rédacteur de I'évangile. Le titre donné par D.
Marguerat a cette étude indique a lui seul le refus de 'auteur d’une distin-
ction nette entre signe et miracle. La critique de I'hypotheése d'une source
des signes ne porte pas sur I'antériorité¢ de ces récits, nullement contestée
ici, mais sur |'unicité de leur provenance. Leur diversit¢ formelle, théo-
logique et idéologique, suggérerait plutdt une provenance diverse.
D. Marguerat applique ici un principe qui a porté ses fruits dans I'exégese
vétérotestamentaire: non pas une source, mais une multiplicité de traditions.
L’auteur inverse les perspectives habituelles. D apres lui, les récits de mira-
cles n’auraient pas été adoptés originellement, pour €tre progressivement

3 Chr. RINIKER, «Jean 6, 1-21 et les évangiles synoptiques», pp. 41-68.
4 D. MARGUERAT, «La ‘source des signes’ existe-t-elle? Réception des récits de
miracle dans 1’évangile de Jean», pp. 69-94.



82 PIERRE-YVES RUFF

pensés théologiquement; au contraire, leur intégration aurait eu lieu lors de
la phase terminale de la rédaction. Cette inversion modifie radicalement le
sens de la présence des récits de signes dans I’évangile. Le mouvement ne
conduit plus d’une «basse» christologie, de type messianique, a la «haute»
christologie du Logos. A 1'inverse, I’évangéliste, dont 1’attitude vis-a-vis de
ces récits est ambigué, faite non seulement de critique, mais aussi d’assenti-
ment, aurait, en les recevant, montré son attachement a 1’incarnation et a
I’historicité des paroles et gestes de Jésus.

Pour Chr. Riniker, les récits de miracles ont été progressivement pensés
théologiquement par la communauté johannique. Pour D. Marguerat, leur
intégration, tardive, vise a donner une matérialité aux «larges compositions»
du quatrieme €évangile, en mettant I’accent sur «l’indispensable incarnation»
des gestes de Jésus (p. 93). De ce débat, J. Zumstein écrit (p. 372) qu’il a
eu lieu «sans qu'un argument théologique décisif puisse étre produit». Faut-
il prendre ici le risque d’une quatrieme voix? Le mérite de D. Marguerat
est d’avoir attiré notre attention sur I’attitude ambigué du rédacteur johan-
nique a 1'égard des récits de signes. Il y a critique, mais aussi, dans une
certaine mesure — mais c’est de cette mesure qu’il s’agit —, assentiment.
Le probleme est, du moins est-ce mon impression, que I’hypothese de D.
Marguerat explique surtout I’assentiment. Et s’il est vrai que ces récits sont
bien divers, il reste a expliquer pourquoi cette diversité n’a pas empéché
leur intégration a I'évangile, dans le méme temps ou elle rendait impro-
bable leur assemblage en un recueil. De sa préhistoire, le quatrieme évan-
gile ne nous a laissé que des traces. Cela rend fragile toute hypothese a ce
sujet.

La troisieme partie, Lecture synchronique de I'évangile, est consacrée a
I’étude narratologique, dont les outils et les objectifs sont remarquablement
présentés par R. A. Culpepper®. Il s’agit de «savoir ce qu’est le texte en
tant que littérature» (1’auteur souligne, p. 99), de «réduire les distorsions»
impliquées dans la lecture. Du point de vue de la narratologie, I’évangile de
Jean apparait guidé par une stratégie jouant de diverses identifications
possibles, chaque personnage incarnant une réponse possible a la question
de I'identité de Jésus. L’objectif est d’amener le lecteur a la réponse de la
foi, a la confession de foi, comme le dit explicitement le narrateur en 20,
31. La mise en évidence de I’aspect stratégique de la narration est incontes-
tablement stimulante. R. A. Culpepper est sans doute moins convaincant
lorsque, soulignant la nécessaire articulation de la narratologie et de la
critique historique, il fait figurer au nombre des rédacteurs de I’évangile le
disciple bien-aimé, qu’il considére comme le centre de I’école johannique
(p. 109). La narratologie ne nous conduirait-elle pas plutét a considérer

> R. A. CULPEPPER, «L’application de la narratologie a I'étude de I’évangile de
Jean», pp. 97-120.



LA COMMUNAUTE JOHANNIQUE ET SON HISTOIRE 83

¢galement et surtout cette figure emblématique en tant que stratégie narra-
tive? Il est vrai que la n’est pas I’objet de la démonstration de Culpepper.

La fin de I'article est consacrée a divers travaux dans lesquels la
nouvelle critique a €t€ appliquée au quatrieme évangile. R. A. Culpepper
en esquisse lui-méme un exemple a propos de Jean 5, 1-18°. Son analyse
prend en compte les trois dimensions du contexte, de la structure narrative
(le mot structure signifiant ici succession de séquences), enfin des fonctions
des personnages dans la narration. Les personnages apparaissent ainsi liés
par différents liens, Jésus 1'étant a la volonté du Peére, I’homme de la
piscine a son infirmité, les Juifs a la Loi. La stratégie narrative est donc la
proposition de ces trois liens possibles, la suggestion faite au lecteur du
choix de «marcher avec Jésus» plutdt qu’avec «les puissances humaines»
qui s’opposent a Jésus (p. 150). D’apres 'auteur, 'homme de la piscine
n’aurait pas opéré un tel choix. Sa «tendance a se décharger de sa respon-
sabilité sur les autres», jointe a d’autres traits indiqués par divers indices
narratifs, I’a conduit au contraire a dénoncer Jésus.

R. A. Culpepper souligne lui-méme qu’il ne s’agit pas la d’une inter-
prétation «radicalement nouvelle» de cette séquence. On ne peut que lui
donner raison. N’y a-t-il pas davantage a attendre de la nouvelle critique?
Apportera-t-elle du nouveau a propos d’autres textes? Ou bien ne serait-elle
pas encore assez libre par rapport a ses présupposés pour porter vraiment
ses fruits? La narratologie, encore récente, risque parfois de se limiter a
classer des figures, ou a confirmer nos habitudes de lecture. Gageons toute-
fois qu’elle pourrait nous réserver des surprises.

Xavier Léon-Dufour propose une analyse de la spécificité symbolique du
langage de Jean (pp. 121-134). Le symbole y est défini par le double rapport
signifiant/signifié et sensible/invisible (p. 126). Une forme de dialectique
s’instaure ainsi: «le proces de Jésus est et n'est pas son proces dans le
croyant face au monde» (I’auteur souligne, p. 128): le corps de Jésus «est et
n'est pas le temple eschatologique ou s’opére la rencontre de Dieu avec les
croyants» (p. 133). L’auteur pose, sans y répondre, la question de la relation
entre cette «analyse symbolique» et la lecture allégorique. On remarquera
que la formule employée dans les deux citations est celle proposée par
Ricceur pour caractériser la métaphore’. Mais que penser du double rapport
par lequel X. Léon-Dufour définit le symbole? «Le symbole joint deux
entités, celle qui est immédiatement perceptible par les sens — le signifiant
— et celle, invisible, qui est visée — le signifié» (p. 126). Ne retrouve-t-on

6 R. Alan CuLpEPPER, «Un exemple de commentaire fondé sur la critique
narrative: Jean 5, 1-18», pp. 135-152.

7 «’admirable ‘cela était et n’était pas’ (...) contient in nuce tout ce qui peut
étre dit sur la vérité métaphorique». (Paul RICE®UR, La métaphore vive, [coll. L ordre
philosophique], Paris, Seuil, 1975, p. 282.)



84 PIERRE-YVES RUFF

pas ici la distinction «platonicienne» du sensible et de 1’intelligible, dont
Ricceur souligne qu’elle est précisément, dans la lecture, le propre de 1’allé-
goreése, ce qui la distingue et la fonde dans sa différence d’avec la méta-
phore?8

Mais il serait trop simple de reprocher a X. Léon-Dufour d’avoir
confondu symbole et allégorie. Car son article est profondément révélateur.
En exégese, la lecture allégorique a été rejetée comme facteur de distorsions
dans I'interprétation, comme violence faite au texte. Ne pourrait-on montrer
qu’un tel processus est a I'ceuvre dans toute lecture, étant précisément ce
point aveugle que ’acte herméneutique tend a réduire, dans le méme temps
ou il se fonde en lui? La question du «langage symbolique» serait alors la
revanche de la lecture sur le lecteur”.

La quatrieme partie, composée de deux approches, I'une systématique,
I"autre exégétique, s’attache a la christologie de I'évangile. Hans Weder '
souligne I'importance de I’histoire des traditions et la «nécessité¢ de se
concentrer sur l'interprétation théologique du texte» (p. 155). L’étude de
Jean 3, 14-21 montre que la théologie sapientiale fournit les catégories de la
christologie johannique. La communauté johannique les a progressivement
repensées a la lumiere de la croix et de I’incarnation, produits de I’amour
créateur. Des lors, il n’y a pas rupture (entre une «basse» et une «haute»
christologie), mais déploiement continu de la pensée théologique. La logique
de I'incarnation modifie la notion du jugement. Débordant tout dualisme,
dépassant de I'intérieur les catégories dont elle s’est servi, la christologie
johannique se rapproche, en derniére analyse, de celle de Paul.

A. Dettwiler!'! analyse les différentes hypothéses relatives au prologue de
I’évangile johannique. Son article a explicitement pour objet de «donner au
lecteur une premiere orientation dans la jungle parfois assez irritante de
I’exégese contemporaine de Jn 1, 1-18» (p. 185). L objectif est, me semble-t-
il, atteint. Dans un méme mouvement, A. Dettwiler présente ses propres
theses. Le prologue du quatrieme évangile serait un hymne d’origine chré-
tienne, né dans une communauté préjohannique. L’évangile aurait eu pour
objet de l'expliciter, d’en préciser la visée et d’en déployer le contenu.

8 «L’interprétation allégorisante (...), en effet, est accordée a la distinction
‘métaphysique’ du sensible et du non-sensible.» (P. RICEUR, op. cit., p. 359.)

9 Peut-8tre a-t-on trop vite rejeté I'interprétation allégorique, alors qu’il
s’agissait de combattre le dogmatisme qui la sous-tendait. Il s’en est ensuivi une
surenchére de la métaphore. Mais la relation entre métaphoricité et principe
allégorique est-elle aussi nette qu’il y parait? F. Bovon («Parabole d’évangile,
parabole du royaume», in: RThPh, 122 (1990/1), pp. 33-41) a certainement raison de
souligner la contiguité des figures de langage.

10 H. WEDER, «L’asymétrie du salut. Réflexions sur Jean 3, 14-21 dans le cadre
de la théologie johannique», pp. 155-184.

' A. DETTWILER, «Le prologue johannique (Jean 1, 1-18)», pp. 185-204.



LA COMMUNAUTE JOHANNIQUE ET SON HISTOIRE 85

Programmatique, le prologue introduit la question de I’origine de Jésus;
I"évangile la déploie en répondant a celle de son identité. L’hymne peut ainsi
ctre défini comme une «histoire in nuce» (p. 202). Cette analyse rejoint celle
de H. Weder sur deux points:

I. Dans les deux cas, le quatritme évangile est per¢u a partir d’un
modele qui va d’un centre au déploiement toujours plus grand des indices ou
des €léments contenus dans celui-ci. H. Weder reprend a4 Ebeling la belle
formule d’une «exégese centrée sur I’objet» (sachintensive Exegese, p. 158),
apres avoir caractéris€ son hypothese de travail comme celle d’un déploie-
ment de la théologie johannique (p. 157). A Dettwiler conclut son article en
parlant d’une «fonction centrale» du prologue (dévoiler le mystéme de 1 ori-
gine de Jésus), déployée et précisée dans I’évangile (p. 202). Dans les deux
cas €galement, le centre, posé des I'origine de la communauté johannique,
est de nature christologique. J'ai 1€ tres sensible a I'utilisation de ce concept
de déploiement, dont les consonances heideggeriennes pourraient induire la
constitution de la vérité comme €émergence. Mais dans un méme temps, je
reste perplexe quant au concept de centre, qui semble difficile 4 maintenir
indépendamment de celui de systéme. Il est bien siir toujours possible de se
livrer a une lecture systématique du quatrieme évangile, et par la d’apporter
un éclairage au monde de cette ceuvre. N’y a-t-il cependant pas en elle
quelque chose qui sera toujours irréductiblement rebelle au systeme, qui
déjouera infiniment toute quéte du centre? Si tel est bien le cas, on n’aura
jamais fini de tenter de cerner ce centre. On comprendrait aussi pourquoi J.
Beutler a pu conclure son article, sur lequel s’ouvre ce volume, par cette
affirmation: «du point de vue théologique, la question posée par Bultmann il
y a presque cinquante ans n’est toujours pas résolue: le centre théologique de
Jean est-il la confession de la divinité de I’homme Jésus ou la confession de
I’humanité du Logos?» (article cité, p. 32, je souligne) 2.

2. Ces deux lectures se rejoignent également en ceci qu’elles font toutes
deux I’économie de 1’hypothese d’un débat avec des courants gnostiques ou
pré-gnostiques. A. Dettwiler écrit: «pour [’esentiel, ¢’est la théologie sapien-
tiale judéo-hellénistique qui constitue I’arriere-fond de I’hymne» (p. 193); H.
Weder soulignait également la provenance sapientiale des catégories de la
christologie et de la sotériologie johanniques. Que devient des lors la ques-
tion des relations entre gnosticisme et johannisme? A juste titre, J. Zumstein
affirme dans son «essai de synthése» qu’elle reste ouverte, quoique déplacée:
«Dire que le judaisme hellénistique et sapiential fournit, par principe d’éco-

12 Heidegger a montré que le systéme, «unité de structure dans le représenté en
tant que tel, unité se déployant a partir du projet d’objectivit¢ de I'étant», est
étranger au monde grec. (M. HEIDEGGER, Holzwege, trad,. fr.. W. Brokmeier, [coll.
TEL 100], Paris, Gallimard, 1986 [rééd]. Cf. «L’époque des ‘conceptions du
monde’» et compléments, pp. 99-146, notamment pp. 131-133.



86 PIERRE-YVES RUFF

nomie, tout le matériel voulu ne résout rien, car alors il faut poser la question
de la relation de ce judaisme hellénistique et sapiential avec la gnose. La
question du caractere gnosticisant de l'univers du langage johannique et de
son origine demeure» (p. 368). Si en effet on hésite parfois aujourd’hui a
attribuer 2 une forme de gnosticisme la paternité du johannisme (souvent
interprétée a travers la volonté du meurtre du pere), la question reste ouverte
d’une éventuelle fraternité, tous deux gardant des racines communes (ici
encore, la fraternité n’exclut pas @ priori I’inimitié ou la violence).

Pour des raisons d’ordre chronologique, cette question est posée dans la
sixieme partie, la cinquieme ouvrant auparavant le dossier des étapes de la
rédaction de 1’évangile. Etudiant le chapitre 21, J. Zumstein'® met en valeur
le «dynamisme interprétatif» déja a 1’ceuvre dans 1’évangile. Le chapitre 21,
tout en soulignant la cloture du quatriéme évangile et en respectant sa fini-
tude, le reconfigure et le recadre en un nouvel ensemble littéraire. Ce
chapitre «porte au langage la mise en Eglise de I’ évangile» (p. 222, souligné
par 'auteur). Il fait du disciple bien-aimé la figure de I’herméneute et «l’ar-
tisan d’une écriture», tout en soulignant le réle de Pierre. Ce faisant, cet
ajout rédactionnel a pour fonction de défendre la légitimité du quatrieme
évangile, d’assurer sa réception dans I'Eglise d’apres le temps des apotres. 1l
y aurait beaucoup a dire sur cet article de J. Zumstein, sur sa volonté claire
d’importer dans 1’exégése des concepts issus d’autres horizons (critique litté-
raire, pragmatique de la communication, etc.), sur les horizons méthodologi-
ques que cet auteur ouvre ainsi a ’exégese. Deux questions méthodologiques
restent cependant ouvertes: 1) L’auteur parait €tablir une nette distinction
entre le «recadrage», li€ a un changement de problématique, et une réinter-
prétation déviante, qui aurait pour objet de «corriger» 1’ceuvre initiale. Il est
difficile, impossible peut-étre, de reconstituer précisément I’intention qui
anima le rédacteur du chapitre 21. Mais la différence entre recadrage et
modification de la pensée est-elle légitime? Le recadrage n’est-il pas
toujours fait a la fois de fidélité et de trahison? 2) L’affirmation selon
laquelle le chapitre 21 «porte au langage la mise en Eglise de I'évangile»
semble induire que celle-ci existait préalablement, sinon en fait, du moins en
droit, avant méme d’étre «portée au langage». Est-ce bien ce qu’il faut
comprendre? Et si oui, quelles sont, encore une fois, les conditions de possi-
bilité d’un tel mode d’exister? La «mise en Eglise» d’un évangile étrange-
ment silencieux sur 1’Eglise va-t-elle vraiment de soi, au point que 1’on

puisse parler d’homéostasie? '*

133, ZumsTEIN, «La rédaction finale de I'évangile selon Jean (2 I'exemple du
chapitre 21)», pp. 207-230.

4 De telles questions sont non des remarques critiques ayant forme de
questionnement, mais des problématiques ouvertes a ’horizon de I’exégese, comme
de toute philosophie du langage aujourd’hui. Y apporter une réponse, ce serait sans



LA COMMUNAUTE JOHANNIQUE ET SON HISTOIRE 87

Ph. Roulet et U. Ruegg '’ étudient Jean 6, 1-21 sous les trois points de
vue narratif, formel et thématique. L’«affirmation centrale» de ce texte est
I"affirmation sur le pain de vie, «moteur de toute la narration et des relations
entre les personnages» (p. 235). Elle fournit a cette péricope son unité narra-
tive et thématique, méme si 1’étude de la forme littéraire ne permet pas d’éta-
blir qu’il y ait unité littéraire. Les auteurs lisent en Jean 6 un appel au
rassemblement de la communauté, pouvant témoigner d’un mouvement de
dispersion déja a I'ceuvre. Deux couches rédactionnelles successives répon-
draient, 'une a une crise externe (entre chrétiens johanniques et Juifs),
I"autre a une crise interne (dissensions et divisions apparaissant dans la
communauté elle-méme). Ph. Roulet et U. Ruegg refusent donc 1’alternative
classique: les deux crises se seraient successivement produites. Les diffé-
rences de situation expliqueraient a elles seules les dissemblances entre les
rédactions, sans impliquer pour autant des contradictions théologiques. L hy-
pothése n’est certes pas a exclure. Mais a trop vouloir concilier les exégeses
oppos¢es et les rédactions successives, ne risque-t-on pas de masquer le jeu
de la similitude et de la différence ol s’origine la succession des rédactions
et des interprétations?

Dans la sixieme partie, ['évangile et le gnosticisme, J.-M. Sevrin
présente les theses classiques sur cette question (Bultmann, Kidsemann,
etc.). Soulignant la difficulté toujours rencontrée dans la quéte d’une défini-
tion du gnosticisme, 1’auteur propose de le comprendre ainsi: «nous dirons
qu’il y a gnosticisme la ot un systeme mythique se structure autour d’un
dualisme anticosmique (...) posant la connaturalité du sujet sauvé avec le
divin» (p. 260). L’absence de docétisme dans le quatrieme évangile, la
continuité théologique entre ses rédactions, I'importance de la pratique
eucharistique sont autant de traits qui invitent a rejeter I’hypothése d’un
contact entre cet évangile et la gnose. L auteur ajoute (p. 264) que tel est le
cas «si 1'on accepte la définition typologique du gnosticisme» proposée
précédemment et conclut: «1’hypothése gnostique parait donc superflue dans
Iinterprétation du quatrieme évangile» (p. 268), apportant ainsi une confir-
mation aux théses présentées plus haut de H. Weder et A. Dettwiler.

A cela répond, quelques pages plus loin, cette affirmation de
H. Koester!”: «il ne fait pas de doute que ces affirmations des discours

16

doute anticiper sur un débat en cours. De ce débat, qui remonte de la pragmatique
de la communication & ses racines théoriques ou a ses présuppos€s, on trouvera
I’essentiel dans le livre de J. DERRIDA, Limited Inc., (coll. La philosophie en effet),
Paris, Galilée, 1990.

IS Ph. RouLeT et U. RUEGG, «Etude de Jean 6: la narration et I’histoire de la
rédaction», pp. 231-248.

16 J-M. SEVRIN, «Le quatritme évangile et le gnosticisme: questions de
méthode», pp. 251-268.

I7 H. KoksTeR, «Les discours d’adieu de I'évangile de Jean: leur trajectoire au



88 PIERRE-YVES RUFF

d’adieu johanniques [relatives a 'accomplissement du salut par Jésus] sont
formulées en rapport avec une controverse directe et déja engagée avec les
solutions gnostiques» (p. 274). Selon I'auteur, une herméneutique gnostici-
sante serait & 1’ceuvre dans les toutes premicres traditions relatives aux
paroles de Jésus. Cette interprétation serait rep€rable dans la présence d’une
«théorie cosmologique du salut» (p. 279), qu’une analyse minutieuse de ces
textes met en évidence. A cette théorie, présente notamment dans I’Evan-
gile de Thomas, s’oppose I'affirmation évangélique et paradoxale de «la
présence de la vie dans I’amour des disciples» (p. 279).

La divergence de ces deux points de vue doit sans doute beaucoup a
une différence de définition: celle élaborée par J.-M. Sevrin est en effet
plus restrictive que celle proposée par H. Koester. La premiére est typolo-
gique et repose sur des caractérisations classiques (I’auteur le dit lui-méme,
p. 257). Elle provient clairement des présentations du gnosticisme rédigées
par les Peres de I'Eglise, surtout Irénée. Elle repose sur les questions
cosmologiques, sotériologiques et anthropologiques, telles qu’elles apparais-
sent, de fagon médiate, dans les reconstitutions des théologies gnostiques
des II¢ et III° siecles. La définition de H. Koester, par contre, repose essen-
tiellement sur la question sotériologique dans un contexte post-pascal. Ces
deux définitions entrainent logiquement une différence quant aux conclu-
sions de la recherche.

Mais ces deux définitions sont peut-étre toutes deux problématiques: la
définition typologique de J.-M. Sevrin se heurte a la difficulté de concilier
I’idée d’un dualisme anticosmique, fortement soulignée par Irénée, avec la
these gnostique, également indiquée par Irénée, d’une correspondance entre
le mythe cosmique et la psychologie'®. La gnose, telle qu’elle fut définie
par les hérésiologues chrétiens, a-t-elle jamais existé? Des lors, y a-t-il
quelque chose de surprenant dans la difficulté que 1’on rencontrerait a la
trouver, dessinée en creux, dans le corpus johannique? J.-M. Sevrin parle
de «systeme mythique». Un tel systeme a-t-il jamais pu exister? Le mythe
n’est-il pas irréductiblement rebelle au systeme? Quant a la définition
proposée par H. Koester, elle pourrait poser cette difficulté qu’implique
toute comparaison entre un mythe (qu’est, par exemple, une «théorie
cosmologique du salut») et des discours (que sont clairement les €pitres
johanniques ou les discours d’adieu de Jean). H. Koester €crit: «Jean veut
montrer qu’il ne peut y avoir de réponse en dehors de celle-ci: la foi en
Jésus. Dans le discours gnostique, les disciples doivent s’en aller pour

premier et au deuxieme siécle», pp. 269-280.

18 «Vous prétendez exposer la gendse et la production de Dieu lui-méme et de
sa Pensée et du Logos et de la Vie et du Christ, et tout cela, vous ne le tirez pas
d’une autre source que de la psychologie humaine.» (Irénée, Contre les hérésies, II,
28, 4.)



LA COMMUNAUTE JOHANNIQUE ET SON HISTOIRE 89

trouver leur véritable demeure dans le monde divin» (p. 274). Que penser
d’une telle distinction? La foi n’est-elle pas toujours en méme temps, dans
un contexte grec, chemin et quéte d’une demeure? '’

La septieme partie, le johannisme a I'heure des épitres, repose entiere-
ment sur un article de F. Vouga?. Le texte s’ouvre sur cette affirmation
quelque peu provocante: «La cloture canonique du livre de révélation de la
communauté, effectuée sous 1’autorité du disciple bien-aimé (Jn 21, 24-25),
semble avoir radicalisé les conflits qu’elle était censée résoudre» (p. 283). A
partir d’une analyse serrée de |’argumentation des épitres, F. Vouga tente de
reconstruire les intentions de leurs auteurs et les conceptions de leurs adver-
saires. Ici se pose de nouveau la question du gnosticisme. Mais I’auteur
retourne toutes les hypotheses généralement admises. Soulignant le rdle dans
les ¢pitres du concept de connaissance, I’absence d’une compréhension
¢thique du commandement d’amour (qui vise ici I'unité des fréres), ’auteur
affirme également que «1 In 4, 2 [«Jésus venu dans la chair»] n’est en rien
un slogan anti-docéte ou anti-gnostique»>!. L hypothése d’un combat johan-
nique contre les gnostiques est donc rejetée par F. Vouga, qui invite a lire les
épitres comme une tentative de «retenir les initi€s et les préserver d’un
affaissement et d’une dilution dans I’Eglise universelle» (p. 302). Alors que
cette derniere se réclame du baptéme seulement, le rédacteur de 1 Jn entend
maintenir et conforter la théologie johannique de la révélation, ainsi que sa
conception sotériologique propre, celle de la communauté eschatologique,
unie par 'amour mutuel et [’initiation sacramentelle. 3 Jn témoigne de
’échec de cette tentative. Subsisteront, conclut 1'auteur, «les écrits de
I’école, qui intéresseront la tradition ecclésiastique en raison de I'autorité
formelle du Presbytre (...) et les Valentiniens, pour son contenu» (p. 302).
Nous reviendrons ultérieurement sur cette these, dont nous pouvons supposer
qu’elle ne fera probablement pas I"objet d’un large consensus. Remarquons
toutefois que la définition du gnosticisme a lieu ici dans le cadre de concep-
tions sapientiales judéo-hellénistiques. Le gnosticisme n’est pas présent€ du
point de vue de certains traits théologiques ou christologiques, mais sous
I’angle de la communauté eschatologique. Si 1’on s’accorde le plus souvent,
depuis notamment R. E. Brown??, 4 considérer que le gnosticisme, comme le

12 Ce qui ne veut pa- '"re que 'équivalence puisse €tre posée au-dela de la
différence formelle, mais qu’il est possible d’envisager la question d’une dialectique
principielle de la foi et du chemin vers sa demeure.

20 E vVouca, «La réception de la théologie johannique dans les €pitres»,
pp. 283-302.

+ Page 292. A TI'inverse, H. Koester soutient que ce verset s’oppose a4 une
«interprétation docte» et A une «spiritualisation de I'existence chrétienne» (art. cit.,
p. 278).

22 R.E. BROWN, The Community of the Beloved Disciple, New York, 1979; trad.
fr.. La communauté du disciple bien-aimé, (Lectio Divina 115), Paris, Cerf, 1983



90 PIERRE-YVES RUFF

johannisme, est né dans la mouvance culturelle de la sagesse, on ne tient
généralement que peu compte de cet arriere-fond lorsqu’il s’agit de définir le
gnosticisme.

La huitieme partie est consacrée a la réception de ['évangile au
1 siécle. J-M. Poffet?, dans une approche tres subtile et nuancée de la
documentation existante, montre la difficulté que présente toute recherche
d’attestation d’un écrit néotestamentaire dans la premiere littérature chré-
tienne. Jusqu’'a la fin du II° siecle, on ne cite pas explicitement un texte, et
la mémoire qu’on en a est marquée par une grande fluidité. De la une diffi-
cult¢ majeure, lorsqu’on s’attache a 1’établissement de dépendances ou de
filiations. Au II* siecle, cependant, les gnostiques valentiniens ont claire-
ment «recu» l’évangile de Jean, et I'un d’eux, Héracléon, le commente
exhaustivement, verset apres verset. J.-M. Poffet €crit: «reconnaissant I'in-
telligence et la précision de la lecture d’Héracléon, nous ne pouvons pas ne
pas souligner 1’arriere-fond platonicien dualiste et la pression du systéme
philosophique valentinien» (p. 320). La réticence des auteurs chrétiens non
gnostiques a 1’égard du quatrieme évangile serait probablement liée au fait
que cet évangile ait été «privilégié, lu, étudié et commenté, mais dans des
milieux qui pour €tre parmi les plus intelligents n’en étaient pas moins des
milieux dorénavant marginalisés» (p. 321).

Dans une étude remarquablement documentée, J.-D. Kaestli** s’interroge
sur 1’absence de traces de données «mythologiques» chez Héracléon, ainsi
que sur les relations existant entre ce dernier et Ptolémée, représentant du
valentinisme occidental. Il n’est malheureusement pas possible de décrire ici
le tissu trés dense de la démonstration de J.-D. Kaestli. De fagcon méthodique
et précise, 1’auteur montre que le recours au triple sens de I’écriture et a la
triplicité des niveaux de I'étre guide toute 1’exégese valentinienne. Recourant
largement a I'interprétation allégorique, la lecture de Jean par les valenti-
niens «n’est pas arbitraire: elle repose sur une différenciation entre plusieurs
niveaux de connaissance, qui correspondent a des différences de niveau en
matiere de cosmologie, de christologie et d’anthropologie» (p. 353). Les
différences, souvent relevées, entre les auteurs de cette école, ne sont donc
pas pour autant des contradictions: tout dépend du niveau choisi par les
auteurs. S’adressant a un public non initié, Héracléon, par exemple, a délibé-
rément restreint son propos aux données anthropologiques.

Dans des «Remarques sur le rapport du quatrieme évangile avec la
gnose et sa réception au II¢ siecle» (pp. 351-356), J.-D. Kaestli reprend
brievement un certain nombre de problématiques importantes. Tres prudent

(rééd.).

23 J.-M. PoFrET, «Indice de la réception de 1’évangile de Jean au II* siecle, avant
Irénée», pp. 305-322.

24 J.-D. KaEsTLL, «L’exégése valentinienne du quatriéme évangile», pp. 323-350.



LA COMMUNAUTE JOHANNIQUE ET SON HISTOIRE 91

quant a I'interprétation a donner au silence des Péres a propos du quatrieme
évangile, il se montre également nuancé — mais tout est dans la portée de
cette nuance — a propos de la relation entre johannisme et gnosticisme.
L’insuffisance de la documentation «ne nous permet pas de répondre 2 la
question suivante: y a-t-il eu continuité historique et sociologique entre
certains secteurs du mouvement johannique que I'on discerne a 1’époque de
la rédaction des épitres et les milieux gnostiques du II° siecle ou ’on tenait
en haute estime le quatrieme évangile?» (p. 354). Toutefois, une section des
Actes de Jean (ch. 94-102), texte gnostique du II° siecle, «fait partie de la
postérité directe du mouvement johannigue» (1’auteur souligne, p. 355). Si
la continuité historique et sociologique n’est pas établie — ce qui signifie
qu’elle n’est pas non plus a exclure — il y aurait eu une certaine continuité
littéraire entre le mouvement johannique et un texte gnostique.

Une derniere remarque de J.-D. Kaestli pose un probléme méthodolo-
gique important: la limitation du corpus johannique a I'évangile et aux
épitres, excluant I’Apocalypse, se heurte au fait de la «solidarité tradition-
nelle des écrits johanniques» (p. 356). Or, celle-ci «mérite d’étre prise en
compte». Il y a l1a comme une subversion de I'ouvrage a l'intérieur de 1’ou-
vrage. Dans tous les cas, cette remarque, jointe a d’autres, témoigne de

I’'immensité du champ de la recherche johannique.

L’ouvrage se clot sur un essai de synthése, opéré par J. Zumstein®. Son
objectif est de réordonner les diverses €études a la problématique initiale,
I’histoire de la communauté johannique. L’intérét de cet article est de
prendre I'histoire a rebours, partant du II* siecle pour remonter vers les
«sables mouvants de ’exégése johannique», par ou il faut comprendre ceux
ou se débattent les exégetes de la préhistoire du quatrieme €vangile. Nous
n’entrerons pas ici dans le détail de cet essai de synthese, déja cit€ a
plusieurs reprises dans cette étude. Notons toutefois qu’en reprenant un a
un les différents travaux présentés dans l'ouvrage, J. Zumstein réaffirme
"aspect anti-gnostique des €pitres. Son texte est donc a la fois un regard
rétrospectif porté sur un parcours (du plus proche au plus lointain) et une
ceuvre de recadrage et de reconfiguration systématique de I'ensemble.

En guise de conclusion. La communauté exégétique et son histoire présente

Il serait dommage de chercher a clore cet ouvrage en fermant les débats
qui en font a la fois I’extréme richesse et la fragilité singuliere. S’il nous en
apprend beaucoup sur le johannisme, s’il nous propose une multiplicité de
pistes de recherche le plus souvent stimulantes, c’est aussi un témoin de
I’exégese contemporaine. Et un témoin privilégié, parce que collectif.

25 J. ZUMSTEIN, «La communauté johannique et son histoire», pp. 359-374.



92 PIERRE-YVES RUFF

Au compte de ses faiblesses, on portera sans doute 1’exclusion, non
motivée a l'exception de la remarque de J.-D. Kaestli, de [’apocalypse
johannique. En ce qui me concerne, je ne suis pas du tout certain que le
consensus presque général qui tend a marginaliser ce texte ne tienne a une
définition par trop restrictive de ce qu’est un corpus.

Au chapitre des questions déroutantes que ce livre nous pose, je serais
tenté de verser celle-ci: au-dela de la difficulté qu’il y a a le définir,
comment expliquer que I’appréciation portée sur le gnosticisme, non seule-
ment en ce qui concerne ses rapports avec le johannisme, mais encore en
tant que courant de pensée, varie autant selon que I'on s’intéresse a une
lecture systématique du quatrieme évangile, ou que 1’on se penche sur les
traces que nous fournissent les textes du II° siecle? A bien des €gards, la
these de F. Vouga semble guidée par I'incertitude, 'inquiétude peut-étre,
que cause aux conceptions classiques le probleme de la réception du
quatrieme évangile. Ce point aveugle de l’exégeése johannique, qu’une
certaine tradition a tent€ d’occulter le plus souvent en se fondant en lui,
réapparait dans cet ouvrage sous un éclairage nouveau. Qu’il soit en débat
n’a rien pour nous surprendre: la est le gage de son authenticité. Par la, ce
livre nous introduit a2 une question fondamentale du johannisme: comment
cette version du christianisme naissant a-t-elle pu fonder, dés les origines et
encore de nos jours, une double tradition interprétative, deux écoles hermé-
neutiques opposées dont les arguments paraissent a jamais réversibles?
Moteur premier et support du débat exégétique, cette dualité originaire, la
plus profonde de celles que comporte le johannisme, contribue largement a
I’intérét des recherches johanniques. Ce livre témoigne de la vitalité de
celles-ci.

Enfin, on notera aussi ce qui pourrait étre le signe d’un tournant dans
I’exégese historico-critique: dans ce volume, il s’agit souvent moins de s’at-
tacher a la reconstitution des strates originaires d’un écrit, que de s’inter-
roger sur la signification des relectures et des retouches successives. Non
plus de rechercher la pureté originelle de 1’évangile, mais de tenter de
décrypter, dans les débats qu’il a suscités, dans sa «trajectoire» pour
reprendre le terme du sous-titre, ce que cet écrit a, pour des raisons souvent
mystérieuses, produit. Il faudrait s’arréter sur ce passage de I’historico-
critique a I’herméneutique, analyser la fagon dont il s’effectue et méditer
ensemble ses modalités et ses implications. Par la prise en compte de I’his-
toricité de la lecture, ce livre me parait déborder, tout en I’assumant, I’his-
toricité du rexte. Ici se rencontre un signe supplémentaire de la vitalité¢ de
I’exégese johannique (je devrais écrire: de la vitalité du johannisme en son
interprétation); ici se dessine un retournement qui contribue largement a
I'intérét de cet ouvrage.



	Études critiques : la communauté johannique et son histoire

