
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 1

Artikel: Études critiques : la communauté johannique et son histoire

Autor: Ruff, Pierre-Yves

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 123 (1991). P. 79-92

ÉTUDES CRITIQUES

LA COMMUNAUTÉ JOHANNIQUE ET SON HISTOIRE

Pierre-Yves Ruff

Résumé

Issu des recherches d'une quinzaine d'exégètes. cet ouvrage, de style
universitaire, est destiné à présenter à un large public un panorama des
recherches johanniques contemporaines. Très diversifié quant aux thèmes

abordés, il introduira lectrices et lecteurs aux questions irrésolues que pose
l'histoire des communautés johanniques et de leur production littéraire. De
nombreux auteurs s'interrogent sur la signification des relectures et des
retouches successives. Ainsi, l'ouvrage rejoint l'aspect le plus énigmatique
du corpus johannique (évangile et épîtres). Les écrits johanniques ont été
dès l'origine et demeurent au centre de conflits d'interprétations; de ces

conflits, comme des hypothèses les plus diverses, le livre a le mérite de

rendre compte. Ainsi, il se montre digne de figurer parmi les ouvrages de

référence sur ce sujet.

F L'ouvrage1

Trois traits généraux permettent de caractériser ce livre collectif: le

style en est universitaire, la composition diversifiée, enfin l'approche du

johannisme est marquée par le choix de l'historicité.
a) Un style universitaire. Il faut ajouter que les auteurs ont fait un net

effort de lisibilité. Hormis peut-être quelques études très pointues (comme
celle de Chr. Riniker sur Jn 6, 1-21), les citations du texte grec sont
généralement précédées de leur traduction en français ou reportées en notes de

bas de page. La plupart des articles restent donc accessibles aux lecteurs

intéressés par le johannisme. Simultanément, l'abondance de la documenta-

1

Jean-Daniel Kaestli, Jean-Michel Poffet et Jean Zumstein (éd.), La communauté

johannique et son histoire. La trajectoire de l'évangile de Jean aux deux

premiers siècles, Genève. Labor et Fides, 1990, 390 p. Ce volume rassemble les

contributions d'une quinzaine d'exégètes initialement réunis dans le cadre d'un
Séminaire de troisième cycle organisé par les Facultés de théologie des Universités
de Fribourg, Lausanne. Genève et Neuchâtel. en 1987-1988 et 1988-1989.



80 PIERRE-YVES RUFF

tion fournie par les notes, jointe à la bibliographie de la recherche johannique

contemporaine établie par J. Beutler (pp. 32-38) et aux trois index sur
lesquels se clôt l'ouvrage (textes bibliques, textes et auteurs anciens,
auteurs modernes), font de ce volume un excellent outil de travail.

b) Une composition diversifiée. Qui dit multiplicité d'auteurs dit en
même temps diversité des points de vue, pluralité des hypothèses interprétatives

et, le plus souvent, difficulté d'en établir la synthèse. C'est le cas ici.
Certains le regretteront peut-être. Mais l'histoire de l'exégèse johannique
nous a montré la fragilité des grandes tentatives synthétiques. Les débats

contradictoires ne nous en apprennent-ils pas bien davantage sur le christianisme

naissant que les théories unificatrices? On se réjouira donc de trouver
dans ce livre un panorama assez large de l'exégèse contemporaine, assumant

aussi de vrais débats, par exemple entre Chr. Riniker et D. Marguerat
à propos de la fameuse hypothèse de la «source des signes», entre J.-

M. Sevrin et H. Koester au sujet d'éventuelles relations entre le rédacteur
du quatrième évangile et un courant de type gnostique, ou encore entre
F. Vouga et J. Zumstein à propos des options théologiques et des intentions

qui animèrent la rédaction des épîtres johanniques.
c) Le choix de l'historicité. Le projet d'ensemble, résumé par J.

Zumstein dans l'introduction (pp. 9-12), est de suivre l'évangile de Jean, de

sa «préhistoire» à l'histoire de sa réception au IIe siècle, en passant par les

étapes de sa composition et les relectures dont témoignent les épîtres
johanniques. Par là, il s'agit de retracer la vie et l'histoire des communautés

johanniques, porteuses d'une tradition originale. Ce vaste projet reçoit, au-
delà des articles de type historique, les éclairages de monographies (études

d'un chapitre ou d'une séquence), d'approches systématiques, ou encore
d'études narratologiques (critique littéraire) et «symboliques». On notera
l'absence d'approches sémiotiques (motivée probablement par le sujet
même du livre).

2. Les contributions individuelles

Les dix-sept articles (dix-huit si l'on compte la bibliographie) sont organisés

en neuf parties précédées d'un avant-propos et d'une introduction.
Nous suivrons ici cet ordre, nous attachant notamment aux conclusions

auxquelles parviennent les auteurs, dans un survol condamné au schématisme.

Dans la première partie, Etat de la recherche récente, J. Beutler

présente les méthodes et problèmes de la recherche johannique aujourd'hui2.

D'emblée, nous nous trouvons aux prises avec la diversité des appro-

2 J. Beutler, «Méthodes et problèmes de la recherche johannique aujourd'hui»,
pp. 15-32.



LA COMMUNAUTÉ JOHANNIQUE ET SON HISTOIRE 81

ches, dont J. Beutler dresse un excellent panorama. L'exégèse johannique
est présentée à travers les méthodes d'approche (synchronique ou diachro-
nique) et les hypothèses interprétatives (stabilité ou évolution de la christologie

johannique, existence ou absence d'une gnose pré-chrétienne, etc.).
L'auteur, qui se situe plutôt dans la mouvance historico-critique, souligne
l'importance grandissante des méthodes d'approche synchroniques, et
conclut son article en rappelant la question, toujours ouverte, qu'est la

christologie johannique. Une bibliographie remarquablement organisée suit
l'article (pp. 32-38).

La deuxième partie est consacrée à la Préhistoire de l'évangile. Chr.
Riniker3 s'y livre à une minutieuse comparaison des récits de la multiplication

des pains et de la marche sur la mer dans les différents évangiles. Son

objectif est de revenir sur la question d'éventuelles influences des synoptiques

sur le quatrième évangile. J. Beutler avait souligné que de telles
influences étaient généralement rejetées par les exégètes, tout en estimant

que leur hypothèse était «redevenue aujourd'hui plus vraisemblable»
(p. 21). Chr. Riniker se livre donc à une analyse détaillée du lexique, mais
aussi des traits interprétatifs décelables dans les différentes versions de ces
récits. Sa conclusion est sans appel: «Jn 6, 'lieu classique' pour démontrer
la dépendance de l'évangile de Jean par rapport aux évangiles synoptiques
dans leur forme finale, ne permet pas de confirmer cette thèse» (p. 58).
Pour expliquer les éléments communs, liés surtout à la présence conjuguée
des récits eux-mêmes, l'auteur soutient la thèse d'un travail d'interprétation
de traditions relatives à Jésus, qui aurait conduit la communauté johannique
à une divergence de plus en plus marquée par rapport aux communautés

synoptiques.
D. Marguerat se propose de «mettre à l'épreuve» l'hypothèse de la

source des signes, dont Bultmann fut le théoricien. Suivant ce dernier, les

récits de signes de l'évangile de Jean proviendraient d'un recueil préalable,

reçu de façon critique par le rédacteur de l'évangile. Le titre donné par D.

Marguerat à cette étude indique à lui seul le refus de l'auteur d'une distinction

nette entre signe et miracle. La critique de l'hypothèse d'une source
des signes ne porte pas sur l'antériorité de ces récits, nullement contestée

ici, mais sur l'unicité de leur provenance. Leur diversité tonnelle,
théologique et idéologique, suggérerait plutôt une provenance diverse.

D. Marguerat applique ici un principe qui a porté ses fruits dans l'exégèse
vétérotestamentaire: non pas une source, mais une multiplicité de traditions.

L'auteur inverse les perspectives habituelles. D'après lui, les récits de miracles

n'auraient pas été adoptés originellement, pour être progressivement

3 Chr. Riniker, «Jean 6, 1-21 et les évangiles synoptiques», pp. 41-68.
4 D. Marguerat, «La 'source des signes' existe-t-elle? Réception des récits de

miracle dans l'évangile de Jean», pp. 69-94.



82 PIERRE-YVES RUFF

pensés théologiquement; au contraire, leur intégration aurait eu lieu lors de

la phase terminale de la rédaction. Cette inversion modifie radicalement le

sens de la présence des récits de signes dans l'évangile. Le mouvement ne

conduit plus d'une «basse» christologie, de type messianique, à la «haute»

christologie du Logos. A l'inverse, l'évangéliste, dont l'attitude vis-à-vis de

ces récits est ambiguë, faite non seulement de critique, mais aussi d'assentiment,

aurait, en les recevant, montré son attachement à l'incarnation et à

l'historicité des paroles et gestes de Jésus.

Pour Chr. Riniker, les récits de miracles ont été progressivement pensés

théologiquement par la communauté johannique'. Pour D. Marguerat, leur

intégration, tardive, vise à donner une matérialité aux «larges compositions»
du quatrième évangile, en mettant l'accent sur «l'indispensable incarnation»
des gestes de Jésus (p. 93). De ce débat, J. Zumstein écrit (p. 372) qu'il a

eu lieu «sans qu'un argument théologique décisif puisse être produit». Faut-

il prendre ici le risque d'une quatrième voix? Le mérite de D. Marguerat
est d'avoir attiré notre attention sur l'attitude ambiguë du rédacteur johannique

à l'égard des récits de signes. Il y a critique, mais aussi, dans une
certaine mesure — mais c'est de cette mesure qu'il s'agit —, assentiment.
Le problème est, du moins est-ce mon impression, que l'hypothèse de D.

Marguerat explique surtout l'assentiment. Et s'il est vrai que ces récits sont
bien divers, il reste à expliquer pourquoi cette diversité n'a pas empêché
leur intégration à l'évangile, dans le même temps où elle rendait improbable

leur assemblage en un recueil. De sa préhistoire, le quatrième évangile

ne nous a laissé que des traces. Cela rend fragile toute hypothèse à ce

sujet.

La troisième partie, Lecture synchronique de T évangile, est consacrée à

l'étude narratologique, dont les outils et les objectifs sont remarquablement
présentés par R. A. Culpepper5. Il s'agit de «savoir ce qu'est le texte en

tant cjue littérature» (l'auteur souligne, p. 99), de «réduire les distorsions»

impliquées dans la lecture. Du point de vue de la narratologie, l'évangile de

Jean apparaît guidé par une stratégie jouant de diverses identifications
possibles, chaque personnage incarnant une réponse possible à la question
de l'identité de Jésus. L'objectif est d'amener le lecteur à la réponse de la

foi, à la confession de foi, comme le dit explicitement le narrateur en 20,
31. La mise en évidence de l'aspect stratégique de la narration est
incontestablement stimulante. R. A. Culpepper est sans doute moins convaincant

lorsque, soulignant la nécessaire articulation de la narratologie et de la

critique historique, il fait figurer au nombre des rédacteurs de l'évangile le

disciple bien-aimé, qu'il considère comme le centre de l'école johannique
(p. 109). La narratologie ne nous conduirait-elle pas plutôt à considérer

5 R. A. Culpepper, «L'application de la narratologie à l'étude de l'évangile de

Jean», pp. 97-120.



LA COMMUNAUTÉ JOHANNIQUE ET SON HISTOIRE 83

également et surtout cette figure emblématique en tant que stratégie narrative?

Il est vrai que là n'est pas l'objet de la démonstration de Culpepper.
La fin de l'article est consacrée à divers travaux dans lesquels la

nouvelle critique a été appliquée au quatrième évangile. R. A. Culpepper
en esquisse lui-même un exemple à propos de Jean 5, 1-186. Son analyse
prend en compte les trois dimensions du contexte, de la structure narrative
(le mot structure signifiant ici succession de séquences), enfin des fonctions
des personnages dans la narration. Les personnages apparaissent ainsi liés

par différents liens, Jésus l'étant à la volonté du Père, l'homme de la

piscine à son infirmité, les Juifs à la Loi. La stratégie narrative est donc la

proposition de ces trois liens possibles, la suggestion faite au lecteur du

choix de «marcher avec Jésus» plutôt qu'avec «les puissances humaines»

qui s'opposent à Jésus (p. 150). D'après l'auteur, l'homme de la piscine
n'aurait pas opéré un tel choix. Sa «tendance à se décharger de sa responsabilité

sur les autres», jointe à d'autres traits indiqués par divers indices

narratifs, l'a conduit au contraire à dénoncer Jésus.

R. A. Culpepper souligne lui-même qu'il ne s'agit pas là d'une
interprétation «radicalement nouvelle» de cette séquence. On ne peut que lui
donner raison. N'y a-t-il pas davantage à attendre de la nouvelle critique?
Apportera-t-elle du nouveau à propos d'autres textes? Ou bien ne serait-elle

pas encore assez libre par rapport à ses présupposés pour porter vraiment
ses fruits? La narratologie. encore récente, risque parfois de se limiter à

classer des figures, ou à confirmer nos habitudes de lecture. Gageons toutefois

qu'elle pourrait nous réserver des surprises.

Xavier Léon-Dufour propose une analyse de la spécificité symbolique du

langage de Jean (pp. 121-134). Le symbole y est défini par le double rapport
signifiant/signifié et sensible/invisible (p. 126). Une forme de dialectique
s'instaure ainsi: «le procès de Jésus est et n'est pas son procès dans le

croyant face au monde» (l'auteur souligne, p. 128); le corps de Jésus «est et

n'est pas le temple eschatologique où s'opère la rencontre de Dieu avec les

croyants» (p. 133). L'auteur pose, sans y répondre, la question de la relation

entre cette «analyse symbolique» et la lecture allégorique. On remarquera

que la formule employée dans les deux citations est celle proposée par
Ricœur pour caractériser la métaphore7. Mais que penser du double rapport

par lequel X. Léon-Dufour définit le symbole? «Le symbole joint deux

entités, celle qui est immédiatement perceptible par les sens — le signifiant

— et celle, invisible, qui est visée — le signifié» (p. 126). Ne retrouve-t-on

6 R. Alan Culpepper, «Un exemple de commentaire fondé sur la critique
narrative: Jean 5. 1-18». pp. 135-152.

7 «L'admirable 'cela était et n'était pas' contient in nuée tout ce qui peut
être dit sur la vérité métaphorique». (Paul Ricœur, La métaphore vive. [coll. L'ordre

philosophique], Paris. Seuil, 1975, p. 282.)



84 PIERRE-YVES RUFF

pas ici la distinction «platonicienne» du sensible et de l'intelligible, dont
Ricœur souligne qu'elle est précisément, dans la lecture, le propre de

l'allégorèse, ce qui la distingue et la fonde dans sa différence d'avec la
métaphore?8

Mais il serait trop simple de reprocher à X. Léon-Dufour d'avoir
confondu symbole et allégorie. Car son article est profondément révélateur.
En exégèse, la lecture allégorique a été rejetée comme facteur de distorsions
dans l'interprétation, comme violence faite au texte. Ne pourrait-on montrer
qu'un tel processus est à l'œuvre dans toute lecture, étant précisément ce

point aveugle que l'acte herméneutique tend à réduire, dans le même temps
où il se fonde en lui? La question du «langage symbolique» serait alors la
revanche de la lecture sur le lecteur9.

La quatrième partie, composée de deux approches, l'une systématique,
l'autre exégétique, s'attache à la christologie de l'évangile. Hans Weder10

souligne l'importance de l'histoire des traditions et la «nécessité de se

concentrer sur l'interprétation théologique du texte» (p. 155). L'étude de

Jean 3, 14-21 montre que la théologie sapientiale fournit les catégories de la

christologie johannique. La communauté johannique les a progressivement
repensées à la lumière de la croix et de l'incarnation, produits de l'amour
créateur. Dès lors, il n'y a pas rupture (entre une «basse» et une «haute»

christologie), mais déploiement continu de la pensée théologique. La logique
de l'incarnation modifie la notion du jugement. Débordant tout dualisme,
dépassant de l'intérieur les catégories dont elle s'est servi, la christologie
johannique se rapproche, en dernière analyse, de celle de Paul.

A. Dettwiler" analyse les différentes hypothèses relatives au prologue de

l'évangile johannique. Son article a explicitement pour objet de «donner au

lecteur une première orientation dans la jungle parfois assez irritante de

l'exégèse contemporaine de Jn 1, 1-18» (p. 185). L'objectif est, me semble-t-

il, atteint. Dans un même mouvement, A. Dettwiler présente ses propres
thèses. Le prologue du quatrième évangile serait un hymne d'origine
chrétienne, né dans une communauté préjohannique. L'évangile aurait eu pour
objet de l'expliciter, d'en préciser la visée et d'en déployer le contenu.

«L'interprétation allégorisante en effet, est accordée à la distinction
'métaphysique' du sensible et du non-sensible.» (P. Ricœur, op. cit.. p. 359.)

9 Peut-être a-t-on trop vite rejeté l'interprétation allégorique, alors qu'il
s'agissait de combattre le dogmatisme qui la sous-tendait. Il s'en est ensuivi une
surenchère de la métaphore. Mais la relation entre métaphoricité et principe
allégorique est-elle aussi nette qu'il y paraît? F. Bovon («Parabole d'évangile,
parabole du royaume», in: RThPh, 122 (1990/1), pp. 33-41) a certainement raison de

souligner la contiguïté des figures de langage.
10 H. Weder, «L'asymétrie du salut. Réflexions sur Jean 3, 14-21 dans le cadre

de la théologie johannique», pp. 155-184.
" A. Dettwiler, «Le prologue johannique (Jean 1, 1-18)», pp. 185-204.



LA COMMUNAUTÉ JOHANNIQUE ET SON HISTOIRE 85

Programmatique, le prologue introduit la question de l'origine de Jésus;
l'évangile la déploie en répondant à celle de son identité. L'hymne peut ainsi
être défini comme une «histoire in nuce» (p. 202). Cette analyse rejoint celle
de H. Weder sur deux points:

1. Dans les deux cas, le quatrième évangile est perçu à partir d'un
modèle qui va d'un centre au déploiement toujours plus grand des indices ou
des éléments contenus dans celui-ci. H. Weder reprend à Ebeling la belle
formule d'une «exégèse centrée sur l'objet» (sachintensive Exegese, p. 158),
après avoir caractérisé son hypothèse de travail comme celle d'un déploiement

de la théologie johannique (p. 157). A Dettwiler conclut son article en
parlant d'une «fonction centrale» du prologue (dévoiler le mystème de l'origine

de Jésus), déployée et précisée dans l'évangile (p. 202). Dans les deux
cas également, le centre, posé dès l'origine de la communauté johannique.
est de nature christologique. J'ai été très sensible à l'utilisation de ce concept
de déploiement, dont les consonances heideggeriennes pourraient induire la
constitution de la vérité comme émergence. Mais dans un même temps, je
reste perplexe quant au concept de centre, qui semble difficile à maintenir
indépendamment de celui de système. Il est bien sûr toujours possible de se

livrer à une lecture systématique du quatrième évangile, et par là d'apporter
un éclairage au monde de cette œuvre. N'y a-t-il cependant pas en elle
quelque chose qui sera toujours irréductiblement rebelle au système, qui
déjouera infiniment toute quête du centre? Si tel est bien le cas. on n'aura
jamais fini de tenter de cerner ce centre. On comprendrait aussi pourquoi J.

Beutler a pu conclure son article, sur lequel s'ouvre ce volume, par cette
affirmation: «du point de vue théologique, la question posée par Bultmann il
y a presque cinquante ans n'est toujours pas résolue: le centre théologique de

Jean est-il la confession de la divinité de l'homme Jésus ou la confession de

l'humanité du Logos?» (article cité, p. 32, je souligne)12.

2. Ces deux lectures se rejoignent également en ceci qu'elles font toutes

deux l'économie de l'hypothèse d'un débat avec des courants gnostiques ou

pré-gnostiques. A. Dettwiler écrit: «pour l'esentiel. c'est la théologie sapientiale

judéo-hellénistique qui constitue l'arrière-fond de l'hymne» (p. 193): H.

Weder soulignait également la provenance sapientiale des catégories de la

christologie et de la sotériologie johanniques. Que devient dès lors la question

des relations entre gnosticisme et johannisme? A juste titre, J. Zumstein

affirme dans son «essai de synthèse» qu'elle reste ouverte, quoique déplacée:

«Dire que le judaïsme hellénistique et sapiential fournit, par principe d'éco-

12
Heidegger a montré que le système, «unité de structure dans le représenté en

tant que tel, unité se déployant à partir du projet d'objectivité de l'étant», est

étranger au monde grec. (M. Heidegger, Holzwege, trad., fr.: W. Brokmeier. [coll.
TEL 100], Paris, Gallimard. 1986 [rééd]. Cf. «L'époque des 'conceptions du

monde'» et compléments, pp. 99-146. notamment pp. 131-133.



86 PIERRE-YVES RUFF

nomie, tout le matériel voulu ne résout rien, car alors il faut poser la question
de la relation de ce judaïsme hellénistique et sapiential avec la gnose. La
question du caractère gnosticisant de l'univers du langage johannique et de

son origine demeure» (p. 368). Si en effet on hésite parfois aujourd'hui à

attribuer à une forme de gnosticisme la paternité du johannisme (souvent
interprétée à travers la volonté du meurtre du père), la question reste ouverte
d'une éventuelle fraternité, tous deux gardant des racines communes (ici
encore, la fraternité n'exclut pas a priori l'inimitié ou la violence).

Pour des raisons d'ordre chronologique, cette question est posée dans la
sixième partie, la cinquième ouvrant auparavant le dossier des étapes de la

11rédaction de l'évangile. Etudiant le chapitre 21, J. Zumstein met en valeur
le «dynamisme interprétatif» déjà à l'œuvre dans l'évangile. Le chapitre 21,

tout en soulignant la clôture du quatrième évangile et en respectant sa

finitude, le reconfigure et le recadre en un nouvel ensemble littéraire. Ce

chapitre «porte au langage la mise en Eglise de l'évangile» (p. 222, souligné

par l'auteur). Il fait du disciple bien-aimé la figure de l'herméneute et «l'artisan

d'une écriture», tout en soulignant le rôle de Pierre. Ce faisant, cet

ajout rédactionnel a pour fonction de défendre la légitimité du quatrième
évangile, d'assurer sa réception dans l'Eglise d'après le temps des apôtres. Il
y aurait beaucoup à dire sur cet article de J. Zumstein, sur sa volonté claire

d'importer dans l'exégèse des concepts issus d'autres horizons (critique
littéraire, pragmatique de la communication, etc.), sur les horizons méthodologiques

que cet auteur ouvre ainsi à l'exégèse. Deux questions méthodologiques
restent cependant ouvertes: 1) L'auteur paraît établir une nette distinction
entre le «recadrage», lié à un changement de problématique, et une
réinterprétation déviante, qui aurait pour objet de «corriger» l'œuvre initiale. Il est

difficile, impossible peut-être, de reconstituer précisément l'intention qui
anima le rédacteur du chapitre 21. Mais la différence entre recadrage et

modification de la pensée est-elle légitime? Le recadrage n'est-il pas

toujours fait à la fois de fidélité et de trahison? 2) L'affirmation selon

laquelle le chapitre 21 «porte au langage la mise en Eglise de l'évangile»
semble induire que celle-ci existait préalablement, sinon en fait, du moins en

droit, avant même d'être «portée au langage». Est-ce bien ce qu'il faut

comprendre? Et si oui, quelles sont, encore une fois, les conditions de possibilité

d'un tel mode d'exister? La «mise en Eglise» d'un évangile étrangement

silencieux sur l'Eglise va-t-elle vraiment de soi, au point que l'on
puisse parler d'homéostasiéi14

13 J. Zumstein, «La rédaction finale de l'évangile selon Jean (à l'exemple du

chapitre 21)», pp. 207-230.

De telles questions sont non des remarques critiques ayant forme de

questionnement, mais des problématiques ouvertes à l'horizon de l'exégèse, comme
de toute philosophie du langage aujourd'hui. Y apporter une réponse, ce serait sans



LA COMMUNAUTÉ JOHANNIQUE ET SON HISTOIRE 87

Ph. Roulet et U. Ruegg15 étudient Jean 6, 1-21 sous les trois points de

vue narratif, formel et thématique. L'«affirmation centrale» de ce texte est
l'affirmation sur le pain de vie, «moteur de toute la narration et des relations
entre les personnages» (p. 235). Elle fournit à cette péricope son unité narrative

et thématique, même si l'étude de la forme littéraire ne permet pas d'établir

qu'il y ait unité littéraire. Les auteurs lisent en Jean 6 un appel au
rassemblement de la communauté, pouvant témoigner d'un mouvement de

dispersion déjà à l'œuvre. Deux couches rédactionnelles successives
répondraient, l'une à une crise externe (entre chrétiens johanniques et Juifs),
l'autre à une crise interne (dissensions et divisions apparaissant dans la

communauté elle-même). Ph. Roulet et U. Ruegg refusent donc l'alternative
classique: les deux crises se seraient successivement produites. Les
différences de situation expliqueraient à elles seules les dissemblances entre les

rédactions, sans impliquer pour autant des contradictions théologiques.
L'hypothèse n'est certes pas à exclure. Mais à trop vouloir concilier les exégèses

opposées et les rédactions successives, ne risque-t-on pas de masquer le jeu
de la similitude et de la différence où s'origine la succession des rédactions

et des interprétations?
Dans la sixième partie, l'évangile et le gnosticisme, J.-M. Sevrin16

présente les thèses classiques sur cette question (Bultmann, Käsemann,

etc.). Soulignant la difficulté toujours rencontrée dans la quête d'une définition

du gnosticisme, l'auteur propose de le comprendre ainsi: «nous dirons

qu'il y a gnosticisme là où un système mythique se structure autour d'un
dualisme anticosmique posant la connaturante du sujet sauvé avec le

divin» (p. 260). L'absence de docétisme dans le quatrième évangile, la

continuité théologique entre ses rédactions, l'importance de la pratique

eucharistique sont autant de traits qui invitent à rejeter l'hypothèse d'un
contact entre cet évangile et la gnose. L'auteur ajoute (p. 264) que tel est le

cas «si l'on accepte la définition typologique du gnosticisme» proposée

précédemment et conclut: «l'hypothèse gnostique paraît donc superflue dans

l'interprétation du quatrième évangile» (p. 268), apportant ainsi une
confirmation aux thèses présentées plus haut de H. Weder et A. Dettwiler.

A cela répond, quelques pages plus loin, cette affirmation de

H. Koester17: «il ne fait pas de doute que ces affirmations des discours

doute anticiper sur un débat en cours. De ce débat, qui remonte de la pragmatique
de la communication à ses racines théoriques ou à ses présupposés, on trouvera
l'essentiel dans le livre de J. Derrida, Limited Inc., (coll. La philosophie en effet),

Paris, Galilée, 1990.
15 Ph. Roulet et U. Ruegg, «Etude de Jean 6: la narration et l'histoire de la

rédaction», pp. 231-248.
16 J.-M. Sevrin, «Lc quatrième évangile et le gnosticisme: questions de

méthode», pp. 251-268.
17 H. Koester, «Les discours d'adieu de l'évangile de Jean: leur trajectoire au



88 PIERRE-YVES RUFF

d'adieu johanniques [relatives à l'accomplissement du salut par Jésus] sont

formulées en rapport avec une controverse directe et déjà engagée avec les

solutions gnostiques» (p. 274). Selon l'auteur, une herméneutique gnostici-
sante serait à l'œuvre dans les toutes premières traditions relatives aux

paroles de Jésus. Cette interprétation serait repérable dans la présence d'une
«théorie cosmologique du salut» (p. 279), qu'une analyse minutieuse de ces

textes met en évidence. A cette théorie, présente notamment dans l'Evangile

de Thomas, s'oppose l'affirmation évangélique et paradoxale de «la

présence de la vie dans l'amour des disciples» (p. 279).

La divergence de ces deux points de vue doit sans doute beaucoup à

une différence de définition: celle élaborée par J.-M. Sevrin est en effet

plus restrictive que celle proposée par H. Koester. La première est typologique

et repose sur des caractérisations classiques (l'auteur le dit lui-même,

p. 257). Elle provient clairement des présentations du gnosticisme rédigées

par les Pères de l'Eglise, surtout Irénée. Elle repose sur les questions

cosmologiques, sotériologiques et anthropologiques, telles qu'elles apparaissent,

de façon médiate, dans les reconstitutions des théologies gnostiques
des IIe et IIIe siècles. La définition de H. Koester, par contre, repose
essentiellement sur la question sotériologique dans un contexte post-pascal. Ces

deux définitions entraînent logiquement une différence quant aux conclusions

de la recherche.

Mais ces deux définitions sont peut-être toutes deux problématiques: la
définition typologique de J.-M. Sevrin se heurte à la difficulté de concilier
l'idée d'un dualisme anticosmique, fortement soulignée par Irénée, avec la
thèse gnostique, également indiquée par Irénée, d'une correspondance entre
le mythe cosmique et la psychologie18. La gnose, telle qu'elle fut définie

par les hérésiologues chrétiens, a-t-elle jamais existé? Dès lors, y a-t-il

quelque chose de surprenant dans la difficulté que l'on rencontrerait à la

trouver, dessinée en creux, dans le corpus johannique? J.-M. Sevrin parle
de «système mythique». Un tel système a-t-il jamais pu exister? Le mythe
n'est-il pas irréductiblement rebelle au système? Quant à la définition
proposée par H. Koester, elle pourrait poser cette difficulté qu'implique
toute comparaison entre un mythe (qu'est, par exemple, une «théorie

cosmologique du salut») et des discours (que sont clairement les épîtres

johanniques ou les discours d'adieu de Jean). H. Koester écrit: «Jean veut
montrer qu'il ne peut y avoir de réponse en dehors de celle-ci: la foi en
Jésus. Dans le discours gnostique, les disciples doivent s'en aller pour

premier et au deuxième siècle», pp. 269-280.
18 «Vous prétendez exposer la genèse et la production de Dieu lui-même et de

sa Pensée et du Logos et de la Vie et du Christ, et tout cela, vous ne le tirez pas
d'une autre source que de la psychologie humaine.» (Irénée, Contre les hérésies, II,
28, 4.)



LA COMMUNAUTÉ JOHANNIQUE ET SON HISTOIRE 89

trouver leur véritable demeure dans le monde divin» (p. 274). Que penser
d'une telle distinction? La foi n'est-elle pas toujours en même temps, dans

un contexte grec, chemin et quête d'une demeure?19

La septième partie, le johannisme à l'heure des épîtres, repose entièrement

sur un article de F. Vouga20. Le texte s'ouvre sur cette affirmation
quelque peu provocante: «La clôture canonique du livre de révélation de la
communauté, effectuée sous l'autorité du disciple bien-aimé (Jn 21, 24-25),
semble avoir radicalise les conflits qu'elle était censée résoudre» (p. 283). A
partir d'une analyse serrée de l'argumentation des épîtres, F. Vouga tente de

reconstruire les intentions de leurs auteurs et les conceptions de leurs adversaires.

Ici se pose de nouveau la question du gnosticisme. Mais l'auteur
retourne toutes les hypothèses généralement admises. Soulignant le rôle dans
les épîtres du concept de connaissance, l'absence d'une compréhension
éthique du commandement d'amour (qui vise ici l'unité des frères), l'auteur
affirme également que «1 Jn 4, 2 [«Jésus venu dans la chair»] n'est en rien
un slogan anti-docète ou anti-gnostique»21. L'hypothèse d'un combat johannique

contre les gnostiques est donc rejetée par F. Vouga, qui invite à lire les

épîtres comme une tentative de «retenir les initiés et les préserver d'un
affaissement et d'une dilution dans l'Eglise universelle» (p. 302). Alors que
cette dernière se réclame du baptême seulement, le rédacteur de 1 Jn entend
maintenir et conforter la théologie johannique de la révélation, ainsi que sa

conception sotériologique propre, celle de la communauté eschatologique,
unie par l'amour mutuel et l'initiation sacramentelle. 3 Jn témoigne de

l'échec de cette tentative. Subsisteront, conclut l'auteur, «les écrits de

l'école, qui intéresseront la tradition ecclésiastique en raison de l'autorité
formelle du Presbytre et les Valentiniens, pour son contenu» (p. 302).

Nous reviendrons ultérieurement sur cette thèse, dont nous pouvons supposer

qu'elle ne fera probablement pas l'objet d'un large consensus. Remarquons
toutefois que la définition du gnosticisme a lieu ici dans le cadre de conceptions

sapientiales judéo-hellénistiques. Le gnosticisme n'est pas présenté du

point de vue de certains traits théologiques ou christologiques, mais sous

l'angle de la communauté eschatologique. Si l'on s'accorde le plus souvent,

depuis notamment R. E. Brown22, à considérer que le gnosticisme, comme le

19 Ce qui ne veut pa ''re que l'équivalence puisse être posée au-delà de la

différence formelle, mais qu'il est possible d'envisager la question d'une dialectique

principielle de la foi et du chemin vers sa demeure.
20 F. Vouga, «La réception de la théologie johannique dans les épîtres»,

pp. 283-302.
21

Page 292. A l'inverse, H. Koester soutient que ce verset s'oppose à une

«interprétation docète» et à une «spiritualisation de l'existence chrétienne» (art. cit.,

p. 278).
22 R. E. Brown, The Community of the Beloved Disciple, New York, 1979; trad,

fr.: La communauté du disciple bien-aimé, (Lectio Divina 115), Paris, Cerf, 1983



90 PIERRE-YVES RUFF

johannisme, est né dans la mouvance culturelle de la sagesse, on ne tient
généralement que peu compte de cet arrière-fond lorsqu'il s'agit de définir le

gnosticisme.

La huitième partie est consacrée à la réception de l'évangile au
IP siècle. J.-M. Poffet23, dans une approche très subtile et nuancée de la

documentation existante, montre la difficulté que présente toute recherche

d'attestation d'un écrit néotestamentaire dans la première littérature
chrétienne. Jusqu'à la fin du IIe siècle, on ne cite pas explicitement un texte, et

la mémoire qu'on en a est marquée par une grande fluidité. De là une difficulté

majeure, lorsqu'on s'attache à l'établissement de dépendances ou de

filiations. Au IIe siècle, cependant, les gnostiques valentiniens ont clairement

«reçu» l'évangile de Jean, et l'un d'eux, Héracléon, le commente
exhaustivement, verset après verset. J.-M. Poffet écrit: «reconnaissant

l'intelligence et la précision de la lecture d'Héracléon, nous ne pouvons pas ne

pas souligner l'arrière-fond platonicien dualiste et la pression du système

philosophique valentinien» (p. 320). La réticence des auteurs chrétiens non
gnostiques à l'égard du quatrième évangile serait probablement liée au fait

que cet évangile ait été «privilégié, lu, étudié et commenté, mais dans des

milieux qui pour être parmi les plus intelligents n'en étaient pas moins des

milieux dorénavant marginalisés» (p. 321).

Dans une étude remarquablement documentée, J.-D. Kaestli24 s'interroge
sur l'absence de traces de données «mythologiques» chez Héracléon, ainsi

que sur les relations existant entre ce dernier et Ptolémée, représentant du

valentinisme occidental. Il n'est malheureusement pas possible de décrire ici
le tissu très dense de la démonstration de J.-D. Kaestli. De façon méthodique
et précise, l'auteur montre que le recours au triple sens de l'écriture et à la

triplicité des niveaux de l'être guide toute l'exégèse valentinienne. Recourant

largement à l'interprétation allégorique, la lecture de Jean par les valentiniens

«n'est pas arbitraire: elle repose sur une différenciation entre plusieurs
niveaux de connaissance, qui correspondent à des différences de niveau en

matière de cosmologie, de christologie et d'anthropologie» (p. 353). Les

différences, souvent relevées, entre les auteurs de cette école, ne sont donc

pas pour autant des contradictions: tout dépend du niveau choisi par les

auteurs. S'adressant à un public non initié, Héracléon, par exemple, a

délibérément restreint son propos aux données anthropologiques.
Dans des «Remarques sur le rapport du quatrième évangile avec la

gnose et sa réception au IIe siècle» (pp. 351-356), J.-D. Kaestli reprend
brièvement un certain nombre de problématiques importantes. Très prudent

(rééd.).
23 J.-M. Poffet, «Indice de la réception de l'évangile de Jean au IIe siècle, avant

Irénée», pp. 305-322.

J.-D. Kaestli, «L'exégèse valentinienne du quatrième évangile», pp. 323-350.



LA COMMUNAUTÉ JOHANNIQUE ET SON HISTOIRE 91

quant à l'interprétation à donner au silence des Pères à propos du quatrième
évangile, il se montre également nuancé — mais tout est dans la portée de
cette nuance — à propos de la relation entre johannisme et gnosticisme.
L'insuffisance de la documentation «ne nous permet pas de répondre à la

question suivante: y a-t-il eu continuité historique et sociologique entre
certains secteurs du mouvement johannique que l'on discerne à l'époque de

la rédaction des épîtres et les milieux gnostiques du IIe siècle où l'on tenait
en haute estime le quatrième évangile?» (p. 354). Toutefois, une section des

Actes de Jean (ch. 94-102), texte gnostique du IF siècle, «fait partie de la
postérité directe du mouvement johannique» (l'auteur souligne, p. 355). Si
la continuité historique et sociologique n'est pas établie — ce qui signifie
qu'elle n'est pas non plus à exclure — il y aurait eu une certaine continuité
littéraire entre le mouvement johannique et un texte gnostique.

Une dernière remarque de J.-D. Kaestli pose un problème méthodologique

important: la limitation du corpus johannique à l'évangile et aux
épîtres, excluant l'Apocalypse, se heurte au fait de la «solidarité traditionnelle

des écrits johanniques» (p. 356). Or, celle-ci «mérite d'être prise en

compte». Il y a là comme une subversion de l'ouvrage à l'intérieur de

l'ouvrage. Dans tous les cas, cette remarque, jointe à d'autres, témoigne de

l'immensité du champ de la recherche johannique.

L'ouvrage se clôt sur un essai de synthèse, opéré par J. Zumstein Son

objectif est de réordonner les diverses études à la problématique initiale,
l'histoire de la communauté johannique. L'intérêt de cet article est de

prendre l'histoire à rebours, partant du IIe siècle pour remonter vers les

«sables mouvants de l'exégèse johannique», par où il faut comprendre ceux
où se débattent les exégètes de la préhistoire du quatrième évangile. Nous

n'entrerons pas ici dans le détail de cet essai de synthèse, déjà cité à

plusieurs reprises dans cette étude. Notons toutefois qu'en reprenant un à

un les différents travaux présentés dans l'ouvrage, J. Zumstein réaffirme

l'aspect anti-gnostique des épîtres. Son texte est donc à la fois un regard

rétrospectif porté sur un parcours (du plus proche au plus lointain) et une

œuvre de recadrage et de reconfiguration systématique de l'ensemble.

En guise de conclusion. La communauté exégétique et son histoire présente

Il serait dommage de chercher à clore cet ouvrage en fermant les débats

qui en font à la fois l'extrême richesse et la fragilité singulière. S'il nous en

apprend beaucoup sur le johannisme, s'il nous propose une multiplicité de

pistes de recherche le plus souvent stimulantes, c'est aussi un témoin de

l'exégèse contemporaine. Et un témoin privilégié, parce que collectif.

25 J. Zumstein, «La communauté johannique et son histoire», pp. 359-374.



92 PIERRE-YVES RUFF

Au compte de ses faiblesses, on portera sans doute l'exclusion, non
motivée à l'exception de la remarque de J.-D. Kaestli, de l'apocalypse
johannique. En ce qui me concerne, je ne suis pas du tout certain que le

consensus presque général qui tend à marginaliser ce texte ne tienne à une
définition par trop restrictive de ce qu'est un corpus.

Au chapitre des questions déroutantes que ce livre nous pose, je serais

tenté de verser celle-ci: au-delà de la difficulté qu'il y a à le définir,
comment expliquer que l'appréciation portée sur le gnosticisme, non seulement

en ce qui concerne ses rapports avec le johannisme, mais encore en

tant que courant de pensée, varie autant selon que l'on s'intéresse à une
lecture systématique du quatrième évangile, ou que l'on se penche sur les

traces que nous fournissent les textes du IIe siècle? A bien des égards, la
thèse de F. Vouga semble guidée par l'incertitude, l'inquiétude peut-être,

que cause aux conceptions classiques le problème de la réception du

quatrième évangile. Ce point aveugle de l'exégèse johannique, qu'une
certaine tradition a tenté d'occulter le plus souvent en se fondant en lui,
réapparaît dans cet ouvrage sous un éclairage nouveau. Qu'il soit en débat

n'a rien pour nous surprendre: là est le gage de son authenticité. Par là, ce

livre nous introduit à une question fondamentale du johannisme: comment
cette version du christianisme naissant a-t-elle pu fonder, dès les origines et

encore de nos jours, une double tradition interprétative, deux écoles

herméneutiques opposées dont les arguments paraissent à jamais réversibles?

Moteur premier et support du débat exégétique, cette dualité originaire, la

plus profonde de celles que comporte le johannisme, contribue largement à

l'intérêt des recherches johanniques. Ce livre témoigne de la vitalité de

celles-ci.
Enfin, on notera aussi ce qui pourrait être le signe d'un tournant dans

l'exégèse historico-critique: dans ce volume, il s'agit souvent moins de

s'attacher à la reconstitution des strates originaires d'un écrit, que de s'interroger

sur la signification des relectures et des retouches successives. Non

plus de rechercher la pureté originelle de l'évangile, mais de tenter de

décrypter, dans les débats qu'il a suscités, dans sa «trajectoire» pour
reprendre le terme du sous-titre, ce que cet écrit a, pour des raisons souvent

mystérieuses, produit. Il faudrait s'arrêter sur ce passage de l'historico-
critique à l'herméneutique, analyser la façon dont il s'effectue et méditer
ensemble ses modalités et ses implications. Par la prise en compte de

l'historicité de la lecture, ce livre me paraît déborder, tout en l'assumant,
l'historicité du texte. Ici se rencontre un signe supplémentaire de la vitalité de

l'exégèse johannique (je devrais écrire: de la vitalité du johannisme en son

interprétation); ici se dessine un retournement qui contribue largement à

l'intérêt de cet ouvrage.


	Études critiques : la communauté johannique et son histoire

