Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 41 (1991)

Heft: 1

Artikel: Faille, conformité ou dialogue critique? : Une approche systémique des
interactions entre la foi et la raison

Autor: Bihler, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381434

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 123 (1991), P. 59-77

FAILLE, CONFORMITE/ OU DIALOGUE CRITIQUE?
UNE APPROCHE SYSTEMIQUE DES INTERACTIONS
ENTRE LA FOI ET LA RAISON!

PIERRE BUHLER

Reésume

Visant a reprendre de maniére nouvelle le vieux probléme des rapports
entre la foi et la raison, l'article tente de dépasser ['alternative stérile
entre les deux modeles classiques de la faille et de la conformité. Pour ce
faire, il s'inspire de I'approche systémique et imagine une interaction plus
dynamique, dans laquelle chacune des partenaires intervient au point
critique de I'autre: la foi a la bifurcation entre la raison et la déraison, la
raison a la bifurcation entre la foi et l'incroyance. Ce double entrecroise-
ment s’ avére plus fructueux, mais aussi plus risqué.

Vieux probleme que celui des relations — souvent épineuses — entre la
foi et la raison! Y a-t-il un sens a reprendre aujourd’hui cette question ances-
trale? Est-1l encore possible d’aborder ce sujet de maniere nouvelle, sans
retomber nécessairement dans les chemins battus de la tradition? Et surtout, a
supposer qu’on réponde affirmativement, I'effort en vaut-il la peine?

Pourtant, force est de constater que, méme ancestral, le probléeme n’en
reste pas moins d’actualité, tant pour la théologie que pour la philosophie.
Il rejaillit sans cesse, dans des constellations toujours nouvelles®. Il trans-
parait aujourd’hui aussi, en cette fin de XX¢ siecle, comme enjeu fonda-
mental de divers phénomenes culturels et religieux d’importance.

! L’article qui suit reprend de maniére synthétique plusieurs contributions
données ces derniéres années, a des occasions diverses, autour de ce théme: exposés
a I'Institut de recherches herméneutiques et systématiques de Neuchatel; conférence
au groupe genevois de la Société romande de philosophie; papier présenté en
collaboration avec Clairette Karakash a la 3° Conférence europ€enne «Science et
théologie», a Geneve.

2 A titre d’exemple récent, on citera ici le travail de P. PAROZ, consacré a la
confrontation entre la foi chrétienne et le rationalisme critique, a partir de la dispute
qui a opposé le philosophe H. Albert et le théologien G. Ebeling: Foi et raison
(Lieux théologiques 8), Geneve, Labor et Fides, 1985. Du méme auteur: «La foi au
risque de la réflexion scientifique», RThPh, vol. 120, 1988, pp. 29-39.



60 PIERRE BUHLER

Ainsi, Pexplicitation critique des rapports entre la foi et la raison
constitue une tache fondamentale, qu’il faut constamment remettre sur le
métier. C’est ce que j’aimerais tenter de faire, en m’inspirant de 1’approche
systémique, qui s’est spécialisée dans la compréhension de la dynamique
des relations d’interaction et qui, de ce fait, constitue un outil fécond pour

notre theme>.

. Foi et raison «font systéme»

Lorsqu’on considere ['histoire de la pensée (occidentale, notamment),
on y rencontre une foule de notions, de théories, de convictions, de
concepts et de modeles, liés entre eux par des réseaux complexes d’inter-
actions: articulations, reprises, démarcations, syntheses, etc. Dans 1'histoire
des hommes, la pensée est devenue langage. Elle se dit dans des concep-
tions multiples, véhiculées par I’histoire des idées et s’offrant a nous
comme autant d’outils pour poursuivre notre propre effort de la pensée.

Pour cette raison, on dira que cet effort s’effectue en condition hermé-
neutique: nous sommes appelés a interpréter, a comprendre les modeles, les
théories, les convictions des hommes, pour tenter de nous y repérer et d’y
trouver notre propre chemin. Un des moments de cet effort d’interprétation
et de compréhension consiste a se demander selon quels systemes globaux
ces idées multiples se sont constituées et organisées. A titre d’hypothese, on
peut ici distinguer, de maniere sommaire, deux systémes fondamentaux,
ceux de la raison et de la foi.

a) La raison, un systéme d’investigations et d’actions

L’approche systémique opére une démarcation polémique a 1’égard de
la conception classique de la rationalité®. Cette derniére fait de la raison un

3 Pour une introduction 2 la systémique: D. DURAND, La systémique (Que sais-je?
1795), Paris, P.U.F., 1979; J. DE ROSNAY, Le macroscope. Vers une vision globale
(Points 80), Paris, Seuil, 1975; E. SCHWARZ (éd.), La révolution des systémes. Une
introduction a I"approche systémique, Cousset, Del Val, 1988. L’ouvrage classique de
référence est: L. vON BERTALANFFY, Théorie générale des systémes, trad. par
J. B. Chabrol, Paris, Bordas/Dunod, 1973 (anglais 1968). Il est bien clair que I'usage
des catégories de la systémique varie selon les disciplines. Si les sciences naturelles
travaillent avec une notion trés précise du systeme, les sciences humaines utilisent
parfois les outils systémiques de maniére plutdt métaphorique. Il n’en reste pas moins
que la théorie des systémes offre un éclairage renouvelant, méme en théologie.

4 Les adversaires privilégiés sont Aristote et Descartes, lus souvent de manicre
un peu superficielle et simpliste, si bien que la démarcation polémique s’en trouve
souvent forcée.



FAILLE, CONFORMITE OU DIALOGUE CRITIQUE? 61

point de vue supréme sur le monde et les choses, déconnecté et absolutisé,
et de ce fait peu sensible aux interactions, soucieux surtout de décomposer
analytiquement les réalités complexes en des éléments simples. Dans une
perspective systémique, on peut souligner que 1’effort de la raison se fait en
confrontation constante — et jamais achevée — avec la réalité, en systeme
ouvert d’interactions. C’est donc une raison concrete que I'on peut ainsi
concevoir, attachée a saisir le mieux possible la réalité qui 1’entoure, dans
un effort d’approximation infinie. Opérant ainsi ses démarches, tant théori-
ques que pratiques, la raison se constitue et s’explicite comme un systeme
d’investigations et d’actions, structuré par un certain nombre de principes
épistémologiques, mais ouvert sur la réalité.

Ainsi, a travers les idées, modeles, théories et conceptions que 1 histoire
nous a légués, on peut voir la raison en train de subir I’épreuve de la confronta-
tion a la réalité qu’elle tente d’appréhender théoriquement et pratiquement.

b) La foi, un systéeme de convictions®

Le deuxieme systeme a ’ceuvre dans 1'élaboration et 1'organisation des
idées est celui que la théologie appelle la foi. Nous privilégierons, dans la
suite, sa forme religieuse, et chrétienne en particulier, mais il convient de
souligner d’emblée que 1’effort considéré ici ne se restreint pas a des
formes religieuses, mais peut aussi adopter d’autres formes, philosophiques
en particulier. Il s’agit dans la foi de l'attitude vécue par laquelle I'étre
humain entreprend de comprendre et d’assumer existentiellement la réalité
qui le constitue. Avec ses principes propres, en se rapportant a des expé-
riences fondamentales, en s’inspirant de textes de référence, la foi s’élabore
et s’explicite en un systeme de convictions, dont la tiche premicre est
d’énoncer les certitudes fondamentales qui animent la prise en charge des
joies et vicissitudes de la vie humaine dans le monde, a partir d’une expé-
rience fondatrice de révélation, d’illumination ou de libération (buisson
ardent, croix, etc.).

Comme la raison peut s'absolutiser, de méme la foi peut devenir
abstraite, se concevoir comme un point de vue doctrinaire sur Dieu, le
monde et ’homme. Dans une perspective systémique, on exigera du
systtme de convictions qu’il se comprenne plutdt comme un systeme
ouvert, constamment exposé a 1’épreuve de la réalité et de ses défis d’incer-
titude et de crise. Dans ce sens, une foi concrete, une foi en condition se
sait en relation d’interaction dynamique avec le tissu de la vie, interrogée
sans cesse par cette derniére sur sa pertinence.

3 Sur ce point, cf. P. BUHLER/P.-L. DUBIED, «Une approche systémique de la
théologie», dans: E. SCHWARZ (éd.), op. cit. (cf. ci-dessus note 3), pp. 229-252.



62 PIERRE BUHLER

¢) Deux maniéres d’étre pris a partie

Cette premiere esquisse de la foi et de la raison souligne simultanément
leur spécificité respective et leur proximité€. En effet, I’une étant un systeme
d’investigations et d’actions et 'autre un systtme de convictions, elles ne
sauraient étre confondues. En méme temps, elles convergent dans ce sens
qu’elles sont deux maniéres fondamentalement différentes de se confronter
a la réalité, de se situer par rapport a elle. Pour ’exprimer autrement, on
pourrait dire qu’il en va de deux manieres différentes pour 1’homme d’étre
pris 2 partie, interpellé par la réalité qui ’entoure®. Ainsi, les deux aspects
s’enracinent tous deux dans le sol anthropologique d’un seul et méme étre
humain, impliqué et pris a partie tout entier dans I’un comme dans [’autre.
La foi et la raison ne peuvent &étre localisées dans différents domaines,
restreints et 1solés, de la psychologie humaine. Elles sont au sens strict des
aspects, des perspectives, dans lesquelles '€tre humain est a chaque fois
mis en jeu avec tout ce qui le constitue dans son humanité méme. De ce
fait, leurs accents respectifs ne peuvent é€tre radicalement dissociés: le
systéme de convictions de la foi inclut toujours un certain nombre d’inves-
tigations et d’actions; de son cdté, le systeme d’investigations et d’actions
de la raison comporte, lui aussi, un certain nombre de convictions.

Ainsi, 'ancrage commun de la foi et de la raison, leur orientation
convergente ainsi que leur spécificité respective suscitent une contellation
instaurant une interaction dynamique entre ces deux systemes. En langage
systémique, on dira que les deux systemes de la foi et de la raison «font
systeme». L’ histoire des idées de 1’Occident est en quelque sorte I'histoire
de ce systeme complexe et dense, la raison y trouvant son origine dans
I’idéal grec de la connaissance, alors que la foi plonge ses racines dans le
monde biblique. Cette histoire constitue un nceud inextricable. I ne saurait
étre question de le trancher d’'un mythique coup d’épée, mais bien plutot de
le comprendre et d’en dégager les difficultés et les potentialités.

d) Des déséquilibres, des zones instables et des bifurcations

Avec les systemes de la raison, de la foi et de I’interaction entre elles,
nous nous trouvons dans le domaine complexe des expériences et des acti-
vités humaines. Cela implique que nous n’aurons pas affaire a des systemes

® La premiere formulation s’inspire de G. THEISSEN, Biblischer Gaube in
evolutiondrer Sicht, Miinchen, Kaiser, 1984, pp. 37-64 (se référant a la théorie de
I’évolution, Theissen parle de deux modes d’«Anpassung an die Wirklichkeit»). La
deuxieme est reprise de G. EBELING, Dogmatik des christlichen Glaubens, Tiibingen,
Mohr, vol. I, 1979, p. 151: «Verschiedene Weisen menschlichen Beteiligtseins».



FAILLE, CONFORMITE OU DIALOGUE CRITIQUE? 63

fonctionnant de maniere simple et réguliere, tels que les a décrits ce qu’on
appelle aujourd’hui la premiere systémique. Leur organisation n’est pas
déterminée des le départ. Nous 1'avons déja insinué en parlant de systémes
ouverts. S’inspirant des travaux de thermodynamique d’l. Prigogine et
I. Stengers’, la deuxieme systémique® s’intéresse 2 étudier des systemes
ouverts qui s’organisent loin de I'équilibre et dont le fonctionnement est
marqué pour cette raison par des instabilités et des fluctuations dont les
effets peuvent étre imprévisibles. Avec notre approche systémique des
interactions entre la foi et la raison, nous nous situons dans ce domaine, les
dimensions envisagées relevant de la dynamique de la vie et de la pen-
sée humaines. C’est pourquoi nous serons amenés, dans le cours de la
réflexion, & nous intéresser aux déséquilibres dans les systémes, a leurs
zones Instables et aux bifurcations qui en résultent. C’est la, dans les
moments de rupture, que se manifesteront les véritables enjeux de la ques-
tion.

2. La bifurcation classique: faille ou conformité?
a) Constat de départ: une catastrophe de rupture

A considérer la situation actuelle, on peut dire que c’est aujourd hui
une catastrophe de rupture qui marque les rapports entre la foi et la raison,
une rupture qui s’est peu a peu imposée dans les Temps modernes et qui
fait de plus en plus partie des évidences de la modernité. La foi, sous le
coup de la sécularisation et de la différenciation fonctionnelle qu’elle opere
dans les institutions, se trouve de plus en plus €vacuée de la conscience
publique, restreinte & une sphere privée, dans laquelle elle succombe a une
individualisation toujours plus marquée. Certes, on peut assister aujour-
d’hui, sous des formes multiples, a ce qu’il est convenu d’appeler une
recomposition du champ religicux. Mais il n’en résulte pas pour autant de
maniére trés claire une amélioration des rapports entre la foi et la raison.
Cette rupture est certes regrettable, mais il n’est pas possible de rejeter en
bloc I’évolution moderne, méme si 1’on souhaite contester la faille qui en

7 Cf. 1. PRIGOGINE/L. STENGERS, La nouvelle alliance. Métamorphose de la science
(folio essais 26), Paris, Gallimard, (1979), 2¢ &d., 1986.

§ Cf. pour une bréve présentation de la distinction entre premiére et deuxieme
systémiques: E. Scnwarz, «Pensée dialectique et mouvement systémique», Bulletin
du Centre d'études hégéliennes et dialectiques, Neuchitel, 16° année, 1990, n* 50,
pp. 111/1-6. Pour une présentation plus détaillée de la transformation, cf. E. LASZLO,
La cohérence du réel. Evolution, ceeur du savoir, trad. de I'anglais par J. Guiod,
Paris, Bordas/Gauthier-Villars, 1989, pp. 11-64.



64 PIERRE BUHLER

résulte. La sécularisation, nous le savons tous, comporte des dimensions
éminemment positives, auxquelles la foi est vivement intéressée.

Un constat comparable de rupture s’impose du point de vue de 1’évolu-
tion des sciences et des techniques modernes. De Galilée a Monod, les
découvertes scientifiques discréditent, I'une aprés [’autre, les convictions
religieuses au sujet de Dieu. Apres une phase conflictuelle, dans laquelle
les deux theéses s’affrontent de maniére plus ou moins vive, les nouveaux
concepts s’imposent. Ainsi, sous les coups de la raison positive, la compé-
tence des convictions religieuses se rétrécit comme une peau de chagrin.
Entre science et foi, la rupture semble consommée: la foi s’éloigne de la
rationalité, releve de plus en plus de I’irrationnel ou de I’illusion, et son
Dieu devient de plus en plus inaccessible.

Faut-il des lors craindre que ne se réalise ce que Schleiermacher déja
redoutait comme ['issue la plus probable de 1'histoire moderne: «Soll der
Knoten der Geschichte so auseinander gehn: das Christentum mit der
Barbarei, und die Wissenschaft mit dem Unglauben?» Le nceud de 1’histoire
doit-il se défaire ainsi: le christianisme avec la barbarie, la science avec
I’incroyance?”

b) Les modéles classiques de la conformité et de la faille

Pour ne pas succomber trop vite a une impression légerement tragique,
il faut lire la situation moderne dans le contexte plus vaste de I'histoire des
idées. On peut alors souligner au moins deux éléments importants.

D’une part, il faut remarquer que la rupture moderne porte les traits
d’une émancipation plus ou moins passionnée a I'égard d’un modele clas-
sique tres fort de la conformité entre la foi et la raison. Son apogée se situe
dans la haute scolastique médiévale, avec la synthése harmonieuse opérée
par saint Thomas d’Aquin entre la raison naturelle et la foi surnaturelle,
comprises comme deux ordres de connaissance hiérarchiquement articulés
et complémentaires dans la perspective de la fin surnaturelle de 1’homme.
Sous des formes diverses, ce modele de la conformité s’est maintenu jusque
bien avant dans les Temps modernes. En effet, les grands systémes philoso-
phiques modernes de 1’époque classique et méme ceux des Lumicres et de
I’idéalisme allemand en sont de fervents adeptes. Et méme dans les grandes
théories scientifiques modernes, 1'idée de la conformité est loin d’étre
absente. Il n’est pas rare de la voir rejaillir chez des scientifiques modernes,
méme aujourd’hui.

 F. SCHLEIERMACHER, «Zweites Sendschreiben an Liicke», dans: H. BoLLI (éd.),
Schleiermacher-Auswahl (Siebenstern 113/114), Miinchen/Hamburg, Siebenstern
Taschenbuch Verlag, 1968, p. 146.



FAILLE, CONFORMITE OU DIALOGUE CRITIQUE? 65

En méme temps — deuxieme €lément —, on remarquera que la faille
entre la foi et la raison n’est pas I’apanage de 1’évolution moderne. On
pourrait dire en un sens qu’elle a été anticipée dans la scolastique tardive
du nominalisme de la fin du Moyen Age. En effet, s’opposant a la synthése
thomiste, ce mouvement marquera de plus en plus, renouant avec d’an-
ciennes traditions du conflit, I"opposition entre la raison naturelle de
I’homme et ce qui releve de 'ordre de la grace et de la foi. Soulignant les
ressources naturelles de I'homme, son aptitude a faire ce qui est a sa
mesure (facere quod in se est), les nominalistes auront de plus en plus de
peine a affirmer la nécessité intrinséque de la grace et de la foi. Cette
tendance a marquer la faille entre les deux ordres va se poursuivre et se
renforcer progressivement dans les Temps modernes, jusque dans la forme
extréme de la rupture que marque la critique de la religion.

Ainsi, nous nous trouvons ici en face d’une premiere bifurcation clas-
sique dont I'apogée est médiéval: la bifurcation entre la conformité et la
faille. Méme si I’époque moderne semble avoir basculé du coté de la faille,
1l faut pourtant souligner que l'alternative s’est maintenue a travers les
siecles. Avec des nuances, on pourrait méme se demander si les deux
modeles ne se sont pas alimentés 1'un 1’autre, dans une sorte de mouvement

pendulaire '*.

Faut-il conclure des lors que les deux modeles évoqués ici sont intime-
ment liés et qu’il s’aveére impossible de se débarrasser de I’'un par le moyen
de 'autre? Toujours est-il qu’ils sont sensiblement symétriques, comme le
montre une simple analyse combinatoire.

c) Le systeme de la faille et de la conformité

Si I’on représente 1’alternative classique entre la faille et la conformité
dans un tableau combinatoire a double entrée, selon les valeurs respective-
ment positive et négative «raison — déraison» d’une part et «foi — in-
croyance» de l’autre, on obtient une concentration sur deux diagonales
exprimant respectivement la conformité et la faille (cf. ci-apres figure 1).

La premiére diagonale, marquant la conformité, souligne la solidarité
entre la foi et la raison d’une part et celle, complémentaire, entre la
déraison et I'impiété, 1'incroyance. Conformément au Ps. 14,1 («L’insensé
dit en son cceur: Il n’y a point de Dieu!»), il est déraisonnable de ne pas

10°A titre d’exemples: la synthése thomiste suscite la rupture nominaliste;
celle-ci suscite I’effort de synthése des systémes classiques modernes; la critique
kantienne, qui met un terme a la synthése métaphysique, provoque les exces de
conformité de 1’idéalisme, auxquels répondra la violente rupture des critiques de la
religion, etc.



66 PIERRE BUHLER

croire, tandis qu’il est fort raisonnable de croire. Par ailleurs, il est
conforme a la foi d’user de la raison dans la limite de ses capacités, alors
qu’il est impie de s’adonner a la déraison.

foi foi incroyance —
e -
’/
raison ,‘C,;\\\"; e
>
< e
- "\ /’
raison r/f«_ _r/i
. L
-~ 1, )
P e
” . i - \\'—-
déraison d/f d/i
- = - .‘.“n
= ¢
~ "0,
Y,
K~
~ \/g
. ~
Figure 1 L

A T'inverse, ’autre diagonale exprime ce que Schleiermacher redoutait
comme ligne dominante de 1’évolution moderne: I’alliance entre la foi et la
déraison, d’une part, et entre la raison et I’incroyance, d’autre part. Il n’est
guere possible d’étre croyant sans faire preuve de déraison, alors qu’il est
fort raisonnable de ne pas croire, comme le souligneront a satiété les criti-
ques de la religion.

d) Une alternative stérile

Pour diverses raisons, cette maniere classique de voir les rapports entre
la foi et la raison est peu satisfaisante.

Il faut souligner tout d’abord qu’elle saisit I’interaction de maniere
assez statique. L’enjeu est en somme «comparatif», puisqu’il s’agit simple-
ment de juger du caractére conciliable ou inconciliable de deux dimensions
placées I'une a coté de ’autre. En effet, le souci premier dans cette alterna-
tive est de savoir si, aux yeux de la raison, la foi apparait comme raison-
nable ou déraisonnable et, inversement, si, aux yeux de la foi, la raison
constitue une démarche croyante ou impie. Or, on peut se demander si,
dans la perspective d’un dialogue authentique, I’enjeu décisif ne se situe
pas ailleurs que dans cette simple évaluation réciproque.

Par ailleurs, la répartition opérée selon les deux diagonales présuppose
implicitement qu’entre la foi et I’incroyance, d’une part, et entre la raison
et la déraison, d’autre part, une limite est clairement tirée. Or, ce point
n’est nullement acquis. Il se pourrait méme bien que ce soit 1a précisément
que se situe le vrai probleme.



FAILLE, CONFORMITE OU DIALOGUE CRITIQUE? 67

Ces réflexions critiques suggerent la nécessité de tenter une autre
approche.

3. L’ hypothése d’ un dialogue critique entre la foi et la raison
a) La théologie et les sciences: retour au dialogue?

Pour qu’il y ait possibilit¢ de dialogue, il faut que les deux parties
impliquées soient prétes a s’écouter et a échanger entre elles en s’acceptant
comme partenaires a parts €gales, en partageant une base d’accord mini-
male et un enjeu commun. Ces conditions semblent €tre aujourd’hui 2
nouveau données dans les rapports entre la théologie et les sciences.

En effet, dans ces derniéres décennies, la démarche scientifique a été
repensé€e du point de vue de ses conditions de possibilité et de ses limites.
La mécanique quantique montre d€ja, au niveau le plus intime de la
matiere, 1'impossibilité d’un strict déterminisme. En thermodynamique des
systemes ouverts loin de l'équilibre, on découvre le caractere potentielle-
ment créateur et organisateur du désordre!!. La dynamique se trouve
confrontée au probléme nouveau et surprenant de l’irréversibilité, et la
biologie n’associe plus désormais le hasard au non-sens, ouvrant a nouveau
le dossier de 1'imprévisible, lié a la dimension de la complexification de la

el?, L’ approche systémique, dans le sillage de la cybernétique, échange le

réductionnisme contre le holisme et 1’autonomie.

Cette cascade de découvertes modifie le rapport immédiat et privilégié
que les scientifiques croyaient entretenir avec le réel. Celui-ci s’aveére
désormais voilé et a besoin d’étre interprété. Le statut du discours scienti-
fique change: d’une sorte de vérité révélée, il devient effort d’interprétation,
dans le cadre de ce que Prigogine appelle un «dialogue avec la nature» &

Parallélement, d’un point de vue herméneutique, la théologie a clarifié
le statut de ses affirmations comme affirmations de foi, renongant a les
transposer de maniére directe dans le domaine de la connaissance pour en
faire des vérités objectives incontestables. Le langage dogmatique ainsi
constitué n’entre plus en rivalité directe avec les investigations des
sciences, au nom d’une prétendue Vérité ultime. Il se congoit comme un
travail d’interprétation des convictions fondamentales de la condition

croyante dans le monde.

' Cf. ci-dessus note 7
2 Cf. A. JACQUARD, L’héritage de la liberté. De ['animalité a I"humanitude,
Paris, Seuil, 1986.

B3 Cf. ci-dessus note 7.



68 PIERRE BUHLER

Ainsi, si un dialogue redevient possible, c’est d’abord parce que, de
part et d’autre, a ¢té fait I’effort d’une réflexion auto-critique sur les condi-
tions de possibilité et les limites de sa propre démarche. Un dialogue
critique exige chez chacun des partenaires ce moment auto-critique de la
limitation et de la démarcation par rapport aux dangers d’outrepassement
qui le guettent.

Cela montre bien que le probleme décisif, comme le suggérait la fin du
point 2, se trouve non pas dans une €valuation mutuelle, positive ou néga-
tive, des partenaires, mais bien chez chacun d’eux dans la clarification de
ce qu’il veut et peut étre et de ce qu’il ne veut pas et ne peut pas étre.
C’est a partir de la que peut se développer une perspective plus dynamique
pour les interactions entre la foi et la raison.

b) Le «vrai» probléme

Conformément a ce qui vient d’étre développé, on situera le «vrai»
probleme dans les difficultés de délimitation et de démarcation entre la
raison et la déraison, d’une part, et entre la foi et I’incroyance, d’autre part.
Les modeles de la faille et de la conformité ont ici tendance a présupposer
spontanément une limite claire et sans probleme. En réalité, comme le
souligne G. Ebeling, le probleme décisif est précisément que la raison en
tant que telle soit toujours menacée de déraison et la foi en tant que telle
toujours menacée d’incroyance'*. Chacun des deux poles est controversé et
menace toujours de basculer dans son contraire. Ainsi, dans notre grille
combinatoire, au lieu de se concentrer d’emblée sur les diagonales, notre
attention est appelée a se porter d’abord sur les relations verticales et hori-
zontales: comment la raison se protege-t-elle de la déraison menacante, et
comment la foi se démarque-t-elle de I'incroyance qui la guette?

D’un point de vue systémique, le probléme est le suivant. Il se pourrait
bien que les limites entre raison et déraison d’une part et entre foi et in-
croyance d’autre part soient des zones floues, instables, dans lesquelles les
différents éléments se trouvent soumis a des fluctuations imprévues. Pour
I’exprimer autrement: il se pourrait que les rapports entre raison et déraison
et entre foi et incroyance se comportent comme des systemes ouverts loin
de 1’équilibre, si bien qu’on se trouve constamment confronté a des bifurca-
tions inattendues.

% G. EBELING, op. cit. (cf. ci-dessus note 6), p. 155: «Hier zeigt sich der
eigentlich alarmierende Sachverhalt. Die Vernunft als solche ist stindig von
Unvernunft bedroht und ebenso der Glaube als solcher stindig von Unglauben.»
Cette citation se trouve dans un paragraphe intitulé «Das Beieinander von Vernunft
und Unvernunft, von Glaube und Unglaube».



FAILLE, CONFORMITE OU DIALOGUE CRITIQUE? 69

Cette perspective permet d’envisager une interaction plus dynamique
entre la foi et la raison.

¢) Le dialogue critique. porter ensemble le souci des bifurcations

Etant donné que chacun des partenaires est exposé a la menace de son
propre contraire, le dialogue critique pourrait étre précisément congu
comme [’effort de lutter ensemble contre cette menace de catastrophe
respective. Ainsi, chacun pourrait intervenir au point sensible de I’autre,
pour I'aider a se situer de maniere auto-critique face a ses possibles dérives
inattendues. Ainsi, I’interaction plus dynamique que nous voulons tenter
d’envisager pourrait étre formulée comme suit.

La raison est constamment menacée par la déraison — dans quelle
mesure la foi peut-elle intervenir a cet égard? Inversement, la foi est
constamment menacée par l'incroyance — dans quelle mesure la raison
peut-elle intervenir a cet €gard? La raison peut-elle recevoir la foi comme
un partenaire critique la retenant de succomber a sa propre propension
déroutante a la déraison? Réciproquement, la foi peut-elle s’ouvrir aux
interrogations critiques de la raison l'empéchant de céder a sa propre
tendance sournoise a l'incroyance? L’une peut-elle ainsi contribuer a la

mise a I’épreuve de I'identité de 'autre?

4. La foi a la bifurcation entre la raison et la déraison

a) La raison en proie a la déraison

«Il n’y a rien de si conforme a la raison que ce désaveu de la raison.» 15

Cette réflexion de Pascal reflete bien le danger constant d’une catastrophe
de déraison pour la raison, que ’histoire ne cesse d’attester, dans des mani-
festations variées, plus ou moins accablantes. En effet, n’est-ce pas le plus
souvent au nom de la raison que s’instaure le régne de la déraison?
Comment se fait-il que cette faculté, qui traditionnellement fait la diffé-
rence essentielle entre I’homme et [’animal, s’avere aussi impuissante a
maitriser cette contradiction inhérente a elle-méme?

On peut distinguer, pour I'essentiel, deux formes de désaveu, que j’ap-
pellerai respectivement, en m’inspirant librement de la classification des

I5 B, Pascal, Pensées, texte établi par L. Lafuma, Paris, Seuil, 1962, p. 110
(n® 182).



70 PIERRE BUHLER

formes de désespoir chez Kierkegaard'ﬁ, le désaveu-faiblesse et le désaveu-
défi.

Dans le désaveu-faiblesse, la raison se désavoue en se perdant elle-
méme, en se laissant déterminer par la contrainte de I’irrationnel ou en se
laissant imposer une compréhension aliénante de la rationalité. Différentes
formes de ce désaveu pourraient €tre ici évoquées. Je retiendrai, a titre
d’exemple philosophiques: la raison instrumentale, analysée de maniere
critique par I’Ecole de Francfort, une raison qui renonce a réflechir sur les
fins et se laisse transformer en un simple instrument, outil soumis a des
fins dont elle ne dispose plus'’; la raison utilitariste 2 laquelle John Rawls
se confronte de manicre critique, une raison qui soumet tous ses principes
€thiques a la regle du plus grand bien pour le plus grand nombre
possible %,

A linverse, le désaveu-défi consiste pour la raison a faire de son
effort d’appréhension de la réalité un véritable effort de maitrise, de
conquéte, et a se prendre ainsi au piege de sa propre prétention. Prise
dans un effort de maitrise, elle ne se maitrise plus, mais s’asservit précisé-
ment elle-méme dans 1’effort de tout maitriser. Nombreuses sont ici aussi
les références que 'on pourrait citer a ’appui de ce constat. P. Thévenaz
parle du danger de «l’autisme de la raison»'?, qui la conduit & s’absolu-
tiser, a se couper de tout ce qui I’entoure. Dans un sens parallele, on peut
parler de la menace d’un «délire de souveraineté»?’, dans lequel la raison
devient incapable de saisir ses propres limites. Dans son ouvrage Le
huitiéme jour de la création, J. Neirynck suggere de comprendre 1’illusion
technique comme la résultante d’une illusion de souveraineté et d’immor-

talité de la part de la raison scientifique?'.

6 Cf. La maladie a la mort, dans: (Euvres complétes, trad. du danois par
P.-H. Tisseau et E.-M. Jacquet-Tisseau, Paris, Orante, vol. 16, 1971, pp. 171s. et
204-229.

17 Cf. entre autres: M. HORKHEIMER, Eclipse de la raison, trad. de I’américain par
J. Debouzy, Paris, Payot, 1974, surtout pp. 13-65 («Moyens et fins»). La traduction
allemande, parue en 1967 chez Fischer, Frankfurt a.M., s’intitule Zur Kritik der
instrumentellen Vernunft.

I8 Cf. J. RawLs, Théorie de la justice, trad. de I’américain par C. Audard, Paris,
Seuil, 1987.

'9 La condition de la raison philosophique (Etre et penser 51), Neuchatel,
Baconniere, 1960, surtout pp. 51-64 et 90-101.

20 p_A. Stucki, Critique de ['athéisme (Revue neuchiteloise, Neuchatel,
19¢ année, n° 73, 1975/76), réédition: Geneve, Labor et Fides, 1980.

2L Le huitiéme jour de la création. Introduction a Ientropologie, Lausanne,
Presses polytechniques romandes, 1986.



FAILLE, CONFORMITE OU DIALOGUE CRITIQUE? 71

b) La foi interpelle la raison

Un systéme de convictions tel que la foi peut-il interpeller le systéme
d’investigations et d’actions qu’est la raison? Cette interpellation ne pourra
toujours Etre qu’indirecte: elle ne portera pas sur les investigations et
actions en tant que telles, mais sur leur enracinement dans le tissu de la vie
humaine et donc sur leurs enjeux existentiels. Comment cela s’ opére-t-il?

Avec P. Thévenaz, on peut dire que la foi interpelle la raison en lui
proposant une «expérience-choc radicale», en registre chrétien celle de la
folie de la croix, qui vient confondre la sagesse du monde®. Pour sortir la
raison de son paradoxe de maitrise non maitrisée, elle lui offre le contre-
paradoxe d’une donnée absolument non maitrisable, estimant que ce n’est
qu’a travers ce conflit radical que la raison peut €tre rendue a la raison.
Quels sont les effets de cette confrontation?

D’abord, elle met en évidence ’ambiguité fondamentale de la raison,
ou pour parler en termes systémiques, la bifurcation qui 1’habite. On trouve
par exemple une telle explicitation de I’ambiguité de la raison chez Luther,
qui, dans un méme texte, peut dire de la raison qu’elle est «la chose capi-
tale, la meilleure au regard de toutes les autres choses de la vie et quelque
chose de divin», et en méme temps qu’elle est pourtant «soumise au
pouvoir du diable»?>.

Rappelant a la conscience cette ambiguité de la raison, la foi sera préci-
sément soucieuse de ne pas laisser la raison se désavouer elle-méme, de ne
pas la laisser capituler, mais de l'interpeller comme «cette chose capitale»,
appelée a s’opposer a toutes les tentations de déraison. Elle le fera en la
revendiquant comme un partenaire de dialogue exigeant, aussi exigeant que
nécessaire.

En méme temps, par le choc qu’elle lui propose, elle I'invite a prendre
conscience d’elle-méme et de sa condition et donc a sortir de son autisme.
Elle conduit ainsi a favoriser la réflexion auto-critique de la raison sur son
effort de maitrise et sur les limites qui lui sont imposées. Elle lui offre ainsi
de redécouvrir qu’elle n’est pas premiere, qu’elle est en situation de secon-
darité, dans laquelle elle ne s’institue pas elle-méme, mais est appelée a
répondre de ses investigations et ses actes en responsabilité. Pour I'ex-
primer dans les termes de J. Neirynck, qui suggere la perspective de la

22 Cf. P. THEVENAZ, op. cit. (cf. ci-dessus note 19), pp. 27-41. P. Thévenaz
reprend ici 1 Cor 1, 18-31.

23 Cf. chez Luther les théses de la dispute De homine, citées ici d’apres
G. EBELING, Disputatio de homine. 1: Text und Traditionshintergrund, Tiibingen,
Mohr, 1977, pp. 15-24 (theses 4 et 24). Une traduction frangaise (parfois imprécise)
des théses De homine a été publiée par J. ANSALDI et P. PELISSERO: «Le De homine
de Martin Luther», Etudes théologiques et religieuses, Montpellier, 57¢ année, 1982,
pp. 473-489 (traduction des theses: pp. 474-477).



72 PIERRE BUHLER

théologie de la création et de la providence: la raison ne se situe pas au
premier jour, mais au huitieme jour de la création, placée dans une réalité

qui lui est confiée et qu’elle est appelée a administrer en conscience?*,

5. La raison a la bifurcation entre la foi et I'incroyance
a) La foi tentée par I’incroyance

La for est elle aussi exposée sans cesse a l’incroyance. «Je crois,
Seigneur, viens au secours de mon incroyance», prie le pére de 1’enfant
épileptique dans Marc 9,24. Il y a, dans cette dualité, une dimension consti-
tutive de la foi: elle n’est pas une assurance illimitée, mais une certitude
contestée, exposée au doute, a I’«Anfechtung», pour employer le terme
consacré chez Luther®. Mais cette dualité a précisément pour effet que la
fo1 n’est jamais a 1’abri du danger de basculer dans la catastrophe de 1’in-
croyance, dans laquelle elle est conduite a se désavouer elle-méme. On peut
ici aussi, en simplifiant, distinguer deux formes de désaveu, 'une de
faiblesse, ’autre de défi.

Dans le désaveu-faiblesse, la foi se perd elle-méme, capitule sous les
coups de la contestation multiple a laquelle elle est exposée. Elle se dés-
avoue elle-méme dans ce sens qu’elle renonce a s’assumer dans son carac-
tere de conviction existentielle. Elle s’effondre, et la consistance de son
systeme de convictions se vide. La foi se transforme alors en indifférence,
en apathie religieuse. Cette structure a €t€ mise en évidence par P.-
L. Dubied comme «athéisme pratique»2®, se manifestant sous deux formes,
incroyante et croyante, le point commun €tant que dans les deux cas, la foi
cesse d’étre conviction, n’informe plus la vie.

Mais, en méme temps, l’'inverse menace aussi, le désaveu-défi: pour
échapper a la contestation du doute, la foi se durcit, se referme sur elle-
méme et bascule dans un fanatisme obstiné qui ne veut plus ou ne peut
plus faire I’effort de comprendre, dans une soumission servile et non
critique a des instances religieuses autoritaires ou encore dans une totale
indétermination irrationnelle teintée d’ésotérisme et de mysticisme. Les

24 Dans un sens comparable, Luther dit de la raison qu’elle est «sol et numen
quoddam ad has res administrandas in hac vita positum» (thése 8, op. cit., p. 16), un
soleil et une sorte de puissance divine, instituée en cette vie pour administrer toutes
ces choses.

23 E. MORIN s’est intéressé a cette dualité de la foi et du doute d’un point de vue
systémique; cf. Pour sortir du XX siécle (Points 170), Paris, Seuil, 1981,
pp- 269-298 («Que croire? Qui croire? Faut-il croire?»).

26 p_L. DUBIED, L’ athéisme: une maladie spirituelle? (Lieux théologiques 4),
Geneve, Labor et Fides, 1982,



FAILLE, CONFORMITE OU DIALOGUE CRITIQUE? 73

manifestations de ce désaveu-défi sont bien connues aujourd’hui et font
I’objet de beaucoup d’études: intégrismes, fondamentalismes, nouveaux
mouvements religieux, etc.

Par la simultanéit¢ des deux formes de désaveu, la situation est trés
contrastéeﬂ, marquant bien I’ambiguité de la foi. Dans quelle mesure la
raison peut-elle ici intervenir?

b) La raison interroge la foi sur sa pertinence

Ici aussi, I'intervention ne peut se faire que de maniere indirecte. En
effet, la raison ne peut pas faire I’examen direct des convictions de la foi,
pour les confirmer ou les réfuter, par des procédures d’investigation. On
peut dire des convictions de la foi ce que K. R. Popper précise concernant
Iirréfutabilité des théories philosophiques®®: comme ces dernicres, les
convictions de la foi sont irréfutables, méme si elles sont fausses; pourtant,
cela ne signifie pas pour autant qu’elles échappent a tout examen critique.
Si 'on tient compte du fait que leur but est de résoudre un ou plusieurs
problemes, on peut mettre a I'épreuve leur pertinence en les confrontant a
«la configuration aporétique», a la «problem situation» qu’elles prétendent
résoudre. Cette prétention de pertinence peut faire 1’objet d’un examen
critique assumé par la raison: est-ce que la conviction résout effectivement
le probléme? Le résout-elle mieux que ne le font d’autres convictions?
S’est-elle, éventuellement, contentée de déplacer celui-c1? Est-elle simple?
Est-elle féconde? Peut-elle se trouver en contradiction avec d’autres convic-
tions requises pour résoudre d’autres problemes??’

Confrontée a cette interrogation critique, la foi doit articuler son
systéeme de convictions dans une argumentation cohérente et consistante,
pour rendre compte de ses présupposés et de ses implications. Cela ne fait
pas d’elle une démarche purement rationnelle, mais I'empéche de basculer
dans une attitude irrationnelle d’apathie ou d’obstination, en l'invitant & un
effort de compréhension et d’explicitation de soi. Ainsi, comme le souligne
Kierkegaard, méme en croyant contre la raison, le croyant n’abandonne pas
la raison; il ne se met pas a I’abri de cette dernieére en se contentant de

27 Cf. pour des éléments d’analyse théologique de ces contrastes: P. VALADIER,
L' Eglise en procés. Catholicisme et société moderne, Paris, Calmann-Lévy, 1987,
surtout pp. 61-96; H. ZAHRNT, Gotteswende. Christsein zwischen Atheismus und
neuer Religiositit, Miinchen/Ziirich, Piper, 1989.

2 Cf. «La question de Ulirréfutabilité des théories philosophiques», dans:
Conjectures et réfutations. La croissance du savoir scientifique, trad. de 'anglais par
M.-I. et M. B. de Launay, Paris, Payot, 1985, pp. 288-299.

29 Cf. art. cit., pp. 296s. Les questions sont reprises de POPPER, en remplagant
simplement «théorie» par «conviction».



74 PIERRE BUHLER

croire n’importe quoi. «Ainsi, le croyant chrétien a sa raison et s’en sert; 1l
respecte I'ordinaire condition humaine; si I'on ne devient pas chrétien, il
n’invoque pas un manque de raison, d’intelligence; mais touchant le chris-
tianisme, il croit contre la raison et ici encore il recourt a la raison — pour
bien voir qu’il croit contre la raison. Il ne saurait donc croire quelque non-
sens, contre la raison comme on pourrait peut-étre le craindre, car la raison
mettra en lumiere qu’il s’agit d’un non-sens et I’empéchera d'y ajouter
foi (...)»30.

L’examen critique de la pertinence de la foi par la raison a pour effet
d’inviter la foi & un exercice incessant d’intelligence. Il combat par 13, de
manicre efficace, aussi bien la catastrophe de 1’apathie que’ celle du fana-
tisme. Il exige de la foi qu’elle assume son statut de conviction contestée,
en résistant aussi bien a la dissolution de la conviction qu’au rejet de la
contestation.

6. Vers un double entrecroisement...

Il résulte de ces considérations une possibilité de comprendre de
maniere dynamique les interactions entre la foi et la raison. C’est ce qu’ex-
prime la figure 2 ci-dessous, en imaginant un entrecroisement des interven-
tions: chacune intervient a la bifurcation de 1’autre, au point sensible oi
elle doit se démarquer de son contraire menacant. Le présupposé d’un tel
entrecroisement est celui d’une loyauté critique réciproque: chacune vise i
soutenir I'autre dans son effort de démarcation. La foi veut contribuer 2
renforcer la raison contre la déraison, et inversement, la raison a renforcer
la foi contre 1’incroyance.

raison foi
”~ — -
b "“--_._-_ - v i ‘
r \“‘-‘ —— - )
! - >< ~— =

déraison -~ T incroyance

Figure 2

0 g KIERKEGAARD, Post-scriptum définitif et non scientifique aux Miettes
philosophiques, dans: Euvres, trad. du danois par P.-H. Tisseau et
E.-M. Jacquet-Tisseau, Paris, Orante, vol. 11, 1977, p. 249.



FAILLE, CONFORMITE OU DIALOGUE CRITIQUE? 75

Mais un autre entrecroisement suit ce premier comme une ombre mena-
cante (en pointillé dans la figure): la déraison et I’incroyance interviennent
aux meémes bifurcations, mais pour obtenir chez l'autre la catastrophe
correspondante. La déraison et I’incroyance visent ainsi & se renforcer 1’'une
I"autre, pour faire poids contre le renforcement inverse.

L’interaction des deux entrecroisements fait que le systéme est instable,
loin de 1'équilibre. Méme des fluctuations infimes pourraient, dans ce
systeme précaire, avoir des conséquences imprévues. C’est pourquoi la
question de Schleiermacher concernant le nceud de 1'histoire reste ouverte.
La constellation qu’il redoute est toujours possible: rien n’exclut que la
raison, s’alliant a la déraison, se mette a alimenter I'incroyance, tandis que
la foi, jouant le jeu de l'incroyance, pourrait se mettre a privilégier la
déraison.

Mais cette issue-1a n’est pas la seule, elle ne s’impose pas comme une
fatalité tragique, a laquelle il faudrait se résigner au vu de certains signes
de I'époque. Le systeme ouvert nous suggere que |’avenir est ouvert. Autre-
ment dit: il est encore possible de croire en d’autres alliances possibles —
et d’ceuvrer en leur faveur.

7. Le prix du dialogue critique: s’ aventurer ensemble dans la fronce...

L’hypothése d’un systéme ouvert loin de 1'équilibre souligne que
I’interaction entre la foi et la raison ne se structure pas de maniere lincaire
et continue. Nous avons parlé librement, et un peu métaphoriquement, de
zones floues, de bifurcations, de ruptures et de catastrophes. Cela suggere
I’idée d’un terrain accidenté, que 1’on pourrait représenter en s’inspirant des
modeles topologiques développés dans la théorie des catastrophes de René
Thom?!. On pourrait ainsi imaginer que le paysage spirituel dans lequel se
déplace notre systeme de la foi et de la raison ressemble au graphe de la
fronce, graphe représentant chez R. Thom une catastrophe déterminée par
deux facteurs de controle (cf. ci-aprés figure 3). Le plan incliné et accidenté
défini par les coordonnées de la raison et de la foi coupe 1'axe vertical qui,
d’un point de vue théologique, marque ’enjeu fondamental des chemine-
ments: la plus ou moins grande proximité de Dieu.

3L R, THOM, Modéles mathématiques de la morphogenése. Nouvelle édition revue
et augmentée, Paris, Chr. Bourgeois, 1980; R. THOM, Paraboles et catastrophes.
Entretiens sur les mathématiques, la science et la philosophie, réalisés par
G. Giorello et S. Morini, Paris, Flammarion, 1983.



76 PIERRE BUHLER

Sur le plan, plusieurs cheminements sont possibles, qui sont plus ou
moins paisibles ou risqués. Je peux adopter une attitude de conformité trés
prudente et ne pas trop m’aventurer, ni d’un c6té, ni de [’autre (chemine-
ment 1 dans la figure), en me contentant d’un peu de foi et d’un peu de
raison (c’est une attitude qui peut qualifier aussi bien 1’athéisme pratique
que des attitudes de soumission servile aux autorités, religieuses ou scienti-
fiques). Une autre forme de conformité consiste a tendre, a l’extrémité
inverse du plan, vers une grande synthése de la foi et de la raison (chemi-
nement 2): c’est la solution de diverses gnoses scientifiques, de type
souvent théiste — donc avec un Dieu lointain, objet de spéculations
mystico-scientifiques. Mais d’autres cheminements vont dans le sens de la
faille: ainsi, je peux me déplacer le long de 1'axe de la foi (3), en me
passant le plus possible de la raison (c’est le chemin suivi par toutes les
formes de religiosités irrationnelles, tendant vers un Dieu proche, saisi de
maniere immeédiate), ou a 'inverse, le long de I’axe de la raison (4), sans
trop m’aventurer du c6té de la foi (position des rationalismes agnostiques,
des réductionnismes scientifiques, avec un Dieu devenu lointain, voire
inexistant).

Dieu proche

Dieu lointain

Figure 3



FAILLE, CONFORMITE OU DIALOGUE CRITIQUE? 77

Jusqu’ici, nous avons esquissé des chemins de conformité ou de faille,
qui évitent soigneusement de s’aventurer dans la zone accidentée de la
fronce. Mais a rester dans les zones planes et sans danger, foi et raison
perdent l'exigence stimulante du dialogue critique: 1'une peut estimer
pouvoir se passer de l'autre ou s’allier a elle dans une grande synthése
concordiste — faille ou conformité. Ce n’est qu’au centre du graphe que
les choses s’animent. Foi et raison s’y trouvent soudain confrontées a des
bifurcations, a des catastrophes, elles y découvrent la possibilité de leurs
contraires respectifs, en lutte chacune avec diverses possibilités qui s’of-
frent a elle et qui I'entrainent dans des mouvements inattendus. Le dialogue
critique, que nous avons tenté d’imaginer, est a ce prix: il invite a s’aven-
turer ensemble dans la fronce (5). C’est la que foi et raison pourront redé-
couvrir cette interaction ouverte et dynamique qui consiste pour chacune a
accompagner 1'autre de maniere critique dans ses bifurcations, chacune
rappelant a l'autre I’exigence d’étre fidele a elle-méme par respect de
"autre.

Il ne m’appartient pas de dire quelle interprétation le philosophe pourra
donner de la fronce. Le théologien que je suis propose de la saisir comme
le lieu d’une dialectique animée du Dieu proche et du Dieu lointain, dans
laquelle la foi et la raison sont impliquées. Il invite a la comprendre comme
’expression de la théologie de la croix, pour insinuer que la catastrophe de
la fronce n’est qu'une maniére de dire ce que le philosophe Pierre
Thévenaz nommait «1’expérience-choc radicale»: la puissance et la sagesse
de Dieu se manifestent dans le scandale et la folie du messie crucifié.



	Faille, conformité ou dialogue critique? : Une approche systémique des interactions entre la foi et la raison

