
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 3: Le problème du non-être dans la philosophie antique

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 122 (1990). P. 433-443

BIBLIOGRAPHIE

Rinaldo Fabris. La femme dans l'Eglise primitive (Collection Racines). Histoire de

Paris, Nouvelle Cité, 1987, 153 p. (traduction de l'italien par Sylvie la théologie
Garoche; édition originale: Rome. 1982).

Ce livre présente la situation de la femme au temps de l'établissement des

premières communautés chrétiennes, en particulier au travers des lettres de Paul.
L'auteur montre très bien quelles tensions il y a entre les données socio-culturelles
et les nouvelles perspectives théologiques du christianisme. Tant dans les milieux
juif qu'hellénistique, la femme est considérée comme inférieure à l'homme et ne

trouve sa valeur et son identité que par rapport à l'être masculin. L'Evangile au
contraire proclame la libération de tous et donne à la femme sa place entière dans
la seule dépendance de son Seigneur. - L'auteur fait l'exégèse des textes pauliniens
qui ont été souvent utilisés pour justifier l'infériorité de la femme et la reléguer à

un rang inférieur. Il montre combien les paroles sur la femme sont liées aux
conceptions historiques du moment. Il fait remarquer que ce que Paul dit
concernant la femme ne se trouve pas dans les grands axes de son enseignement
théologique fondamental, mais plutôt dans ce qui concerne la vie concrète des

communautés et dans le souci du bon ordre à avoir dans les assemblées. L'auteur
en conclut que la femme a en Christ un statut tout autre que celui qui lui est donné
dans les milieux juif ou grec et qu'elle «peut se réaliser en tant que personne non
pas parce qu'elle est liée à un homme, comme épouse, ou parce qu'elle engendre
des fils, comme mère, mais parce qu'elle possède une dignité et une identité
définies par sa relation profonde avec le Seigneur» (p. 144). - Ce livre offre
l'avantage de rassembler et de présenter brièvement l'exégèse des textes du NT
concernant le rôle de la femme dans les premières communautés chrétiennes. Il est

cependant regrettable que l'auteur n'exploite pas davantage les résultats de son

exégèse. Il reste très prudent dans ses affirmations, se bornant à constater que le

Christ donne une nouvelle place à la femme mais sans en tirer de conclusions

quant à la place de la femme dans l'Eglise actuelle.

Aline Lasserre

Bertrand de Margerie, Introduction à l'histoire de l'exégèse. IV.
l'Occident latin de Léon le Grand à Bernard de Clairvaux. Paris, Cerf,
1990, 286 p.

Après trois volumes consacrés à l'exégèse des premiers Pères de l'Eglise grec,
orientaux et latins, parmi lesquels saint Augustin a tenu une place de première
importance, Bertrand de Margerie nous offre, dans ce quatrième livre, la suite de ses

recherches. Il tente en effet d'exposer les lignes essentielles de la méthode hernie-



434 BIBLIOGRAPHIE

neutique de six maîtres médiévaux qui ont vécu du Ve au XIIe siècle et dont cinq
d'entre eux. mis à part Fulgence de Ruspe (467-533), ont été canonisés comme
docteurs de l'Eglise universelle. Il s'agit de Léon le Grand (t461), Pierre Chrysolo-
gue (405-450), Grégoire le Grand (540-604), Bède le Vénérable (673-735). Bernard
de Clairvaux (1090-1153). Dans une grande diversité de tempéraments et de vocations

spirituels, chacun, à sa manière, s'appuyant sur l'autorité de la chaîne patristique,

met en œuvre, par la rumination contemplative de la «lectio divina» monastique,

une interprétation mystagogique de l'Ecriture, qui tire sa force operative du
rite liturgique eucharistique, compris et vécu comme le sublime prolongement
salvateur de l'Incarnation. A notre avis, c'est justement dans cette «sainte ivresse» de

la croissance du Verbe, dans le croyant, que l'eucharistie rend possible, que se

comprend, au-delà des signes allusifs, la véritable portée de la dimension mystique
de leurs principales interprétations allégoriques, qui n'ont absolument rien à voir
avec de la fantaisie et sur lesquelles butent inévitablement les commentateurs
modernes. Seul celui qui connaît la rupture existentielle entre une méditation qui reste
au niveau de la conscience individuelle et une méditation qui se situe sur la voie de

la connaissance unitive, peut dire ce qu'il dit et voir ce qu'il voit.

Jean Borel

Aphraate Le Sage Persan, Les Exposés 1. Exposés TX (Sources Chrétien¬

nes, 349), traduction du syriaque, introduction et notes par Marie-
Joseph Pierre, Paris, Cerf, 1988, p. 1-158.

Aphraate Le Sage Persan, Les Exposés II, Exposés XI-XXIII (Sources
Chrétiennes, 359), traduction du syriaque, notes et index de Marie-
Joseph Pierre, Paris, Cerf, 1988, p. 519-1042.

Voilà remarquablement présentée et traduite l'œuvre complète d'Aphraate,
célèbre écrivain spirituel et dignitaire syrien de la première moitié du IVe siècle. Si,

par une excessive discrétion personnelle, l'on ne sait presque rien de sa vie, les

23 Exposés qu'il a laissés à notre méditation sont précisément datés — entre 336 et
345 —, rigoureusement construits les uns sur les autres selon son vœu et reliés
selon l'ordre symbolique des lettres de l'alphabet syriaque, en deux recueils, à la
manière des deux Tables ou des deux Testaments. La foi (I) et la charité (II), bases

absolues de toute vie ordonnée à Dieu, orientent sur le jeûne (III) et la prière (IV),
les deux modes de vie privilégiés du cœur purifié par l'amour, ainsi que sur l'état
d'éveil spirituel permanent (V). dans le temps eschatologique. Mais seul un incessant

travail d'intériorisation de la conversion, si possible vécu dans l'ordre monastique

(VI-VII), sera la première condition pour que la porte de la chambre nuptiale,
ou contrée de la résurrection, s'ouvre au croyant (VIII), pour autant que celui-ci
soit encore muni de la clé de l'humilité (IX). Tous les pasteurs qui ont charge
d'âmes doivent montrer cet exemple dans la communauté (X). Voilà le premier
recueil, s'achevant par la lettre yud. la lettre initiale du Nom de Jésus, typifiant toute

perfection chrétienne ad intra. Sous le signe de la dodécade se développe le second

recueil, dans lequel Aphraate célèbre la vocation spirituelle de tous les peuples, à la

fois reliés à l'Israël historique et dépassant le cadre de la Loi — circoncision (XI).



BIBLIOGRAPHIE 435

Pâques (XII). sabbat (XIII). règles de pureté (XIV-XV) —. Il n'y a donc plus un
seul peuple témoin au sens physique du terme, tous les peuples (XVI) sont appelés
à croire au Messie Jésus incamé (XVII). dans la virginité et la sainteté du cœur
(XVIII). Dans cette vision universaliste, le peuple juif ne peut plus avoir d'importance

historique future (XIX), l'essentiel devient le don de soi, de pauvres à pauvres

en esprit, accomplissant ainsi la Loi du Christ (XX), ne redoutant plus ni la

persécution (XXI), ni la mort, puisque c'est elle qui nous permettra d'avoir part à

la Terre Promise (XXII). Le XXIIIe Exposé, qui commence à nouveau par âlaf.
récapitule l'ensemble des bénédictions de l'histoire du salut. Comme l'a dit Irénée
Hausherr, «ce qui rend cette doctrine très spécialement digne d'attention, c'est son
caractère exclusivement chrétien et scripturaire; car, chose infiniment rare sinon
inexistante chez les Grecs et même chez les Syriens à partir du Ve siècle, le Sage
Persan n'est influencé par aucune philosophie». «Disciple des Ecritures saintes»,
c'est ainsi qu'Aphraate lui-même a voulu passer et demeurer dans la tradition,
qualification qu'elle saura toujours lui garder.

Jean Borel

Alexandre Safran, Sagesse de la Kabbale. II, Paris, Stock, 1987, 271 p.

Dans le premier volume de Sagesse de la Kabbale. l'A. a dégagé les lignes
directrices de la mystique juive et en a interprété les idées fondamentales. (Cf.
notre recension dans RThPh 119 (1987). p. 522-523). Le second volume comprend
un choix de textes de cette ample littérature, rassemblés et traduits par A.S. Il met
en évidence, non pas tant la tradition ésotérique de la Kabbale, mais surtout son
enseignement éthique, la profonde sagesse qui l'inspire. Un éventail d'écrits fort
diversifié est offert au lecteur, allant du très classique Zohar à des ouvrages
quasiment inconnus du grand public, par exemple Séfer HaRokéa'h. Cha'arei Ora,
Chenei Louhot HaB'rit. Pit'hei 'Ho'hma. 'Hassdei Avot. Taharat HaKodèehe. Ils
couvrent une période et une aire géographique considérables. - L'originalité de la
présentation consiste dans la juxtaposition de textes de provenances diverses autour
de certains thèmes, dont ils suggèrent une compréhension affinée. Ainsi, la parole
humaine, issue de la Parole divine; l'esprit de la prière; la raison d'être des

bénédictions; l'importance de la tsedaka. «charité», qui équivaut, à elle seule, à

toutes les autres prescriptions de la Tora; la valeur irremplaçable des jours de la

vie, dont le juste tisse un vêtement spirituel; le processus d' «éveil» des réalités

supérieures engagé à partir d'ici-bas; le passage d'une situation de «manque» à

celle de «plénitude» cosmique grâce à la techoitva. au retour à Dieu opéré par
l'homme. Des pages évocatrices de cette anthologie rendent compte d'une vision
mystique de la nature et de l'histoire regorgeant de miracles «manifestes»,
surnaturels, et de miracles «cachés», apparemment naturels. Les réflexions sur le

péché d'Adam, par lequel le monde tout entier a péché, mais aussi sur la faute en

général et la mort comme retour à la poussière, retiennent également l'attention: le

corps est «absorbé» par la terre. Cette action est jugée positivement, car elle est

purificatrice, réparatrice. Le travail de «restauration», le tikkoun que l'homme est

invité à accomplir de son vivant, grâce à ses bonnes actions, et qui est parachevé

par son anéantissement dans la tombe, se poursuivra jusqu'à «la fin des jours» (cf.
Dan 12,13), lorsque Dieu «détruira la mort à jamais» (Is 25,8). le mal lui-même



436 BIBLIOGRAPHIE

étant alors extirpé du monde. - Les textes réunis dans ce volume introduisent bien
dans l'univers insolite et profond de la Kabbale. Ils y font l'objet d'une traduction
élégante et limpide.

Esther Starobinski

Moshe Idel. L'expérience mystique d'Abraham Aboulafia. Paris, Cerf,
1989, 237 p.

Moshe Idel, Kabbalah. New perspectives. New Haven, Yale University
press, 1988.420 p.

Peu à peu, grâce à de sérieuses traductions et à des recherches de haut niveau,
publiées en Europe comme aux Etats-Unis, les trésors de la kabbale juive sortent
des ghettos et de la nuit des armoires à manuscrits pour s'ouvrir au monde, depuis
toujours fasciné par le peu qu'il pouvait en connaître et, surtout, par les voiles qui
les lui cachaient. Chacun sait tout ce que l'on doit, dans ce domaine, aux nombreux
et passionnants travaux de pionnier que nous a laissés Gershom Scholem. L'un de

ses disciples et son successeur à l'Université hébraïque de Jérusalem, Moshe Idel. a

repris le flambeau et poursuit, dans la perspective qui lui est propre, cette mise au

jour des œuvres et des courants les plus importants de la kabbale spéculative et

pratique. C'est ainsi que, pour la première fois, dans une langue européenne autre

que l'hébreu, paraît une étude de fond sur la doctrine d'Abraham Aboulafia, l'un
des kabbalistes les plus célèbres et originaux de la mystique juive. Né à Saragosse
en 1240. sa vie sera faite de voyages entre l'Espagne et l'Italie, dus le plus souvent
à l'obligation de changer de lieux, à cause de la suspicion ou du mépris de la part
des siens comme de la part des chrétiens. A l'âge adulte, il est le contemporain de

la parution du Zohar et de l'achèvement de la Somme théologique de Thomas
d'Aquin. Ce n'est pas d'abord du monde séphirotique qu'il est question dans cette
œuvre géniale, mais bien de kabbalisme extatique et prophétique, de visions et
d'auditions spirituelles comme des méthodes pour y parvenir, dans l'union retrouvée

de l'intellect humain avec l'Intellect Agent. La voie que propose Abraham
Aboulafia consiste essentiellement dans une philosophie ésotérique du langage
hébraïque concernant les noms divins et la permutation de leurs lettres (gematria)
ainsi que de leur récitation selon une technique très complexe faisant intervenir la

musique et les chants, la respiration et les mouvements du corps, dans une solitude
stricte ou la compagnie de quelques initiés seulement. Accéder à la prophétie, c'est-
à-dire à des phénomènes de révélation ou d'union mystique, tel est le but de cette
voie kabbalistique qui présuppose évidemment une connaissance parfaite de toutes
les Ecritures Saintes. Dans une étude comparative, particulièrement intéressants
seraient les rapports à tirer avec les voies du soufisme et de Thésychasme pratique
que nous pouvons connaître dans les deux autres familles abrahamiques. — Tout
aussi capital est le deuxième livre, publié aux presses de l'Université de Yale, dans

lequel Moshe Idei se propose d'éclaircir, selon certains critères phénoménologiques.
la différence qu'il fait entre les deux directions principales que la kabbale a prises
dans son histoire: le courant de type théosophique et théurgique. et le courant de

nature extatique. Si le premier s'appuie davantage sur la cosmologie et la connaissance

de la structure médiatrice ontologique des sephirots. engageant le kabbaliste
dans une pratique rituelle ésotérique et théurgique fondée sur le système des corres-



BIBLIOGRAPHIE 437

pondances entre ce cosmos médiateur et l'homme, le second est plus directement
anthropocentrique dans le sens qu'il s'ouvre d'abord sur l'expérience mystique
extatique et prophétique sous toutes ses formes possibles. A titre de preuve, l'auteur

nous introduit dans le puits sans fonds des sources et des écrits que les cercles
kabbalistiques ont savamment élaborés au cours de leur longue histoire. C'est le
développement de toute la mystique juive qui est ainsi passé en revue selon les
critères méthodologiques exposés dans le premier chapitre. Il y a de passionnants
aperçus sur la théosophie et l'herméneutique ésotérique de l'Ecriture comme sur les

multiples formes de l'union mystique dans le mysticisme juif et leurs techniques
préparatoires. — Nous attendons beaucoup de ce brillant chercheur dont la carrière
est encore devant lui, et nous saluons avec admiration la publication de ces deux

ouvrages de référence en la matière.

Jean Borel

Jacques Guy Bougerol. Introduction à saint Bonaventure (collection «A
la recherche de la vérité»), Paris. Vrin, 1988. 289 p.

Publié pour la première fois en 1961. sous le titre «Introduction à l'étude de
saint Bonaventure-. l'ouvrage de Jacques Guy Bougerol reparaît en une édition
nouvelle dont l'intérêt réside dans le fait qu'il ne s'agit pas seulement de la simple
réimpression de cette première édition, mais d'une importante refonte tenant
compte des principaux travaux qui, depuis une trentaine d'années, enrichissent la
bibliographie bonaventurienne. La structure de l'exposé demeure cependant identique:

les sources de saint Bonaventure (Aristote, saint Augustin, le Pseudo-Denys,
saint Bernard, les Victorins, Joachim de Flore) sont étudiées dans la première
partie, la technique (langue, style, méthode d'enseignement) et l'œuvre (exégétique,
théologique, sermonnaire. spirituelle) sont respectivement analysés clans les deuxième

et troisième parties. Cette présentation globale de l'œuvre du célèbre Franciscain

restant sans équivalent, en langue française, dans sa première comme dans sa
dernière version, il était judicieux autant qu'utile de la rendre à nouveau disponible
pour les chercheurs intéressés.

Jean Borel

Edouard-Henri Weber, Le Christ selon saint Thomas d'Aquin. Paris, Des¬

clée, 1988, 336 p.

Edouard-Henri Weber, bénéficiant des deux acquis d'une longue fréquentation
des écrits de saint Thomas et d'une large connaissance des traditions christologiques

patristiques et médiévales, nous présente une étude de choix sur les principaux
thèmes de réflexion philosophique e! doctrinale concernant la personne du Christ
qui sont développés dans l'œuvre de l'Aquinate. Cinq parties forment l'ouvrage: la
première est centrée sur les raisons de convenance de l'incarnation, discussion
traditionnelle en milieu scolastique; la deuxième touche le problème de la génération
intellective du Verbe en Dieu et la mission temporelle du Verbe divin. La question
délicate du Moi du Christ en tant qu'homme est abordée dans la troisième partie, et



438 BIBLIOGRAPHIE

la quatrième remet au jour tout ce qui touche à l'union hypostatique et, surtout, à

l'activité volitive et intellective de Celui que nous confessons, depuis Chalcédoine.
comme vrai Dieu et vrai homme. Nous attendions de plus amples perspectives sur
ce théologoumène sublime de l'articulation des quatre sciences (divine, bienheureuse,

infuse et acquise) du Christ et de leur unité dans l'unicité de son hypostase.
sciences qui. à notre avis, ont nécessairement un rapport étroit, selon saint Thomas,
avec la cosmologie chrétienne d'une part et. d'autre part, avec la possibilité, pour
l'homme régénéré, d'entrer dans la voie de la déification par sa communion aux
différents ordres ontologiques. Enfin, la cinquième et dernière partie expose l'œuvre

du Christ comme don de la vie et comme rédemption. Les limites d'une recension

nous empêchent d'entrer dans les détails d'une argumentation qui nous semble
trop souvent réduire l'émerveillement spéculatif de saint Thomas devant le Mystère,
ainsi que de montrer en quoi l'étude de Francis Ruello intitulée La Christologie de
Thomas d'Aquin (Paris. Beauchesne. 1987) est différente ou complémentaire de
celle-ci. L'un des nombreux mérites de cet ouvrage de fonds est de donner la
traduction inédite de plusieurs textes thomistes et d'agrémenter chacun des chapitres
de notes très complètes.

Jean Borel

Michel Quereuil, La Bible française du XIIIe siècle. Edition critique de la
Genèse. (Publications romanes et françaises CLXXXIII), Droz, Genève,

1988,421 pages.

«La Bible française du XIIIe siècle revêt une grande importance dans l'histoire
des traductions des Ecritures en langue d'oïl: il s'agit en effet de la première
traduction intégrale des deux Testaments...» Cette première ligne alléchante ouvre
l'introduction (p. 7-89). dans laquelle l'éd. présente cette traduction, œuvre collective,

dont le Pentateuque révèle au moins deux traducteurs. L'éd. a choisi la Genèse,

car ce livre offre l'avantage d'être entièrement et longuement glosé, en suivant la

Glossa ordinaria d'Anselme de Laon et de ses élèves. Les quatre sens de l'Ecriture
(lettre/histoire, allégorie, tropologie/sens moral et anagogie), tels que l'éd. en voit
les applications dans la traduction et les gloses (p. 17-36), et la tradition manuscrite

précèdent le long développement morphologique sur la langue de cette traduction

(p. 53-86). Dans le texte même de l'édition, de nombreux renvois sont faits à la
Glose ordinaire. - Comment un traducteur du XIIIe siècle travaille-t-il? Quels
textes a-t-il sous les yeux: Glossa ordinaria, Biblia latina (peut-on parler de

Vulgate?), autres sources? Qui. quand et comment suit-il ses sources ou s'en

éloigne-t-il? Quelle théologie révèle sa traduction (le «fesons home», les «ymage et

semblance», le péché originel, Marie ou non en Gn 3, 15: «et elle defoullera ton
chief», etc.)? Quels rapports existent-ils entre la langue de cette traduction et celle
des Bibles versifiées françaises contemporaines que J. R. Smeets a publiées: celles
de Macé de la Charité et Jehan Malkaraume? Ces questions et tant d'autres restent
malheureusement suspendues dans le vide. De plus, l'appui sur les travaux
secondaires est faible: la recherche ne s'est pas arrêtée au «bon Berger» et à

mademoiselle Smalley! La présentation des quatre sens, trop rigide, ne rend pas

compte de la variété de son utilisation. Le glossaire en annexe est bien court et

l'index des noms propres ne mentionne que la première occurrence! - Reste le

texte. Des traductions intéressantes, des choix qui s'éloignent de la Glose, non
suivie servilement. Ainsi, quand la Glose de Gn 1, 2 cite Isodore et que notre



BIBLIOGRAPHIE 439

éditeur se contente de noter: «la suite de la glose française n'est pas conforme au
texte latin», formule dont il abuse, ce sont les Questiones in Vetus Testamentum
qui sont utilisées. (P.L. 83. col. 209). Le texte est bien édité mais non encore
véritablement étudié. Entre autres, le travail théologique reste à faire, c'est un beau

sujet de mémoire.

Max Engammare

Jean de la Croix, Œuvres complètes. Traduction par Mère Marie du

Saint-Sacrement, carmélite déchaussée. Edition établie, révisée et
présentée par Dominique Poirot. carme déchaux. Paris, Cerf, 1990,
1872 p.

Parmi les nombreuses publications dont le quatrième centenaire de la mort de
Jean de la Croix, le 14 décembre 1591, est l'occasion, l'édition de son œuvre nous
semble la plus utile à tous. En un seul volume d'un format très maniable, nous sont
donc donnés Les Poèmes, Les Ecrits Spirituels, Les Avis et Sentences. Les Courts
Traités Spirituels. Le Cantique Spirituel. La Montée du Carmel, La Nuit Obscure.
Ea Vive Flamme d'Amour. Les Lettres et quelques Textes Officiels écrits par Jean
de la Croix comme supérieur dans l'Ordre carmélite. Cette nouvelle édition complète

réunit trois qualités et intérêts principaux: d'abord, pour la première fois en

langue française, dans l'excellente traduction de Mère Marie du Saint-Sacrement
recommandée par Louis Cognet et d'autres spécialistes, nous disposons de deux
versions du Cantique Spirituel et de La Vive Flamme d'Amour, ce qui nous permet de

saisir avec beaucoup plus de nuances le mouvement propre de l'écriture, de la pensée

et de l'enseignement du Docteur Mystique. Le second intérêt réside dans la
sobre et profonde introduction générale qu'a faite, en début d'ouvrage, le Père
Dominique Poirot, vulgarisant de façon intelligente pour le plus large public les

grands thèmes doctrinaux, mystiques et pratiques de l'œuvre ainsi que dans les brèves

introductions dont le même auteur fait précéder chaque écrit spirituel pour
mieux le situer. Enfin, et c'est ce qui fait de cette édition un livre de référence
précieux, un instrument de travail et de méditation incomparable, le présentateur a

apporté tout le soin qu'il fallait pour la rédaction et la composition des index de tous
les termes et thèmes que l'enseignement mystique de saint Jean de la Croix met en

œuvre. Un premier lexique rassemble les notions spécifiquement explicitées par le
saint. Une Table analytique et logique des matières traitées dans les grands Ecrits
seulement est donnée en second lieu et. sur plus de 150 pages à doubles colonnes,
est dressée une Table analytique et pratique faisant référence à l'œuvre complète.
L'ensemble des citations scripturaires. des noms des personnes et des œuvres citées
font l'objet de deux index supplémentaires. Nous sommes heureux que Jean de la

Croix soit ainsi honoré et nous félicitons les éditions du Cerf pour l'entière réussite
de leur entreprise.

Jean Borel

Guido Stinissen, Découvre-moi Ta présence, Paris, Cerf, 1989, 365 p.

Dans l'intention de l'auteur, cet ouvrage devrait être un guide pratique pour
entrer dans la pensée spirituelle de Jean de la Croix et pour y conformer



440 BIBLIOGRAPHIE

existentiellement sa vie. 11 nous semble malheureusement que le ton de cette
présentation adaptative, trop direct, moderne et complaisant, tranche avec la pureté
et la noblesse du style du saint Docteur.

Jean Borel

You Looked at Me, The Spiritual Testimony of Claudine Moine, translated

by Gérard Carroll, Cambridge, James Clarke, 1989, 325 p.

Voici la première traduction anglaise complète des relations spirituelles de

Claudine Moine, mystique laïque du XVIIe siècle, couturière de profession. De sa

vie, l'on ne sait rien d'autre que ce qu'elle nous dit dans ce qu'elle a écrit à la
demande de ses confesseurs jésuites. Femme de haut rang spirituel, c'est avec une
rare densité et une fine discrétion qui l'apparentent à Julienne de Norwich, Thérèse
d'Avila ou l'auteur du Nuage d'inconnaissance. qu'elle décrit son expérience
mystique d'absorption en Dieu, les épreuves et tentations qui suivirent et, finalement,
l'état de silence dans la Ténèbre divine dans lequel elle passa le reste de sa vie. Ses

directeurs spirituels lui ayant demandé à quatre reprises d'apporter de nouvelles
précisions sur la nature de son itinéraire intérieur, les quatre relations qu'elle laisse
se recoupent sur plusieurs points. Elles ont été écrites entre 1652 et 1655; Claudine
Moine avait alors 34 ans. Seule la dernière relation porte le titre De l'Oraison.
Cette édition anglaise de Gérard Carroll, ancien élève de Jean Delumeau, est très

soignée, tant par la qualité de la traduction que par celle de toutes les notes historiques,

spirituelles et doctrinales qui en éclairent la compréhension.

Jean Borel

John Kilcullen, Sincerity and Truth. Essays on Arnauld, Bayle, and

Toleration, Oxford, Clarendon Press, 1988. XII-228 p.

Il est à craindre que l'ouvrage de M. Kilcullen, écartelé entre la philosophie et

l'histoire des idées, ne déçoive aussi bien les dix-septiémistes à la recherche
d'éclaircissements sur Arnauld et Bayle que les éthiciens désireux de fonder la

tolérance sur des bases solides. Il ne suffit pas, en effet, de choisir un fil
conducteur, en l'occurrence le problème de la valeur morale de nos actes, pour que
quatre essais méthodologiquement différents et pour la plupart déjà publiés
deviennent un livre unitaire et homogène. L'ouvrage de M. Kilcullen, oscillant
ainsi sans cesse entre la reconstitution historique et l'élaboration philosophique,
laisse l'impression d'un exercice généreux mais avorté, parce que trop disparate
aussi bien au niveau de la méthode qu'à celui du contenu. Des quatre contributions
dont se compose l'ouvrage, les deux premières - Arnauld et le péché philosophique
(p. 7-53) et Bayle et les droits de la conscience individuelle (p. 54-105) - se

veulent plus proprement historiques, alors que les deux autres - une redéfinition
actuelle de la tolérance (p. 106-135) et «the ethics of belief and inquiry»
(p. 136-174) - relèvent plutôt de la spéculation philosophique: la fusion n'est en
réalité qu'une juxtaposition, puisque l'auteur n'arrive pas à articuler de façon
convaincante l'enquête historique et l'interrogation éthique. Non pas que les deux



BIBLIOGRAPHIE 441

ne soient pas, en théorie, compatibles; si l'ouvrage de M. Kilcullen échoue à ce

propos c'est parce qu'il n'a pas été conçu à l'origine selon un plan conséquent et
l'unité que l'auteur lui a imposée a posteriori s'avère artificielle. Et pourtant le
sujet choisi apparaît des plus intéressants et l'analyse, notamment celle du péché
philosophique, ne manque pas de finesse; de quoi regretter un agencement confus
et une méthode brouillonne qui ne sait pas toujours faire la part de ce qui relève de

l'analyse et de ce qui est du ressort du jugement axiologique.

Maria-Cristina Pitassi

André Dupont, Rabaut Saint-Etienne 1743-1793. Un protestant défenseur
de la liberté religieuse («Histoire et société» nG 17), Genève, Labor et

Fides, 19892, XXVII+ 146p. (Irc éd. Strasbourg, 1946).

Enrichie d'une préface de Jean Baubérot centrée sur la notion de tolérance,
cette réédition de l'ouvrage publié en 1946 par André Dupont se veut un hommage
rendu, dans le cadre des manifestations du bicentenaire, à Rabaut Saint-Etienne,
figure de proue du protestantisme français du XVIIIe siècle dont la participation
active à la Révolution devait se conclure tragiquement en 1793. Biographie plutôt
que monographie d'histoire des idées, cet ouvrage retrace les étapes principales de

la vie du pasteur nîmois: l'exil lausannois et genevois, le ministère pastoral dans le

Midi à côté de son père, Paul Rabaut, le rôle joué dans la promulgation de l'Edit
de tolérance de 1787 et dans la préparation des Etats Généraux, la participation
active à l'élaboration de la Déclaration des Droits de l'Homme, la période orageuse
de la Convention conclue avec son arrestation et son exécution. Si les événements

qui ont ponctué l'existence engagée et tourmentée de Rabaut Saint-Etienne se

dégagent avec clarté et précision de ces pages, il en va autrement du cheminement
intellectuel d'un homme dont les parcours théologiques et politiques restent à

éclaircir. De nombreuses zones d'ombre persistent en effet autour du pasteur
révolutionnaire: sa formation à l'Académie de Genève, l'orientation de sa théologie
et de sa prédication, les rapports avec le mouvement protestant français de la

deuxième moitié du XVIIIe siècle, les contacts avec Voltaire, Lafayette et Jefferson,
les revirements enfin de sa conception politique, notamment sur la question de la

monarchie. Autant d'aspects qui dépassent l'horizon choisi par André Dupont mais

qui mériteraient une analyse détaillée, pour que cette figure emblématique, dont

parle J. Baubérot dans la préface, sorte de sa relative indétermination conceptuelle
et soit dûment insérée dans le mouvement des idées de son époque. Ces remarques
ne veulent en aucune manière contester l'opportunité de cette rééditon. qui aurait

pourtant gagné à être accompagnée d'une bibliographie mise à jour.

Maria-Cristna Pitassi

Gérard Philips, L union personnelle avec le Dieu vivant. Essai sur l'ori¬

gine et le sens de la grâce créée (Edition révisée), Louvain, Presses

universitaires, 1989, 300 p.

Parue en 1974, la première édition de l'excellente étude de théologie historique
du regretté Mgr Gérard Philips s'est rapidement épuisée. II est heureux qu'elle soit



442 BIBLIOGRAPHIE

réimprimée, car elle n'a pas été remplacée. C'est dans un véritable esprit œcuménique

que notre auteur s'est engagé, après Vatican II, dans sa recherche sur le sens et

l'origine de la grâce créée, pour tenter d'ouvrir tout à la fois la voie d'une compréhension

plus profonde de l'histoire de la réflexion théologique et dogmatique sur la

grâce, et celle d'un dépassement, sans compromission, des crispations historiques
entre les perspectives catholique, orthodoxe et protestante. Par une méthodologie
appropriée qui rend justice à chacune des grandes doctrines exposées et replacées
dans leur contexte propre, Mgr Philips s'attache à constituer un dossier de référence
concernant la lente et subtile élaboration du rapport entre grâce incréée et grâce
créée en Occident latin. Un rapide survol des principales thèses néo-testamentaires
et patristiques sur la grâce nous introduit au développement de la pensée de saint

Augustin, Pierre Lombard. Alexandre de Halès, saint Bonaventure, saint Albert le

Grand, saint Thomas d'Aquin. Duns Scot. Jean de Ripa. Luther, puis du concile de

Trente et de la théologie posttridentine. Les trois demiers chapitres situent la

théologie de la grâce dans le protestantisme et l'orthodoxie byzantine et concluent sur
l'enrichissante complémentarité des points de vue et leur convergence, pour autant

que soit prise en compte, jusque dans ses ultimes conséquences, la possibilité, par
grâce, de l'union personnelle avec le Dieu vivant que nous propose la révélation
biblique.

Jean Borel

Théologie
contemporaine

Roger Lapointe, Socio-anthropologie du religieux. La religion populaire
au péril de la modernité. Genève, Droz. 1988. 258 p.

Dans cet ouvrage, l'objectif est très clairement de contribuer à «une formalisation

relativement descriptive des phénomènes religieux» (p. 7). en centrant l'analyse
sur la religion populaire. Très explicitement, et de manière répétée. Lapointe
revendique le statut d'un observateur scientifique, sans parti pris et capable de

prendre ses distances vis-à-vis de son objet d'étude. Cette véritable foi dans la

rationalité scientifique, cette «rationalité par excellence», «se situe aux antipodes de

la religion». Pas le moindre doute, si la religion renvoie à l'univers de la croyance,
la science, elle, «se contente de refléter au plus près la réalité factuelle et s'avère
de la sorte foncièrement incroyante» (p. 14). Fort de cette certitude, l'auteur
consacre le premier chapitre de son livre à produire le concept de religion
populaire, selon des exigences propres aux sciences naturelles (voir p. 18). Pour ce

faire, diverses analyses folkloriques et sociologiques sont discutées. Insatisfait par
toutes ces tentatives. Lapointe fait alors appel, pour dégager son concept du

religieux, à la sociologie de Pareto. Reprenant à ce demier, entre autres, sa

distinction entre le logique et le non-logique, il part de l'idée que toute société est

fondamentalement constituée par deux composantes, celles de la rationalité et de

l'animalité (univers des sentiments). Une telle synthèse, pour Lapointe, en

conformité avec le schéma évolutif de l'histoire propre à la science du XIX1' siècle,

va se réaliser à partir d'une situation dite d'indifférenciation, caractérisant le «stade

des sociétés primitives», pour aboutir à la «rationalité scientifique triomphante» de

la modernité (p. 83). C'est donc à l'intérieur d'un tel univers du discours

scientifique que l'auteur définit la religion populaire, domaine de la magie et de la



BIBLIOGRAPHIE 443

sorcellerie, étroitement liée à la religion dite primitive et renvoyant socialement à

un ensemble vague qualifié de masse. Avec la montée de la modernité, dès le
XVIIIe siècle, la religion populaire est menacée par le mouvement de sécularisation
et l'extension progressive de la «culture bourgeoise». Même s'il est vrai que la
sécularisation ne sera jamais un mouvement achevé, il n'en reste pas moins que le
mode de pensée prévalent tend à disjoindre et à autonomiser les phénomènes
observés. Dès lors, le christianisme serait déporté du côté du mythe, voire de la

superstition, et la philosophie tiendrait lieu alors de «religion savante» (p. 202). Au
contraire, l'hindouisme comprend «des traits de religion populaire que le christianisme

aurait stigmatisés comme superstitieux et païens afin de justifer leur
exclusion» (p. 236). Dans les ultimes pages de son ouvrage, l'auteur, à juste titre.
se pose la question de savoir comment articuler croyance et rationalité, pour être

pleinement humain. Ne pas reconnaître la place de la croyance dans toute société,
c'est promouvoir une humanité «rétrécie». propre à donner «naissance à l'ethnocen-
trisme, au racisme, aux persécutions, à l'esclavage». Et l'auteur de conclure:
«Pourquoi la recherche scientifique, qui a dévoilé ces mécanismes, s'en rendrait-
elle finalement complice?» Mais une interrogation fondamentale demeure. Comment

espérer échapper à toutes ces formes d'exclusion avec une démarche
rationaliste? Pourquoi ne pas reconnaître la nécessité de penser autrement? Enfin
pourquoi se fermer à toute pensée reflexive?

Gerald Berthoud

William Dean, History Making History. The New Historicism in American

Religious Though. Altany. State University of New York Press, 1988,

175 p.

Ne peut probablement apprécier ce livre que celui qui dispose d'une connaissance

solide de la scène philosophique et religieuse américaine récente. L'auteur
inscrit en effet sa démarche dans la problématique soulevée par le «new
historicism» ou le «neopragmatism» (Rorty, Goodman. Bernstein. Putnam.
Kaufman, M. C. Tylor). Il reproche à ces mouvements d'aboutir à un relativisme
neutre face à tout système de valeurs. Ils feraient bien, d'après lui. de recourir à

l'historicisme américain classique dont ils négligent l'epistemologie empirique
radicale. L'auteur repose donc quant à lui de puiser chez William James et John

Dewey ainsi que chez quelques représentants de la Chicago School, bref, dans ce

qu'il appelle lui-même Y «american religious historicism» et qui lui paraît surtout
être capable de surmonter les dichotomies existant entre idéalisme et positivisme et

entre transcendance et l'histoire. L'empirisme radical forge un concept d'expérience
qui inclut l'expérience des valeurs dans celles des faits sensibles. Quel est le style
moral et religieux à adopter dans ces temps déboussolants? Telle est l'interrogation
qui sous-tend cet ouvrage capable par ailleurs de nous dépayser passablement.

Klauspeter Blaser


	Bibliographie

