
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Ernst Mach, Populär-wissenschaftliche Vorlesungen, 1987, (reprint de la
5e éd. de 1923), Böhlau Verlag, Wien-Köln-Graz, 646 p.

Signalons la réédition de ces «Conférences scientifiques populaires», que Mach
dédie à W. James et parues d'abord en anglais (Chicago 1895) et qu'il avait décidé
alors d'offrir également au public de langue allemande (en 1896. paraissent
simultanément les traductions russe et italienne). Sans soute faudra-t-il attendre
encore pour les voir traduites en français: 2016 sera le centième anniversaire de sa

mort! - Selon leur auteur, le but de ces conférences est de rendre le lecteur
«sensible, par le choix adéquat d'un bon sujet, au romantisme et à la poésie de la

recherche» (p. VIII). Il insiste quelques lignes plus bas sur «la similarité qui existe
entre la pensée quotidienne et scientifique», qui fait que «le public oublie ses
réticences devant les questions scientifiques et acquiert cet intérêt pour la recherche
qui est si profitable au chercheur. Ce dernier réalise ainsi qu'il ne décrit, par son
travail, qu'une petite partie du processus général de développement et que les
résultats de sa recherche ne profitent pas qu'à lui seul ou à ses collègues, mais à

tout le monde» (id.). Après Helmholtz, Mach s'inscrit ainsi dans cette lignée de

scientifiques, qui pensent que la vulgarisation de leurs idées est leur propre affaire
et non celle de «vulgarisateurs professionnels». Dans les 33 textes rassemblés.
Mach aborde les sujets les plus divers dans un style toujours clair et inspiré. Une
demi-douzaine de textes est consacrée à la physiologie des sensations (acoustique,
optique, etc.); un autre groupe s'intéresse à des questions de physique fondamentale,

comme le principe de conservation de l'énergie (pp. 167-216); Mach aborde

également des questions techniques telles que la photographie ou la balistique:
d'autres conférences sont centrées sur des questions de pédagogie des sciences et
de pédagogie en général, une des préoccupations constantes du chercheur; d'autres
enfin, traitent de questions épistémologiques et philosophiques, telles que «Description

et Explication» (pp. 421-427) ou «La compréhension physiologique des

concepts» (pp. 454-463). Malgré l'apparente disparité de ces questions nous ne
devons pas perdre de vue que Mach fut l'un des tout derniers scientifiques à

envisager la science comme devant être unifiée par une conception épistémologique
unitaire. Ces textes constituent certainement la meilleure introduction à la pensée
d'un chercheur injustement oublié, dont l'influence fut considérable. Dans une

postface en forme d'hommage, A. Einstein rappelle tout ce qu'il doit à Mach,

voyant en lui un des précurseurs de la relativité générale (p. 645): il relève aussi

que la conception éthique de Mach fait de lui un des rares savants à n'être pas
tombé dans l'ornière du «fanatisme nationaliste» (p. 646). Cette édition contient
encore une intéressante introduction bio-bibliographique de A. Hohenester, suivie
d'une bibliographie des œuvres de Mach.

Stefan Imhoof

Philosophie
contemporaine



270 BIBLIOGRAPHIE

Philippe de Rouilhan, Frege, les paradoxes de la représentation. Paris,
Minuit, 1988, 210 p.

Frege est une des figures tutélaires de la tradition analytique en philosophie.
Dans cet ouvrage souvent très technique, l'A. aborde quelques aspects ponctuels de
la pensée frégéenne à partir d'un ensemble limité de textes. Selon lui, ces aspects
auront une influence décisive sur l'évolution ultérieure de la logique, de la théorie
des ensembles et de la sémantique. Cet ouvrage, situé à la frontière de la logique
mathématique et de la philosophie, propose une étude interne de la pensée de

Frege. Pour l'A. en effet, «comprendre une pensée, ce n'est pas la traduire dans

une autre, mais se traduire en elle» (p. 70). Ainsi formulé, le principe de toute
l'étude est de comprendre l'effort novateur de Frege pour clarifier les notions de

«sens», de «référence» (Bedeutung), de «concept», d'«objet», de «fonction», de

«catégorie», etc. Quant aux difficultés internes du texte frégéen, c'est une méthode
«historico-psychologique» (p. 145) que l'A. utilise pour les résoudre. D'où, des

expressions telles que «Mais Frege, en 1892, s'en était-il déjà rendu compte?»
(p. 105). L'A. veut compléter et expliciter la pensée de Frege, là où elle peut
sembler lacunaire. - L'ouvrage est articulé autour de trois notions: la signification
(chap. II, pp. 25-76); la représentation (chap. III. IV, pp. 77-136) et celle de

catégorie (chap. V, VI, pp. 137-187). Par «signification» l'A. traduit Bedeutung. Ce
choix ne va pas sans difficulté: en renonçant à traduire par «dénotation»
(C. Imbert) au profit de «référence», on comprend mieux la notion frégéenne, mais

par contre la traduction «sens» (S/7i/î)/«signification» (Bedeutung) respecte mieux
l'équilibre des termes allemands. Quoiqu'il en soit, cette première partie examine
surtout le texte Über Sinn und Bedeutung (1892) et insiste sur le fait que par
Bedeutung Frege entendait Bedeutung habituelle (p. 27). Cette précision, qui n'est
qu'esquissée dans le texte de Frege, est centrale pour l'A., étant donné qu'elle
permettra de définir le concept comme «Bedeutung habituelle d'un terme conceptuel»

(p. 52). Cette définition aura à son tour des conséquences qui permettront à

Frege de montrer que «les extensions des concepts sont des objets» mais que «les

concepts ne sont pas identiques à leurs extensions, bien qu'ils satisfassent comme
elles à une thèse d'extensionalité: la différence est purement categoriale» (p. 59).
L'A. montre ainsi que la notion de «concept» évolue dans la pensée de Frege des

Grundlagen der Arithmetik de 1884 jusqu'aux textes tardifs. - Avec la notion de

«représentation» (Vertretung). l'A. tente de montrer l'importance cruciale qu'a «le

paradoxe de Frege». Ce que l'A. nomme ainsi est le fait généralisable, découvert

par Frege que «les trois mots: «le concept 'cheval'» [...] ne désignent pas un

concept. [...] Le concept cheval n'est pas un concept» (cité p. 148). L'autre notion
cruciale qui intervient dans les Grundgesetze der Arithmetik (1893-1903) à côté de

celle de Vertretung est celle de Wertverlauf («parcours de valeurs» d'une fonction,
p. 81). Ces deux notions permettent à Frege de construire des fonctions de premier
niveau à un ou deux arguments pour un objet, jusqu'à ce que l'antinomie
découverte par Rüssel ne vienne détruire cet édifice (p. 96). Elle aura pour
conséquence, on le sait, l'abandon par Frege de la «thèse logiciste de la nature
logique de l'arithmétique» (p. 97). S'interrogeant plus généralement sur «ce que
parler veut dire, si cela veut dire exprimer et signifier, ou pour le dire d'un mot

que j'ai déjà utilisé à plusieurs reprises, suggérer» (p. 119), l'A. propose une
résolution possible du paradoxe de Frege. On pourrait ainsi dire qu'«un concept
n'est pas la signification, mais le sens d'un nom conceptuel», c'est-à-dire admettre

qu'il faudrait parler «d'expression de concept (ou de fonction)» et pas de «noms de

concept (ou de fonction)» (p. 154). Le rôle déterminant du concept ne serait ainsi

pas de nommer, de désigner ou de signifier, mais d'exprimer (id). L'A. termine son



BIBLIOGRAPHIE 271

livre par une analyse des catégories de sens, de significations, des catégories
sémantiques, des types et des ensembles.

Stefan Imhoof

Alain Boutot, Heidegger (Que sais-je? n° 2480), Paris, Presses universi¬
taires de France, 1989, 127 p.

L'on ne compte plus aujourd'hui les ouvrages consacrés à Heidegger, qu'il
s'agisse de travaux de recherche sur un point précis de sa pensée ou d'ouvrages de

polémique au sujet de son engagement politique et de sa manière d'user de la
langue. Boutot propose un petit livre fort intéressant qui indique bien le
cheminement de la pensée de Heidegger et explicite avec clarté les thèmes qui ont
occupé toute la vie du penseur. Le premier chapitre retrace les grands événements
de la vie en situant à sa juste place l'épisode du rectorat (cf. p. 11-12); il y est
aussi question de l'immense œuvre laissée par Heidegger, qui, en dépit des

multiples directions dans lesquelles les textes semblent indiquer, recèle une unité
fondamentale: la question de l'être. - Le deuxième chapitre est consacré à

l'ontologie fondamentale élaborée dans Sein und Zeit. Présentant la structure et
l'intention de l'ouvrage, l'auteur attire l'attention sur le fait que cette œuvre est
inachevée et ne peut prendre tout son sens qu'en fonction de la question de l'être.
Il s'en prend dès lors à ce qu'il appelle «le contresens existentialiste» et en

particulier à l'interprétation que Sartre a donnée de l'ouvrage. Le chapitre suivant
analyse la «pensée de l'être». L'auteur explique la signification du tournant dans la
pensée de Heidegger. Le tournant conduit à penser l'être comme Ereignis, comme
ce qui advient et non plus métaphysiquement comme ce qui est à disposition de

l'homme, mais qui «paradoxalement est aussi toujours en besoin de l'homme pour
être.» (p. 60) - Le chapitre «l'appropriation de la tradition» présente les relations
de Heidegger à la tradition philosophique occidentale. Trois éléments semblent
déterminants pour l'auteur: 1) Heidegger possède une capacité sans précédent pour
réinterpréter l'ensemble de la pensée occidentale; 2) Heidegger fait preuve de

rigueur dans son interprétation car il évite toute interprétation récurrente des

œuvres du passé; 3) Dans son rapport à la tradition, Heidegger fait apparaître
l'histoire de la philosophie comme un moment même de la philosophie. Boutot
décrit alors les grandes options prises par Heidegger dans le choix de ses

partenaires de pensée: les Grecs, Kant, Hegel, Nietzsche. - Heidegger a souvent été
considéré comme un anti-moderne. L'auteur consacre un chapitre à présenter la

critique heideggerienne de la modernité et de la technique. Celle-ci n'équivaut pas
à un rejet pur et simple de ce qui est moderne, ni ne prône un retour au

Moyen-Age ou à l'âge de la pierre (cf. p. 98); il s'agit bien plutôt de penser
l'essence de la modernité et de la technique. Le dernier chapitre approche le côté le

plus délicat de la pensée de Heidegger, «l'art et la parole poétique». En quelques
pages, l'auteur esquisse ce qu'est la parole dans l'optique des écrits qui suivent le

tournant: la parole n'est plus celle de l'homme qui dit les choses ou l'être, mais
celle de l'être à laquelle la parole de l'homme ne fait que correspondre. Il va sans
dire que dans les limites d'un ouvrage de ce format, de nombreux points essentiels

sont laissés de côté ou ne sont qu'effleurés. On aurait, par exemple, aimé voir
apparaître plus explicitement la permanence de la question du langage et sa

présence plus qu'insistante dans les dernières œuvres. Cet ouvrage constitue
cependant une excellente introduction au mode de penser de Heidegger et on ne

peut douter qu'il engagera les lecteurs à recourir aux textes de Heidegger lui-même.

Jacques Schouwey



272 BIBLIOGRAPHIE

Sciences Siegfried Herrmann, Jeremia (Biblischer Kommentar, Altes Testament,

bibliques XII, 1), Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 1986,80 p.

Après quelques années où les grands commentaires sur Jérémie ont été rares,
plusieurs sont sortis récemment ou sont en cours de parution (notamment dans les
séries Old Testament Library et International Critical Commentary). Ce premier
fascicule sur Jr traite de 1, 1-3, suscription. p. 1-34 (avec un excursus sur la

chronologie des derniers rois de Juda et la date de la destruction de Jérusalem.
p. 27-32), et partiellement de 1, 4-19, vocation et mission de Jérémie, p. 35-80.
Comme les autres volumes de la série, il donne pour chaque passage une
bibliographie abondante, une traduction, des remarques de critique textuelle puis
une exégèse en quatre parties. Form - Ort - Wort - Ziel. L'introduction au livre
sera sans doute publiée ultérieurement. L'analyse de la suscription permet cependant

de voir que, pour l'auteur. Jérémie est le fils d'un prêtre habitant Anatot mais
probablement issu d'une famille sacerdotale du Royaume du Nord (p. 15). Jérémie
lui-même n'a aucune fonction sacerdotale (p. 13). Il commence son ministère
prophétique en 627/626 (contre les hypothèses visant à le faire commencer après la

réforme de Josias). Le récit de la vocation (1, 4-19) est un texte composite dont la
rédaction finale est tardive (p. 51). Il indique les principaux thèmes du livre et il
est en même temps témoin du début de l'histoire de son interprétation
(Wirkungsgeschichte). L'exégèse est fouillée et les avis des autres auteurs sont
présentés et discutés. Le commentaire permet ainsi de connaître aussi d'autres
hypothèses et de comprendre leurs justifications. La lecture est aisée et l'allemand
agréable. Le souci de la synthèse et des perspectives théologiques est présent chez
HERRMANN, même s'il apparaît encore peu, le seul passage étudié intégralement
étant la suscription. La perspective reste cependant d'abord historique. Comme bien
d'autres de cette série, ce commentaire restera probablement une référence pour
l'étude de Jr. Il offre pour tout travail sur ce livre quantités de réflexions
intéressantes et des données bibliographiques précieuses. Espérons que les fascicules

suivants paraîtront rapidement.

Guy Lasserre

Giovanni Garbini, Storia e ideologia nell'Israele antico (Biblioteca di storia

e storiografia dei tempi biblici, 3), Brescia, Paideia, 1986, 254 p.

Ce texte, œuvre d'un orientaliste et sémitisant réputé, veut être un regard critique
sur l'histoire biblique; accordant une importance décisive aux témoignages externes

pouvant être confrontés avec l'historiographie biblique, l'a. montre un grand scepticisme

non seulement vis-à-vis de l'image que les textes bibliques nous offrent de

l'histoire d'Israël, mais aussi (et peut-être surtout) à l'égard des conclusions auxquelles
les exégètes sont parvenus, contestées dans la quasi-totalité: par là, le livre se veut

polémique et provocateur, sans nuances, riche en arguments dignes d'examen, parfois
aussi en perspectives nouvelles, lorsqu'il souligne, par exemple, une influence philistine
sur les traditions patriarcales du Sud. Une douzaine de questions brûlantes sont ainsi
discutées. Avec grande érudition, Garbini parvient à des conclusions assez radicales:
sur l'empire salomonien largement surestimé; sur le peu de fiabilité des narrations sur
Mesha, sur Ozias, sur le siège de Jérusalem sous Ezéchias. sur les fils de Josias; sur
l'influence iranienne chez le Deutéro-Esaïe; sur le récit du veau d'or (le bris des

tablettes impliquerait une influence babylonienne tardive), sur le livre de Josué



BIBLIOGRAPHIE 273

(marqué par la hiérocratie de la Jérusalem du IIP siècle), sur la non-historicité
d'Esdras. L'ouvrage est stimulant; il faut aussi dire que dans plusieurs cas, Garbini
ouvre des portes déjà bien connues, avec une ardeur iconoclaste; depuis longtemps
en effet, les exégètes ont appris (en Italie aussi) à faire la part de l'idéologie et de
l'histoire dans les récits bibliques. En tout cas, c'est là un livre qu'il faut lire avec une
attention soutenue et critique.

Aldo Moda

La vie de la Parole. De l'Ancien au Nouveau Testament. Etudes d'exégèse et

d'herméneutique bibliques offertes à Pierre Grelot, Paris, Desclée, J987,
486 p.

Ce volume contient 36 contributions offertes au professeur Pierre Grelot (dont 3 en
anglais et 3 en espagnol), précédées d'une bibliographie du récipiendaire et suivies de

tables des textes bibliques et des auteurs. Elles sont présentées en 4 parties: «L'Ancien
Orient et la Bible» (8 contributions); «Etudes de textes de l'Ancien Testament»
(8 contributions); «Etudes de textes du Nouveau Testament» (9 contributions);
«Théologie biblique» (11 contributions). Comme l'indique le sous-titre, «De l'Ancien
au Nouveau Testament», une partie des études concerne le rapport entre l'AT et le
NT. Il n'est pas possible d'énumérer ici tous les apports de ce recueil. J'en signalerai
seulement quelques-uns. Dans la première partie, E. Puech, présente une nouvelle
reconstitution de l'inscription de Deir 'Alla, avec transcription et traduction («Le texte
'ammonite' de Deir 'Alla: les admonitions de Balaam (première partie)», pp. 13-30).
Trois contributions traitent des Targums. Dans la deuxième partie, deux études

reprennent le thème du recueil. P. Beauchamp, «La création des vivants et de la
femme. Lecture allégorique de Gn 2, 15-24», pp. 107-120, présente une lecture
allégorique chrétienne d'un texte de l'AT. P. Feghali, «Le Messie de Juda. Gn 49,
8-10 dans saint Ephrem et les traditions judaïques», pp. 165-172, analyse l'herméneutique

de ce Père. A noter, parmi les autres contributions, celle de P.-M. Bogaert,
«Relecture et déplacement de l'oracle contre les Philistins. Pour une datation de la

rédaction longue (TM) du livre de Jérémie», pp. 139-150, avec une proposition de

datation au IIIe siècle (après 261), dans le cadre des rivalités entre Lagides et
Séleucides. Dans la troisième partie du recueil, le rapport entre les Testaments apparaît
surtout dans trois contributions. M. Gourges, «Halakâh et Haggadâh chrétiennes. Les
indications de Marc 2,23-28 et parallèles (les épis arrachés) sur le 'sens chrétien de

l'Ancien Testament'», pp. 195-209, montre comment la Loi est réinterprétée en

fonction de l'amour et relativisée par le Christ. X. Leon-Dufour. «Le signe de Cana

ou les noces de Dieu avec Israël», pp. 229-239, fait une lecture symbolique de Jn 2,

1-11 et y trouve exprimée l'unité de l'AT et du NT. Par l'étude d'une lecture «à

rebours» de l'AT, C-Perrot, «Une étrange lecture de l'écriture: 1 Co 11, 7-9», pp.
259-267, donne un exemple de la rupture entre les deux Testaments. Dans la dernière

partie, la plupart des contributions traitent des rapports entre AT et NT. Dans une

perspective d'histoire de l'herméneutique, D. Barthélémy, «Critique et Prophétie
selon Spinoza, Simon et Bossuet», pp. 319-332, présente le conflit entre ces penseurs
et les liens entre leurs positions critiques, le rapport entre l'AT et le NT et la doctrine
de l'Ecriture. Dans la dernière étude, A. Paul, «Genèse de l'apocalyptique et signification

du canon des Ecritures», pp. 421-433. montre comment l'apocalyptique a

contribué à la formation du canon de l'AT puis du NT. — Dans l'ensemble de ces



274 BIBLIOGRAPHIE

études, chacun pourra probablement trouver des réflexions intéressantes, mais peu
profiteront de tous les apports. C'est un inconvénmient des recueils vastes mais peu
précis quant aux thèmes traités.

Guy Lasserre

D. A. Carson, H. G. M. Williamson (eds), It is Written: Scripture Citing
Scripture. Essays in Honour of Barnabas Lindars, Cambridge,
Cambridge University Press, 1988, 381 p.

Vu la spécialisation croissante dans les sciences bibliques, il est désormais
exceptionnel de trouver un exégète ayant le courage, voire l'audace de s'occuper en
même temps de l'AT, de l'époque intertestamentaire et du NT. C'est le cas de

B. Lindars de Manchester. Les mélanges qui lui ont été offerts pour son 65e

anniversaire se veulent un reflet de l'esprit universel du destinataire. Le recueil

comporte trois parties majeures. La première partie («The Old Testament in the Old
Testament») concerne les différents «réemplois» de textes antérieurs par des auteurs
ultérieurs dans l'AT, en partant de l'histoire (H. G. M. WILLIAMSON), de la

prophétie (J. DAY), des Psaumes (A. A. ANDERSON) et de la sagesse (R. E.

CLEMENTS). La deuxième partie («Between the Testaments») est consacrée aux
sujets suivants: traduction de l'AT (S. P. BROOK), paraphrases de l'AT («Retelling

the OT», de Ph. S. ALEXANDER), commentaires de l'AT (B. D. CHILTON),
citations de l'AT à l'époque intertestamentaire (A. CHESTER) et littérature
apocalyptique (CH. ROWLAND). La troisième partie enfin nous invite à faire un
grand parcours des livres du NT (à la suite d'un article introductif de M. WILCOX
sur les variantes textuelles de l'AT telles qu'elles apparaissent dans les écrits
néotestamentaires): Mt (G. STANTON), Me (M. D. HOOKER), Lc/Ac (C. K.
BARRETT), Jn et les Epitres johanniques (D. A. CARSON), la littérature
paulinienne (D. M. SMITH), He (A. T. HANSON), Je, 1 et 2 P et Jude (R.
BAUCKHAM), Ap (G. K. BEALE). Bien que les auteurs se soient limités à une
approche plutôt historique - sans élucider la relation théologique entre les deux
Testaments ni traiter la question herméneutique -, le livre a néanmoins une
intention théologique de première importance: montrer «the pervasiveness and the

variety of the use of the OT in the NT» (H. MARSHALL, «An assessment of
recent developments», p. 1). Le livre pourrait ainsi être compris comme une sorte
de propédeutique exégétique à une théologie biblique des deux Testaments. Malgré
ces limitations, le champ d'investigation reste très vaste, trop vaste peut-être; les

contributions des deux premières grandes parties notamment ne se cantonnent pas
dans le sujet indiqué par le titre «Scripture citing Scripture» (ce qui est d'ailleurs
admis à la p. 1!). En conséquence, les contours du recueil deviennent quelques fois
un peu flous. Lorsque p. ex. le Second Esaïe reprend et modifie largement certains
motifs de la création de Gen 1 (cf. p. 41), l'analyse de ce procédé relève de

l'histoire des traditions resp. des motifs et n'a d'abord rien à voir avec le problème
de la citation. Cela vaut encore plus pour la question de la traduction de l'AT
(pp. 87-98). En dépit de cette petite réserve, on apprécie beaucoup la qualité
souvent remarquable de ces contributions (p. ex. l'excellent article de D. M.
SMITH, «The Pauline Literature», pp. 265-291). Tous les articles présentent l'état
actuel de la recherche (ainsi qu'une bibliographie en fin d'article) avant de

développer les opinions exégétiques de l'auteur respectif. Différents index (textes
cités, auteurs, matières) font de ce livre un outil de travail bien maniable. Cette



BIBLIOGRAPHIE 275

publication s'adresse en premier lieu à des spécialistes de l'exégèse, tout en étant
abordable par un public plus large.

Andreas Dettwiler

François Bovon, Luc le théologien. Vingt-cinq ans de recherches
(1950-1975) (Le monde de la Bible), Genève. Labor et Fides, 1988,
2e édition augmentée, 496 p.

Dix ans après la première parution de cet excellent instrument de
travail (cf. la recension de J.DUPONT dans RThPh 111 (1979). p. 315). une
deuxième édition s'est imposée. Au texte initial ont été ajoutés les deux
éléments suivants: - un rapport sur les études lucaniennes des années
1978-1982 («Du côté de chez Luc», p. 429-443. paru pour la première fois dans
RThPh 115 (1983). p. 175-189); - un complément bibliographique, comprenant
une soixantaine de titres de commentaires et de monographies de la période
1982-1987.

Andreas Dettwiler

Edmondo Lupieri, Giovanni Battista nelle tradizioni sinottiche. Brescia,
Paideia, 1988. 126 p.

En suivant l'auteur dans des analyses très précises des synoptiques, le lecteur voit
bientôt apparaître sous ses yeux deux traditions différentes à propos de Jean-Baptiste.
La première se trouve surtout chez Marc et dans la tradition «marciano-matteana».
Elle concerne la personne de Jean, habits, nourriture et jeun, prédication et baptême,
disciples, enfin sa mort qui n'est pas suivie de résurrection. Tous ces éléments sont
considérés selon deux critères d'interprétation: a) la chronologie théologique de la
succession qui comporte aussi distance et indépendance, voire séparation de Jésus par
rapport à Jean; b) identification de Jean avec Elie qui doit venir. Les conséquences
sont nombreuses: «Jésus n'est pas Elie; Jésus n'est pas le Baptiste; (...): la souffrance
et la mort de Jean-Elie s'expliquent comme étant analogiques à la souffrance et à la

mort du Fils de l'Homme ; l'Ecriture en parle parce qu'elles sont un signe prémoniteur
des souffrances du Fils de l'Homme» (p. 41). Cette ligne «marciano-matteana» ne
s'est conservée que partiellement chez Luc. qui nous présente aussi une conception
bien différente, la deuxième tradition. Dans les deux livres de Luc. «le Baptiste est

celui qui a commencé, avant Jésus, la séparation par rapport au judaïsme» (p. 63).
D'autre part, en christianisant le Baptiste, Luc veut aussi «le subordonner, d'une façon
tout aussi définitive, à Jésus» (p. 73s). Et c'est dans cette optique que Lupieri interprète
aussi l'évangile de l'enfance. Jésus, engendré grâce à l'Esprit, peut communiquer cet

Esprit à Jean (Lc 1,41). Et c'est de cette communication de l'Esprit que. plus tard, le

baptême de Jean obtiendra son efficacité. Par rapport à Luc. Matthieu (qui, selon

Lupieri, en dépend) fait de Jean «un témoin externe» (p. 106) de la venue du règne,
un témoin qui est exclu de l'annonce de l'Evangile, témoin que les Juifs ont refusé,

comme plus tard ils ont refusé Jésus en se précipitant tête baissée dans la ruine. Et
c'est précisément à partir de cette ruine, qui est historiquement la chute de Jérusalem,

que Matthieu comprend le refus de Jésus ainsi que le refus de Jean. — Le livre de

Lupieri veut étudier les synoptiques. Seule la dernière page jette un coup d'œil, au-delà



276 BIBLIOGRAPHIE

du texte et des traditions synoptiques, sur le Jean de l'histoire. Mais, pour remonter
plus aisément des traditions synoptiques au Jean de l'histoire, il faut attendre la
prochaine publication de Lupieri. «Giovanni Battista, storia e leggenda» (sous presse,
chez Paideia). Si elle est de la même qualité, elle sera certainement bonne, peut-être
pas toujours convaincante, mais faite avec rigueur et esprit critique.

Renzo Petraglio

Daniel Furter, Les épîtres de Paul aux Colossiens et à Philemon

(Commentaire évangélique de la bible, 8), Vaux-sur-Seine, Edifac,
1987,271 p.

Fidèle à lui-même, «le Commentaire évangélique de la bible s'efforce de suivre
la voie moyenne entre l'érudition massive de ces «monuments» que lisent seuls les

spécialistes, et la rapidité trop souvent décevante des présentations vulgarisées
(...)" en s'orientant d'après les principes d'inhérence et d'autorité de l'Ecriture
ainsi que de l'analogie de la foi" (qui n'exclut nullement la prise en compte de

l'humanité des auteurs et de la diversité de leurs témoignages)" (p. 3). Il en résulte

un commentaire à la fois utile et décevant. Utile, car il expose de façon détaillée
les diverses solutions proposées par la critique aux multiples difficultés de ces

textes. Les introductions sont très consistantes (60 pages pour Col. et 25 pages

pour Phm!); l'A. ne néglige aucune obscurité du texte, indique toujours les
différentes interprétations et souvent les différentes traductions d'un passage
délicat. Les commentateurs du XIXe siècle ne sont pas oubliés, contrairement aux
Pères dont l'A. semble n'avoir qu'une connaissance de seconde main. Mais ce
commentaire est surtout décevant car il apporte malheureusement peu de neuf, tant
sur le plan historique, herméneutique, théologique que méthodologique. Plutôt que
d'essayer de renouveler les problématiques pour sortir l'exégèse de certaines

impasses, l'A. se replie, trop facilement et sans toujours argumenter à cet égard,
soit sur les réponses traditionnelles, soit sur les moins risquées à première vue. Il
situe la rédaction de Phlm. et Col. à Rome au début des années 60. Il a cependant
le mérite d'oser reprendre la thèse suggestive de la co-rédaction de Col. par Paul et
Timothée, mais dans la seule mesure où elle ne met pas en doute l'authenticité de

l'épître, car l'authenticité des épîtres pauliniennes (Ep., 1 et 2 Tm... comprises) ne
saurait être mise en doute. L'exégèse de l'hymne de Col.1,15-20 est de la même
veine. Pour l'A., Paul a repris une liturgie (chrétienne?) et l'a retravaillée pour en
faire un «magnifique exposé d'une christologie et d'une sotériologie cosmiques,
couronnement de son évolution théologique» (p. 49). Hélas, le commentaire ne l'est
guère moins! Dans son étude de l'épître à Philemon, l'A. exalte le tact, l'amour
fraternel et surtout l'humilité chrétienne de l'apôtre qui s'est abaissé au niveau d'un
esclave en fuite. A aucun moment l'A. ne semble s'être mis dans la peau de

Philemon et s'être demandé ce qu'il lui en coûterait de refuser d'accueillir
Onésime. L'A. aurait vite remarqué que, dans cette épître, Paul met en place sans

avoir l'air d'y toucher un arsenal d'arguments qui ne laisse aucune liberté de choix
au destinataire et que si, dans cette affaire, il y en a un qui a intérêt à faire preuve
d'humilité et d'amour fraternel, c'est plutôt Philemon! - Pour terminer, est-ce bien
utile d'avoir un commentaire truffé de grec transcrit dont parfois la traduction

manque (p. 101 n. 1, 245)? Sur les 134 pages du commentaire de Col., il y a, en

moyenne, 6 mots grecs transcrits par page et 8 p. seulement n'en contiennent pas!



BIBLIOGRAPHIE 277

C'est nettement plus que dans les «monuments» d'érudition... En outre, lorsqu'il
s'agit d'expliquer un problème d'homonymie, il devient si difficile de distinguer la
transcription de la phonétique que l'A. lui-même se trompe (p. 251). Enfin,
pourquoi l'A., qui ne dispose pas des caractères hébraïques et grecs, ne recourt-il
pas à la numérotation de Gregory pour désigner les manuscrits onciaux (un chiffre
arabe précédé d'un 0)? Elle permet justement d'éviter des «aleph», «aleph*»,
«aleph», «psi» pour le moins barbares. - A vouloir se démarquer de l'érudition
massive tout en en exploitant les informations, à vouloir être accessible à tous tout
en craignant la simplicité et à vouloir défendre des positions dogmatiques tout en
paraissant ouvert à la diversité des interprétations, cet A. est tombé dans le goût
douteux du genre pseudo-scientifique.

Frédéric Amsler

Thomas Schmeller, Paulus und die 'Diatribe'. Eine vergleichende Stilinter¬

pretation (Neutestamentliche Abhandlungen, Neue Folge 19), Münster,
Aschendorff, 1988, 485 p.

En 1910, R. Bultmann publia sa dissertation «Der Stil der paulinischen Predigt
und die kynisch-stoische Diatribe». A partir de cette étude, on a souvent mis en
parallèle le style des prédicateurs itinérants du cynisme et du stoïcisme et celui de
Paul. Maintenant, après des décennies de recherches, nécessité s'impose de faire le

point sur la question. C'est précisément à cette nécessité que Schmeller veut répondre.
Son étude s'ouvre en posant la problématique de la diatribe. Dès la fin du XIXe siècle,
le mot 'diatribe' a été utilisé pour indiquer un genre littéraire, une forme d'expression,
fréquente dans la philosophie populaire, qui s'adresse à un vaste public et veut lui
transmettre un message éthique. D'habitude, on pense à une forme d'expression
caractérisée par un langage populaire, le recours au dialogue avec un interlocuteur
fictif, un style très vif, fréquemment polémique, marqué par des procédés rhétoriques.
Mais cet emploi du mot 'diatribe' ne correspond pas à celui du mot grec diatribe.
Donc, parler de diatribe, comme on l'a fait dès la fin du XIXe siècle, n'est pas correct;
ce mot moderne, en soi, est une fiction. «Mais n'est pas une fiction ce qu'on veut
désigner par ce mot. En effet, il y a vraiment une série de textes anciens qui présentent
des caractéristiques communes, soit par leur forme, soit par leur contenu, qu'à juste
titre on peut regrouper sous un nom commun» (p. 20). Cette série de textes, dont les

contours sont flous, est bien étudiée par Schmeller, qui en précise la forme, le public,
les traits oraux, les procédés typiques de la forme écrite et le but. L'A. est attentif
aussi à la situation humaine et culturelle dans laquelle ces textes sont nés: une situation
caractérisée par de larges couches d'hommes et de femmes qui se sentent jetés dans

un monde qui leur est étranger et à l'intérieur duquel on ne sait pas comment s'orienter.
Après ces données plus générales, Schmeller analyse d'une façon très détaillée des

pages précises: Bion de Borysthène 16a. 17. 21. 68; Musonius Rufus XVII; Epictète
Diss. 1,12; ensuite Paul: Rom. 1,18-2,11; 11,1-24; 1 Cor. 15,29-49. Soit les textes des

philosophes, soit ceux de Paul sont étudiés, en soulignant les différentes figures
stylistiques, les éléments dialogiques, le recours à des sentences ou à des citations,
listes des vices, etc. Mais l'analyse de Schmeller n'est pas seulement formelle; elle



278 BIBLIOGRAPHIE

cherche à saisir les relations entre res et verba, à voir s'il y a, à l'intérieur d'un texte,
un principe de structure. Et c'est à ce niveau que Schmeller pose le problème des

analogies entre diatribe et style de Paul. En effet, «Paul modèle son style conformément

à ce qui est le principe structurel fondamental, qui consiste dans la transposition
de contenus intellectuels en encouragement existentiel» (p. 431). Ce n'est qu'après
cette constatation que Schmeller peut contrôler ce qu'il y a de commun et de différent
entre la diatribe et Paul, à différents niveaux: des contenus et des moyens rhétoriques,
des structures logiques et dialogiques, et enfin des buts que les philosophes et Paul se

posent lorsqu'ils s'expriment. — L'ouvrage de Schmeller est très vaste. Mais celui qui
a lu cette brève présentation a déjà deviné qu'il s'agit d'une étude bien nuancée. A
partir des premières pages sur la problématique de la diatribe par rapport à la diatribe

grecque jusqu'aux dernières pages, où Schmeller évalue les résultats de sa recherche,
l'A. fait preuve d'un grand équilibre: il sait dire oui et non, voir ce qu'il y a de commun
et de différent. Et sa façon de procéder, personnellement, me convainc.

Renzo Petraglio

André Myre, Un souffle subversif, l'Esprit dans les lettres pauliniennes,
(Collection Recherches, nouvelle série 12), Paris, Cerf, 1987, 160 p.

Le projet d'André Myre est de faire découvrir au lecteur le rôle qu'a joué le Saint-

Esprit dans la théologie de Paul. Pour ce faire, il repère dans les épîtres qu'il reconnaît
comme authentiques (1-2 Thess; 1-2 Cor; Ro; Gai; Phil et Phm) les mentions relatives
à l'Esprit, littéralement au souffle, et étudie le rôle de ce souffle pour chaque épître.
Il réalise son étude en suivant l'ordre chronologique de la rédaction des épîtres. Pour
chacun de ces chapitres, qui correspond à l'étude d'une épître, il termine par une
brève synthèse. Les notes en bas de page permettent au lecteur qui le désire d'approfondir

la réflexion. Ce livre est écrit à la fois pour des croyants qui cherchent à découvrir
la place de l'Esprit chez Paul et pour des spécialistes qui sauront apprécier la présentation

des points difficiles et de l'état de la question. En conclusion, l'auteur rassemble

en une synthèse générale ce qui s'est dégagé de l'examen de chacune des épîtres. Le
souffle est à la fois réalité du passé, du présent et du futur. En effet, il est celui qui
nous permet d'accéder à la foi. Il est souffle qui continue à dynamiser l'Eglise et il est

celui qui réalisera pleinement pour tous les croyants ce qu'un jour il a fait pour le

Christ. — Le but de cette étude chez Paul n'est pas seulement d'ordre historique, elle
est là pour permettre aux croyants d'aujourd'hui de comprendre leur vie, de voir les

lieux de leur existence où l'Esprit Saint est à l'œuvre et de poursuivre leurs luttes dans

l'espérance. Ce regard panoramique permet de voir que partout Paul porte beaucoup
d'attention à l'expérience, qu'il relève que la vie chrétienne n'est possible que parce
que le Saint-Esprit agit, que les communautés ne sont vivantes que parce qu'elles sont

dynamisées par le souffle de Dieu et que cet Esprit appelle à lutter sur deux fronts:
la chair (lutte contre la poursuite des illusions) et la loi (lutte contre tous les systèmes
qui enferment Dieu). — On ne peut que se réjouir de la parution des autres ouvrages
annoncés par l'auteur et qui couvriront alors l'ensemble du Nouveau Testament. Il
n'est qu'un regret: celui de la petitesse des caractères qui rend ce texte si clair plus
difficile à lire.

Aline Lasserre



BIBLIOGRAPHIE 279

Lilian Portefaix, Sisters rejoice. Paul's Letter to the Philippians and
Luke-Acts as received by First-Centuty Philippian Women (Coniectanea
Biblica, New Testament Series 20), Stockholm, 1988, 260 p.

Au travers d'une étude sérieusement documentée sur la situation sociale,
familiale et religieuse de la femme dans le monde romain et en particulier dans la
ville de Philippes, l'auteur nous entraîne vers une réflexion intéressante sur
l'audience féminine du message chrétien dans cette ville. Elle y distingue deux
niveaux d'auditrices: celui des premières converties du paganisme, à qui s'adressait
la lettre de Paul aux Philippiens. et celui de la seconde génération chrétienne, qui a

pu lire le témoignage de Luc dans les Actes sur la mission de Paul dans sa ville,
ainsi que la Lettre que Polycarpe lui adressait sous le règne de l'empereur Trajan. -
On relèvera avec un intérêt tout particulier le parallélisme que l'auteur établit entre
le récit de la mission de Paul à Philippes tel que nous le transmettent les Actes
(16,11-40) et le texte des Bacchanales d'Euripide dont on peut penser qu'elles
étaient particulièrement familières à la population féminine de Philippes en raison
de l'importance qu'y avait le culte de Dionysios et de la part qu'y prenaient les
femmes dans ses manifestations extatiques. De même, les deux déesses vénérées à

Philippes: Diane, modèle et protectrice de la femme libérée - au moins dans la vie
de l'au-delà - et Isis, patronne des mères et de leur espérance en la résurrection, les
mettaient mieux à même de comprendre le message chrétien et ce qu'il apportait de

nouveau et de libérateur à la femme, égale de l'homme pour Paul et étroitement
associée à l'œuvre chrétienne missionnaire. - On souscrit volontiers, au terme de

cette recherche originale, aux conclusions de l'auteur qui estime que les femmes
païennes de Philippes, et, peut-être à travers elles toutes leurs sœurs païennes de

tous les temps, pouvaient, même sans connaissance du judaïsme, trouver dans leur

propre fonds culturel et religieux le terrain favorable à la compréhension et à

l'accueil libérateur du message chrétien.

Françoise Morard

Aldo Moda, // cristianesimo nel primo secolo. Un itinerario e un dossier,

Bari, Ecumenica editrice, 1986, 125 p.

Ceux qui enseignent la littérature latine chrétienne au lycée savent bien que les

manuels consacrés à la littérature latine s'occupent de la culture chrétienne seulement
à partir du IIe siècle. Mais, pour comprendre les auteurs chrétiens du IIe siècle, il faut
connaître les vicissitudes du christianisme pendant le Ier siècle et les problèmes majeurs
auxquels il dut se confronter au moment de sa diffusion dans le monde romain.
D'habitude, dans les manuels de littérature latine, ces problèmes sont seulement

esquissés. C'est pourquoi Moda, professeur de littérature latine chrétienne au Lycée
Vittorio Alfieri de Turin, a voulu rédiger ce livre dont les premiers destinataires, selon

l'auteur, sont les étudiants des lycées classiques. Mais cette remarque de Moda ne
doit pas nous tromper. L'itinéraire tracé par Moda va bien au-delà des objectifs d'une
école comme un lycée. — Moda commence par un chapitre sur la diffusion du

christianisme pendant le Ier siècle et esquisse une carte de la diffusion de l'Evangile
dans les différentes villes de l'empire. Le deuxième chapitre est consacré au réseau
des synagogues juives qui constituent un des présupposés fondamentaux de la diffusion
du christianisme. Mais ce fait montre aussi le revers de la médaille: les chrétiens ne

se distinguent pas nettement des juifs; par conséquent, ils sont victimes, autant que

Histoire de

la théologie



280 BIBLIOGRAPHIE

les juifs, des oppositions antisémites. Un troisième chapitre étudie les relations entre
l'autorité romaine et le christianisme, avec une discussion approfondie sur: a) la
consecratio Christi (Tert., Apol. 5). c'est-à-dire la reconnaissance de la divinité de
Jésus proposée par Tibère au sénat; b) Xinstitutum Neronianum qui, selon Moda et
dans la ligne de Borleffs, doit être compris non comme une loi, mais comme une
coutume de condamner les chrétiens; c) la persécution à l'époque de Domitien, ses
dimensions et ses causes. Dans la deuxième partie du livre, l'auteur donne la traduction
italienne des textes latins et grecs qui permettent de mieux comprendre les relations
du monde romain avec les juifs et les chrétiens. Une dernière partie contient une
bibliographie organisée par secteurs. Des astérisques et de petits cercles permettent
de distinguer les ouvrages indispensables et les études importantes, des essais de haute
vulgarisation, accessibles aux lecteurs non spécialisés. — En conclusion: un livre qui
se veut modeste, mais qui est utile, soit pour commencer, soit pour aller plus loin.

Renzo Petraglio

Reinhard Bodenmann, Naissance d'une Exégèse. Daniel dans l'Eglise
ancienne des trois premiers siècles (Beiträge zur Geschichte der
Biblischen Exegese 28), Tübingen, J. C. B. Nohr, 1986, 442 p.

Sous le titre ambigu de «Naissance d'une Exégèse», l'auteur nous fait partager
sa recherche sur l'utilisation du livre de Daniel par les écrivains chrétiens des trois
premiers siècles. - Il commence par étudier le texte même de Daniel tel qu'il
apparaît dans les citations qu'en ont données les Pères des premiers siècles et
aboutit, au terme de cette minutieuse analyse, à admettre l'existence d'une tradition
textuelle particulière du prophète, reposant à la fois sur Théodotion et sur la
Septante et dont Justin et Cyprien (par le biais de la Vetus Latina) seraient les
témoins. Cette tradition, d'origine juive, permettrait aussi de mieux préciser les
contours d'un premier texte supposé de Théodotion qui devrait remonter au Ie ou
IIe s. av. J.C. - Une deuxième partie de l'ouvrage montre que jusque dans le
dernier quart du IIe s., les auteurs chrétiens, obnubilés par l'attente de la fin
imminente, n'ont utilisé de Daniel que les passages perçus comme eschatologiques
par la tradition juive. - C'est seulement dans la troisième section de l'étude qu'on
trouvera la justification de son titre. L'auteur décèle en effet, à la fin du IIe s., ce

qu'il nomme la naissance d'une nouvelle orientation dans l'exégèse du livre de

Daniel Mais pourquoi ne pas parler tout simplement d'évolution?: «D'une exégèse
dont la préoccupation essentielle a été apocalyptique on passe à une exégèse
soucieuse de situer Daniel tout entier dans une histoire du salut» (p. 371). L'auteur
reconnaît que la perspective eschatologique n'est pas totalement absente de cette
nouvelle intemrétation, mais que, avec le recul du temps et la parousie se faisant
attendre, elle ne relève plus du présent imminent, mais d'un futur à venir déployé
autour de l'Ennemi eschatologique et du royaume des derniers temps inauguré en
J.C. et accompli en sa seconde parousie. Parmi les auteurs chrétiens analysés, une
parenthèse est ouverte sur Origene pour qui le message de Daniel contient une
vérité existentielle qui transcende le temps: «La parousie du Seigneur venant sur les
nuées du ciel se réalise chaque jour dans l'âme du croyant vers laquelle le Seigneur
vient en gloire sur les nuées des écrits prophétiques et apostoliques» (p. 373). Mais
l'auteur remarque que cette perspective origénienne sera «condamnée à demeurer
dans l'ombre, supplantée par une exégèse historico-eschatologique» (p. 375).

Françoise Morard



BIBLIOGRAPHIE 281

Eunomius, The extant works. Text and translation by Richard Paul Vaggione
(Oxford early Christian texts), Oxford, Oxford University Press, 1987,
209 p.

Le projet ancien de rassembler le corpus eunomien se trouve enfin réalisé. L'élégante

collection de textes patristiques d'Oxford donne ainsi accès à la totalité de
l'œuvre conservée d'un des théologiens les plus difficiles du IVe siècle. Déposé et exilé
en 361 pour ses positions «théologiques» (doctrine de Dieu), l'évêque Eunome illustre
parfaitement une forme de théologie savante et technique qui aborde la question
trinitaire à l'aide d'une culture philosophique qui est bien davantage qu'un vernis et
avec une belle exigence de rationalité. Basile de Cesaree et Grégoire de Nvsse, en le
réfutant longuement, ont désigné lucidement le représentant le plus subtil de l'arianisme

à leur époque. — Les pièces du corpus reçoivent dans ce livre une excellente
édition critique, accompagnée d'une traduction anglaise (avec quelques notes concises)
et d'une introduction: trois index sont fournis: sources (scripturaires et autres), noms
propres et surtout un choix de mots grecs importants. Le dossier se compose principalement

de trois pièces. La première, le Liber apologeticus. avait déjà été éditée et
traduite par L. Doutreleau dans «Sources Chrétiennes 305»: les deux éditions furent
entreprises simultanément et dans l'ignorance de l'autre projet; heureusement, peu
avant que le volume français soit édité. L. Doutreleau et R. Vaggione. alors informés
qu'ils s'étaient attelés à la même tâche, purent comparer leur travail et adopter les
mêmes sigles. On remarquera quelques menues différences dans le stemma proposé
par les deux savants et on appréciera de pouvoir comparer leurs éditions et traductions.
Dans ce texte (prononcé? à quelle occasion? le problème reste ouvert, mais le texte
est assurément de 360-361). Eunome expose clairement sa conception de l'«agennètos»
qui s'applique exclusivement à l'essence divine et qui marque la différence fondamentale

entre le Père et le Fils. Le deuxième texte. l'Apologia apologiae (l'apologie de

l'apologie!) est une réponse d'Eunome au traité rédigé contre lui par Basile, réponse
qu'on ne connaît que partiellement par les passages que reproduira Grégoire de Nysse
lorsque, à son tour, il s'en prendra à Eunome. Le troisième est une Expositio fidei
destinée à Théodose lorsque celui-ci organisa, en 383 à Constantinople, dans une
perspective de conciliation, «une conférence de toutes les hérésies». Grégoire de Nysse
la jugera sévèrement. Il faut dire qu'Eunome. avec courage, ne cherche pas à cacher
ses convictions: au contraire il argumente encore. A ces trois pièces s'ajoutent quatre
petits fragments.

Eric Junod

L'opera letteraria di Agostino tra Cassiciacum e Milano (Augustiniana:
Testi e Studi. 2). Palermo, Augustinus. 1988. 228 p.

Introduit par L. F. Pizzolato. ce volume présente un inventaire assez complet des

œuvres de Cassiciacum. si capitales pour comprendre l'itinéraire spirituel de saint

Augustin. Giovanni Reale ouvre le recueil en étudiant dans le Contra Academicos les

trois navigations vers la vérité (pp. 13-29); Luigi Franco Pizzolato lit le De vita beata

comme un dynamisme vers le bonheur, attentif aux procédés rhétoriques et philosophiques

qui introduisent aux différentes mouvances de l'esprit augustinien (pp. 31-111):
Jean Doignon traite du De ordine: déroulement, thèmes, signification (pp. 113-149).
Dans un deuxième volet. José Oroz Reta s'attache aux Soliloquia. pour se concentrer
sur la méthode d'intériorité (pp. 151-178): Goulven Madec décrit le spiritualisme



282 BIBLIOGRAPHIE

augustinien à la lumière du De immortalitate animae (pp. 179-190); George Folliet
examine la correspondance entre Augustin et Nébridius, pour comprendre davantage
les liens augustiniens entre recherche philosophique et itinéraire de foi (pp. 191-215).
Ce recueil est très riche; ses perspectives emportent la conviction; ses analyses sont
très fines. Attaché à des textes trop peu connus par le grand public, ce volume présente
un itinéraire exemplaire, qui restitue Augustin dans sa grandeur, mais aussi dans ses

limites.
Aldo Moda

Agostino e la conversione cristiana, a cura di Adriano Caprioli e Luciano
Vaccaro (Augustiniana: Testi e studi, 1), Palermo, Augustinus, 1987,
96 p.

Introduits par C. Castelbarco Albani qui donne une synthèse excellente du
parcours accompli dans ce congrès d'étude, les trois essais de ce recueil éclairent d'une
façon très vivante la conversion de saint Augustin. Giacomo Biffi, partant de la
rencontre d'Augustin avec Ambroise, montre comment les racines de la conversion
de l'africain doivent être cherchées dans la vitalité de l'église de Milan, qui impose à

cet homme en quête de vérité et de paix intérieure une vision du christianisme capable
de l'entraîner et de le convaincre d'une façon existentielle. La rencontre (ou la

non-rencontre?) d'Augustin avec Ambroise est en effet riche en points d'interrogations;

la vie ecclésiale de Milan, par contre, donne confiance et sens de plénitude
(pp. 23-43). Luigi Alici situe la conversation d'Augustin entre la foi et la recherche
(on notera le rôle joué par la dimension communautaire: pp. 35-54). Giovanni
Saldarini envisage la conversion d'Augustin comme un chemin vers la beauté
(pp. 55-64). Ces études, fort brèves, sont originales dans le panorama des travaux sur
Augustin; on y décèle l'influence de la lecture donnée jadis par Hans Urs von
Balthasar; c'est lui d'ailleurs qui ouvre, à juste titre, ce congrès par quelques réflexions
très enrichissantes, touchant la singularité de la conversion religieuse chrétienne (pp.
17-21). Le livre se termine par deux essais érudits sur le rus Cassiciacum, crux
interpretum de tout historien (Luigi Beretta et Silvia Colombo: pp. 67-92).

Aldo Moda

R. A. Markus, Saeculum: History and Society in the Theology ofSi Augustine,
Cambridge, Cambridge University Press, 1988, 254 p.

Il s'agit de la seconde édition (sous une double forme, reliée et «paperback») d'un
solide ouvrage relatif à la pensée d'Augustin sur la société humaine, la cité terrestre,
l'autorité politique, les relations entre l'Eglise et la société, et enfin la théologie de

l'histoire et la mission de l'Eglise dans l'histoire. L'A., qui entend traiter sa matière
en historien davantage qu'en théologien, montre notamment sur quels points la pensée

politique d'Augustin se rattache à une tradition africaine (Tertullien, Cyprien,
donatisme). I! souligne également l'insistance d'Augustin à combattre toute sacralisation
du pouvoir dans la société, toute divinisation d'un quelconque ordre social. Quelques
retouches ont été apportées par rapport à l'édition de 1970, notamment suite à la
découverte par J. Divjak de 27 lettres écrites par Augustin dans la dernière partie de

sa vie.
Eric Junod



BIBLIOGRAPHIE 283

Basil Studer, Dieu Sauveur. La rédemption dans la foi de l'Eglise ancienne,
traduit de l'allemand par Joseph Hoffmann, Paris, Cerf, 1989, 350 p.

Sous ce titre, le Père Basil Studer, professeur d'histoire du christianisme ancien et
de patrologie à Rome, se propose de retracer et de repenser, dans la complexité de

son histoire, toutes les phases du développement de la théologie trinitaire et de la
christologie des Pères des cinq premiers siècles. Dans une première partie, intitulée
L'époque anténicéenne, les traits fondamentaux de l'annonce du Christ avant Nicée
sont passés en revue à partir des témoignages écrits les plus anciens jusqu'aux théologies
du Logos chez les apologistes grecs, de la structure trinitaire du salut chez Irénée aux
théologies de l'incarnation de Tertullien, Hippolyte, Novatien et à la gnose d'Origène.
L'intention essentielle de l'auteur est de montrer comment, dans la conscience baptismale

des premiers chrétiens qui s'exprime par de nombreuses confessions de foi, s'est
élaborée, dans un jeu de rapports et d'apports réciproques, la double réflexion
doctrinale sur la Trinité et la christologie. Le tournant de Nicée, tel est le titre de la
deuxième partie, qui est entièrement consacrée à la présentation de la théologie du
concile et de ses multiples conséquences dans les années qui ont suivi sa réception
universelle. Le tournant se manifeste par la solution apportée à la crise origéniste et
le nouveau point de départ donné aux discussions trinitaires et christologiques. Tour
à tour, sont envisagées sous ce double point de vue les œuvres capitales d'Athanase
d'Alexandrie, d'Hilaire de Poitiers, des trois Cappadociens. et un chapitre entier
analyse le «christocentrisme» et la doctrine trinitaire d'Augustin. Puis nous arrivons
au seuil d'un autre tournant dans la conscience dogmatique du christianisme, le concile
de Chalcédoine. Dans la troisième partie, B. Studer nous introduit «Dans l'orbite de
Chalcédoine»: les consultations et les préparations du concile, les bilans des traditions
christologiques antiochienne, alexandrine et latine, la définition de foi, ses sources et
son enracinement culturel. Quelques lignes directrices sur la théologie postchalcédo-
nienne précèdent la conclusion, dans laquelle l'auteur résume l'ensemble de son projet
et exprime l'espoir que la foi baptismale des chrétiens puisse sans cesse à nouveau
revivifier les significations positives et profondes du dogme trinitaire et christologique.
— Parce que cette étude est importante et que le thème nous tient à cœur, nous nous
permettons de poser quelques questions d'ordre méthodologique. Il nous semble en
effet que, malgré toutes les règles de l'art académique mises en œuvre dans cet essai
de synthèse et les innombrables renvois en note aux textes originaux, l'auteur, dans

l'interprétation des doctrines, a cédé un peu trop facilement, comme c'est l'habitude
aujourd'hui, à la théorie des emprunts et au réflexe de juger les premières œuvres
chrétiennes à partir d'une orthodoxie ultérieure, comme si la diversité doctrinale et
la souplesse conceptuelle du christianisme des origines étaient en soi une imperfection,
un inachèvement. Dans ce sens, nous ne sommes pas élevés au niveau réel auquel les

Pères ont eu l'intention de nous conduire, par leurs prédications ou leurs autres œuvres
écrites, lesquelles sont rarement systématiques, mais toujours mystagogiques. D'autre
part, il n'est quand même pas absolument certain que leur premier souci, comme celui
des premiers chrétiens, ait été «d'être des hommes de leur temps», de «vivre avec
leur temps» et d'écrire au gré des «questions et préoccupations du temps». Pourquoi
ne pas désirer les rejoindre à l'intérieur même des univers spirituels que leur contemplation

spéculative tentait d'explorer? A quoi sert de les expliquer si souvent par cela

envers quoi ils se sont justement voulu étrangers dans leur conscience baptismale qui
les avait fait mourir au monde? La réduction de l'interprétation en fonction de leur
moment historique ne rend pas justice au but qu'ils se sont pour la plupart fixé. Ce

qu'on appelle en christianisme théologie n'a-t-il pas toujours été compris comme devant
être le fruit de la métamorphose de l'intelligence morte en Christ et incessamment



284 BIBLIOGRAPHIE

renouvelée et agrandie dans l'ascension mystagogique et déificatrice de l'Esprit Saint?
A notre avis, il faudrait davantage prendre garde à ne pas isoler une expression
doctrinale qui se cherche à travers un langage par essence inadéquat au mystère de

Dieu de la réalisation spirituelle de celui qui recherche cette expression, puisque l'on
sait très bien que le mode de comprendre est toujours conditionné par le mode d'être
de celui qui comprend. Enfin, dans un exposé exigeant comme celui-ci. mais
malheureusement alourdi par une traduction qui n'a pas su se dégager suffisamment de

l'original allemand, nous aurions attendu de temps à autre l'éclair d'une citation géniale
capable de transcender d'un coup toute explication humaine et rationnelle.

Jean Borel

Maria Luisa Gatti. Massimo il Confessore. Saggio di bibliografia generale
ragionata e contributi per una ricostruzione scientifica del suo pensiero
metafisico e religioso. Introduzione di Giovanni Reale (Sezione di
Metafisica del Platonismo nel suo sviluppo storico e nella filosofia
patristica. Studi e Testi, 2), Milano. Via e Pensiero. 1987. 430 p.

Tel qu'il est. ce livre rendra service à tous les lecteurs, occasionnels ou réguliers,
de Maxime, et toute bonne bibliothèque universitaire lui réservera une place à côté
des monographies consacrées à cet auteur. Tel qu'il aurait pu être, il aurait rendu des

services plus précieux encore! Son défaut, mineur peut être au regard de ses qualités,
est d'avoir voulu associer deux genres bien distincts: une bibliographie critique et une
présentation synthétique (propre à l'auteur) de la pensée de Maxime. Cette présentation

n'est pas à sa place dans cet «Instrumentum Studiorum»: on eût préféré qu'elle
fût remplacée par un index des matières dont l'absence est bien gênante. Cela dit.
cette bibliographie constitue un bel outil de travail. Elle passe d'abord en revue la vie
et surtout l'œuvre du moine (en distinguant les œuvres authentiques, douteuses ou
inauthentiques, les fragments et les versions latines), puis elle présente, de 1675 à

1986. les monographies, articles et études (soit 423 notices dont certaines couvrent
une page entière): le classement suivi est l'ordre chronologique. Le seul index disponible

est celui des auteurs modernes, ce qui ne facilite pas l'exploitation des richesses

contenues dans ce travail.
Eric Junod

Robert Beulay, o.c.d., La Lumière sans forme. Introduction à l'étude de

la mystique chrétienne syro-orientale («L'Esprit et le Feu»), Chevetogne,
Editions de Chevetogne. 1988, 356 p.

C'est tout un pan de l'histoire de la mystique ascétique et spéculative du christianisme

oriental qui sort de la nuit grâce à cette remarquable introduction à l'étude des

doctrines des mystiques nestoriens des VIIe et VIIIe siècles. Sahdona, Dadisho de

Qatar, Simon de Taiboutheh, Isaac de Ninive. Jean Bar Penkayé. Jean de Dalyatha.
Joseph Hazzaya. Nestorius de Nouhadra, tels sont les auteurs que Robert Beulay
étudie, puisque leurs écrits «ne portent pas seulement la trace d'une expérience de

Dieu, mais la relatent et en font un obje.t de réflexion». Et comme ils s'inscrivent tous
dans une longue tradition théologique, philosophique et mystique à l'héritage de



BIBLIOGRAPHIE 285

laquelle ils se sont toujours voulu fidèles et obéissants, sa méthode de travail sera de

montrer, dans ce premier essai que d'autres, en préparation, suivront, tous les

principaux éléments et thèmes qu'ils ont reçus d'elle et médités, développés et
intériorisés au maximum selon leur propre charisme spéculatif. Ce dernier terme qui
est à prendre chez eux au sens propre de speculum, annonce que l'âme est elle-même
le miroir et le lieu de ses visions, et que lorsqu'elle l'a découvert, sa connaissance de
soi s'achève en expérience mystique. C'est ainsi que. tour à tour, il analyse l'influence
d'Evagre le Pontique dans sa doctrine des différents niveaux de contemplation et
l'anthropologie qui la sous-tend, l'influence de Macaire le Grand dans tout ce qui
touche la mystique du cœur et l'expérience de l'Esprit Saint, le legs de Jean le Solitaire
dont l'originalité tient à la manière dont il a expliqué la vie spirituelle selon les trois
ordres corporel, psychique et spirituel, l'apport de Grégoire de Nysse sur la progression
infinie dans la vision de Dieu et la quête de Dieu à l'intérieur de soi. Les écrits
aréopagitiques. traduits très tôt en langue syriaque, ont eux aussi joué un rôle
prépondérant par l'angelologie qu'ils développent, et par les thèmes du miroir, de
l'extase, de la sur-connaissance et du silence. Un chapitre entier est aussi consacré à

décrire la portée dogmatique de la théologie nestorienne de Théodore de Mopsueste.
Diodore de Tarse et Théodoret de Cyr. Il est tout particulièrement important de

relever, dans les œuvres analysées, le lien indissoluble entre la réflexion philosophique
et l'expérience mystique, ces deux dimensions de la vie intérieure se promouvant
mutuellement. La filiation avec Evagre le Pontique est unique à cet égard, car la

méditation philosophique qu'elle a su maintenir, a aussi profondément équilibré ce

milieu essentiellement préoccupé par les labeurs de l'ascèse. Nous saluons ce travail
avec enthousiasme, car non seulement il découvre, dans le vaste champ de la mystique
chrétienne, un monde de premier intérêt qu'une orthodoxie pointilleuse et formaliste
avait relégué dans l'oubli, voire le mépris, mais encore parce que l'auteur expose avec
beaucoup de clarté l'ensemble de son sujet et maîtrise avec bonheur, dans une quantité
de notes passionnantes, les moindres détails de ces doctrines spirituelles. Il possède
en plus l'art de la traduction du syriaque et parsème son texte de citations toutes plus
belles et signifiantes les unes que les autres. Ce livre, qui porte le titre d'une expression
évagrienne qui qualifie ce que l'intellect peut voir de Dieu, est un petit chef-d'œuvre
en son genre.

Jean Borel

Edouard Jeauneau, Etudes érlgéniennes. Paris. Etudes augustiniennes.
1988. 750 p.

Dans le domaine des études érigéniennes. chacun sait tout ce que l'on doit, depuis
plus de trente ans. aux importants travaux d'Edouard Jeauneau. L'idée généreuse de

rassembler en un seul recueil tous ses articles dispersés, pour le plus grand bonheur
des chercheurs qui. d'année en année, se font plus nombreux, vient d'être réalisée
dans la prestigieuse collection des Etudes augustiniennes. Cet ouvrage regroupe, par
affinité de thèmes, vingt études de fond parues entre 1969 et 1985. et deux inédits.
La première partie présente l'époque, le milieu et l'œuvre de Jean Scot, ainsi que
l'héritage des Pères grecs (Denys l'Aréopagite. Grégoire de Nysse. Maxime le Confesseur)

dont il fut le traducteur et le commentateur génial dans le haut Moyen Age latin.
La deuxième partie reprend trois essais originaux développant les thèmes chers à

l'Erigène: «le caché et l'obscur», «le labeur, l'effort» de l'intelligence du philosophe-
exégète dans la quête des raisons divines et l'ascension mystique. « le plaisir de l'esprit ».



286 BIBLIOGRAPHIE

au-delà des sens, dans son vol sur l'océan de l'Ecriture, «la prudence et la lenteur»
dans l'exercice des contemplations divines, «le symbolisme de la mer», «l'ironie». A
cet ensemble substantiel s'ajoute une conférence inédite, intitulée la métaphysique du
feu chez Jean Scot, dans laquelle l'auteur montre comment le célèbre théologien s'est
servi de cette réalité subtile pour exprimer, dans le Periphyseon. sa thèse de l'omniprésence

de Dieu dans le déploiement théophanique du créé. Une troisième partie, plus
doctrinale, est consacrée aux fondements métaphysiques de l'œuvre érigénienne, à

savoir le «schéma néoplatonicien» de la procession et du retour, de la division et de
la réunificatioin. Commençant par un article sur la division des sexes chez Grégoire
de Nysse et Jean Scot, elle se poursuit par le large condensé [inédit] d'un cours sur le
thème du retour donné à Rome et à Genève en 1982. Enfin, sont respectivement
analysés, dans les quatrième et cinquième parties, les problèmes techniques concernant
l'histoire des manuscrits et tout ce qui touche à la postérité spirituelle des écrits
érigéniens. Il n'est pas possible de détailler ici la richesse du contenu et la somme des

informations que renferme ce magnifique volume qui va désormais constituer un

ouvrage obligé de référence et dont l'utilisation sera d'autant plus agréable que des

tables (table des manuscrits, table des noms, index analytique) ont été jointes en

annexe, avec une liste importante d'additions et de corrections. Entre beaucoup
d'autres qualités, nous aimerions souligner tout particulièrement la maîtrise avec

laquelle Edouard Jeauneau se meut dans chacun des domaines que ses recherches
successives ont abordé: philosophie, philologie, histoire, édition des textes, maîtrise
qui s'exprime aussi bien par la fluidité et la beauté d'un style soigné et l'art de la

traduction, que par la minutie, la précision et la solidité des argumentations qui ne
l'ont fait reculer devant aucune difficulté, céder à aucune facilité. Que l'auteur soit
donc rassuré sur les doutes qu'il émet en avant-propos: c'est un très bel ensemble de

réflexions sur les principaux points de la recherche érigénienne qu'il nous livre là.
même s'il n'est fait que de morceaux composés au gré des circonstances.

Jean Borel

Faika Croisier. L'histoire de Joseph d'après un manuscrit oriental
(Arabiyya 10), Genève, Labor et Fides, 1989. X + 259 pages.

Sous le titre prosaïque de «manuscrit oriental N" 13» de la Bibliothèque
publique et universitaire de Genève se cache une version islamique de l'histoire de

Joseph, datant probablement du XVIe siècle (cf. p. 6). Mme Croisier nous présente
une traduction annotée de ce manuscrit (p. 103-238). pourvue d'une importante
introduction (p. 1-99). Elle a ainsi sorti de l'oubli un texte passionnant, comme le

souligne le professeur R. Martin-Achard dans sa préface (p. VII-X). Ce récit

hagiographique est le reflet d'une longue tradition orale, véhiculée par des conteurs

populaires ambulants (cf. p. 89). Il est hautement intéressant de comparer cette
qissa («légende») sur Joseph aux traditions bibliques (Gn 37ss.) et coraniques
(Sourate XII) (cf. également le tableau comparatif proposé par l'auteur, p. 32-45).
Par rapport à la Bible et au Coran, le manuscrit de Genève présente, en effet,
quelques différences significatives (qui sont en partie déjà attestées dans les

traditions targumique et rabbinique). Nous signalerons seulement quelques-unes de

ces particularités - On trouve des éléments typiques des contes de fées: le loup que
les frères présentent à Jacob comme responsable de la mort de Joseph parle et
déclare son innocence (p. 122s., cf. l'ânesse de Balaam). - La «femme fatale» qui
essaye de séduire Joseph (cf. le Testament de Joseph III - X) joue un rôle très



BIBLIOGRAPHIE 287

important. Cette dame (nommée Zulaykha). punie par Dieu pour ses avances, se

convertit après la mort de son mari à l'islam et devient l'épouse de Joseph
(p. 191-195, cf. Joseph et Aséneth). - Joseph devient roi d'Egypte (p. 191). - La
ruse de Joseph envers ses frères est expressément légitimée par Dieu (p. 212). -
Après le «happy-end», Jacob ne reste pas en Egypte mais retourne de son vivant en
Syrie (p. 232). Au lecteur de découvrir d'autres modifications des traditions
officielles... Lors de la consultation de l'ouvrage, celui-ci se verra malheureusement
confronté à quelques inconvénients. Ainsi, dans le «tableau comparatif», le récit
biblique n'est pas résumé dans son intégralité mais réparti en une source «E» et
une source «J». répartition qui est loin de faire l'unanimité parmi les exégètes. Aux
p. 36s. manquent toutes les références des textes bibliques. Le livre contient de
nombreuses citations en arabe sans traduction. Finalement, on trouve un nombre
considérable de coquilles (p. 10 n. 17: lire «der»; p. 12 n. 19: lire l.Sam»; p. 30:
«E» est à dater au VIIIe siècle av. J.C. et non au IIP s.: p. 48: lire «suis»: p. 148:
lire «khôl», etc..) - Mais ces remarques n'enlèvent rien au fait que la lecture
attentive de ce livre est un excellent moyen de (re)découvrir le patrimoine commun
dans lequel puisent judaïsme, christianisme et islam, et d'être en même temps
attentif aux différentes manières dont ce patrimoine est exploité.

Thomas Römer

Margo Todd, Christian Humanism and the Puritan Social Order.
Cambridge-New York-New Rochelle-Melbourne-Sidney, Cambridge
University Press, 1987, 293 p.

Construit sur la base d'une très riche documentation manuscrite jusqu'ici en grande
partie inexploitée, l'ouvrage de Margo Todd s'attaque au problème complexe des

sources de la théorie et de la pratique sociale du puritanisme anglais. Contrecarrant
une historiographie qui. de Weber à Walzer, en passant par Tawney et Hill, a

revendiqué l'originalité foncière de la pensée puritaine, l'auteur s'efforce de démontrer
les dettes de celle-ci à l'égard de la tradition sociale et pédagogique érasmienne. A
l'image habituelle d'un radicalisme protestant en rupture profonde avec les mouvements

intellectuels antérieurs. Margo Todd oppose le portrait d'un puritanisme héritier
fidèle de l'éthique humaniste chrétienne, celle-ci ayant dessiné, sur la base de sources

classiques et scripturaires, un nouveau type social, «a pious, self-controled, industrious
lay person, active in civic and ecclesiastical affairs, seeking always the common good»
(p. 30). Qu'il s'agisse de l'enseignement universitaire (ch. III), de la réflexion sur le

rôle de la famille (ch. IV), de l'attitude face à la richesse et à la pauvreté (ch. V) ou
de la nature de la hiérarchie sociale (ch. VI). une continuité est établie entre l'idéologie
sociale d'un Erasme ou d'un More et celle d'un Baxter ou d'un Perkins; en outre,
l'héritage de l'humanisme chrétien constituerait, consciemment ou inconsciemment,

une sorte de référence commune à l'anglicanisme et au puritanisme du XVIe siècle,

avant les durcissements et les radicalisations de l'époque laudienne. Ainsi, le dépouillement

systématique de notebooks d'étudiants d'Oxbridge pendant la période élisa-

béthaine révèle la fréquentation assidue des auteurs classiques ainsi que celle d'Erasme.
Vives, More ou Agricola; même l'aristotélisme renaissant du siècle suivant trahit, au

dire de l'auteur, une assimilation profonde des techniques de lecture et d'interprétation
mises au point par l'humanisme. Ce même humanisme nourrit l'exaltation puritaine
de la famille comme lieu privilégié de l'éducation chrétienne; entretint la nouvelle

approche de la pauvreté découlant d'une vision renouvelée du travail et de la discipline :



288 BIBLIOGRAPHIE

dirigea le refus protestant de la Great Chain of Being et l'idéal d'une hiérarchie sociale
basée sur la vertu. Certes, le consensus érasmien ne résista pas aux assauts d'une
réaction conservatrice, effrayée, avant tout, des dérapages sociaux auxquels elle
ouvrait la voie; il se brisa aussi bien du côté anglican que du côté puritain, mais non
sans avoir auparavant alimenté la réflexion et la pratique sociale de générations de

protestants anglais. — Le but que Margo Todd s'est proposé dans cet ouvrage —

examiner le puritanisme dans le contexte plus vaste des mouvements intellectuels
européens du XVIe siècle — est des plus méritoires et il est indéniable qu'il sera
désormais impossible d'étudier le protestantisme anglais sans tenir compte des résultats
auxquels elle est parvenue. Il faut pourtant bien reconnaître que l'auteur n'incline pas
aux demi-teintes; le tableau qu'elle brosse des puritains n'est pas moins monochrome
que celui qu'elle avait l'intention de nuancer et on peut légitimement se demander si

un nouveau mythe — celui d'un puritanisme humaniste — ne serait pas en train de

se dessiner. On aurait aimé, à ce propos, une plus grande modération et des conclusions
moins tranchées. Cela d'autant plus que si Margo Todd s'efforce de définir le contenu
de l'éthique sociale d'un Erasme ou d'un More, elle ne répète pas le même exercice
à l'égard de la morale calviniste, qui reste ainsi une appellation vide; même quand
l'auteur reconnaît les dettes du puritanisme à l'égard de celle-ci (comme par ex. à la

p. 196 où il est question du problème de la hiérarchie sociale), aucun effort n'est fait
pour approfondir le discours et évaluer l'apport respectif de la tradition réformée et
de la tradition érasmienne. En réduisant la théorie et la pratique sociale de l'époque
élisabéthaine à un dénominateur commun — l'humanisme chrétien —, Margo Todd
simplifie à la limite de l'acceptable l'analyse historique et laisse sans réponses convaincantes

la question du pourquoi et du comment de la radicalisation puritaine. Nous
reconnaissons toutefois à son ouvrage le mérite d'apporter un nouvel éclairage
historiographique et de présenter à l'attention du lecteur une masse imposante de sources
manuscrites de très grand intérêt.

Maria-Cristina Pitassi

Ninian Swart, John Clayton, Patrick Sherry, Stevan T. Katz (éd.),
Nineteenth Century Religions Thought in the West. 3 volumes, Cambridge,
Cambridge University Press, 1985/1988 (paperback edition), 361 p. +
335 p.+ 342 p.

L'univers spirituel du XIXe siècle connaît actuellement un regain d'intérêt
assez époustouflant. Les trois volumes à signaler s'inscrivent dans cette mouvance.
Le premier est centré sur les principales figures ayant marqué ce siècle (Kant.
Fichte, Schelling, Hegel. Schleiermacher, Schopenhauer, Kierkegaard, Strauss,
Baur, Fuerbach, Marx); le deuxième se penche plutôt sur des mouvements de

pensée (transcendentalisme américain, modernisme, pensée russe, agnosticisme et
idéalisme britaniques); le troisième volume enfin contient des aperçus synthétiques
de la pensée juive, de la recherche en science biblique ainsi qu'en science des

religions. Trois chapitres sont, de plus, consacrés à Nietzsche, Weber et Trœltsch.
Toutes les contributions sont signées par des savants du monde anglo-saxon ou
allemand (à l'exception de l'article sur la pensée juive, écrit par N. Rotenstreich de

l'Université hébraïque de Jérusalem), pour la plupart spécialistes des problématiques
qu'ils abordent. - Trois raisons nous font penser qu'il s'agit ici d'un instrument à

saluer par tout chercheur ou étudiant dans ces domaines: les différents chapitres,
écrits avec le regard et dans un style typiquement 'anglais', se présentent sous la



BIBLIOGRAPHIE 289

forme de synthèses élaborées comportant généralement 30 à 40 pages: ils sont donc
abordables et disent l'essentiel sans toutefois réduire. Ensuite, les notes contiennent
une mine d'informations, de renvois et de précisions bibliographiques auxquels il
faut ajouter l'index à la fin de chaque volume, ce dernier permettant de retrouver
les thématiques constantes de la période considérée. Enfin, chaque chapitre est suivi
d'un essai bibliographique qui comporte les éditions des œuvres des différents
auteurs et mouvements, leurs traductions en anglais ainsi que la littérature
scientifique en anglais, en allemand et, ici et là. en français, parfois accompagnée
d'un bref commentaire. - Les ouvrages sur le XIXe siècle n'étant pas légion, les

francophones se voient donc obligés de recourir à des travaux de ce type. Dans le

cas présent, l'effort de lecture se voit fortement récompensé par la qualité offerte.

Klauspeter Blaser

Carl A. Keller, Approche de la mystique. Vol. 1 (Collection «Théologie
et spiritualité»), Le Mont-sur-Lausanne, 1989, 229 p.

Ce premier volume présente le fruit d'une longue recherche en science des

religions. Par la clarté de son plan et de son langage, et par la mise en évidence
des présupposés qui guident l'auteur, ce texte offre une intéressante approche d'un
domaine souvent peu compris, voire même dénigré sous prétexte d'irrationalisme.
- Le premier chapitre énonce les options méthodologiques. Il s'agit de comprendre
la mystique comme une activité, une pratique, un style de vie. Deux certitudes
guident l'auteur: 1. la «distinction claire entre l'effort méthodique du mystique et

l'expérience, les sentiments ou extases, qui en sont le fruit.» (p. 8) 2. la présence de
la transcendance dans toute l'œuvre mystique. Délimitant son champ d'investigation,

l'auteur laisse de côté les «altered states of consciousness» (ASC) pour
s'orienter vers cinq grandes traditions religieuses: bouddhisme, hindouisme,
judaïsme, christianisme et Islam. Dans chacune de ces religions la mystique trouve
place, à un triple niveau: a) elle est une catégorie de la vie religieuse au même titre

que la prière ou l'offrande; b) la pratique mystique s'oriente vers l'Ultime confessé

par le système religieux; c) la mystique est une forme légitime, voire fondamentale
et irremplaçable, de la vie religieuse. Keller définit alors la mystique: «l'effort,
entrepris par l'adepte d'un système religieux, d'intérioriser totalement, au prix
d'une transformation de la conscience, voire de la personnalité, la (ou les)
grandeur(s) supérieure(s) ou suprême(s) - ultime(s) -, dont le système en question
affirme l'existence.» (p. 24) - Le deuxième chapitre, «Technologie mystique. Vue
d'ensemble des pratiques», présente la pratique mystique, dans les diverses

traditions, comme un engagement total et un cheminement où les rapports sociaux

jouent un certain rôle et où la raison - représentée par la philosophie et la

théologie - est comme un garde-fou pour le mystique. - Dans le troisième chapitre,
l'auteur analyse les relations entre le maître et le disciple. Cinq raisons justifient la
nécessité du maître: a) il faut un exemple dans la pratique; b) il faut un guide vers
le Transcendant; c) le maître est indispensable pour éviter que le disciple ne se

perde en raison de son manque d'expérience; d) la méthode qui permet l'union avec
l'Ultime doit se transmettre: e) maître et disciple appartiennent à une chaîne qui
descend du fond des âges. Le maître spirituel joue un quintuple rôle: 1. il est
modèle de vie; ce sont ses actes et son être qui parlent, non ses paroles; 2. il est un
stade avancé sur la voie vers l'unification avec l'Ultime; 3. il est marqué par son

contact avec l'Ultime; 4. il enseigne; il parle, dit ce qu'il vit; 5. il initie son

disciple, opérant en lui la transformation mystique, (cf. p. 70). Keller donne cette



290 BIBLIOGRAPHIE

belle définition du maître spirituel: «Le maître spirituel n'est qu'un chaînon de
cette chaîne vénérable, le chaînon particulier qui transmet à son disciple une
pratique qu'il a lui aussi reçue. Et c'est la justification dernière de son ministère.»
(p. 70) - Examinant, dans le chapitre suivant, les relations entre la mystique et la
réflexion philosophique, l'auteur voit quatre tâches de la réflexion pour le
mystique: 1. essayer de définir l'Ultime; 2. définir le sujet humain et son intériorité;
3. définir l'Univers qui enchaîne le sujet humain et lui permet de retrouver
l'Ultime; 4. rechercher l'itinéraire le plus judicieux vers l'Ultime. Le penseur
mystique peut puiser à trois sources pour s'aider dans sa tâche: le système
reUgieux, la tradition culturelle et la pratique mystique elle-même. - Le dernier
chapitre, consacré à l'imagination dans l'activité mystique, montre que l'Ultime
invisible se reflète dans des images, et que les traditions religieuses les plus
réfractaires à la représentation de la divinité n'échappent pas1 totalement à la
nécessité - liée à la constitution psychologique de l'être humain - de représenter ce

qu'il pense, même et peut-être surtout s'il s'agit de l'Ultime indicible. - Sans

jamais minimiser les divergences entre les traditions examinées, l'auteur sait faire
voir ce qui fait de la mystique une activité centrale dans la pratique religieuse. On
ne peut que se poser une question: pourquoi tout être humain n'est-il pas mystique?

Jacques Schouwey

Théologie Dietrich Bonhœffer, Sanctorum Communio. Eine dogmatische Untersu-

contemporaine chung zur Soziologie der Kirche, édité par Joachim von Soosten

(Dietrich Bonhœffer Werke, 1), Munich, Kaiser Verlag, 1986, 344 p.

Un comité de spécialistes (Bethge, Feil, Gremmels, Huber, Pfeifer, Schönherr
et Tödt) a entrepris une nouvelle édition scientifique de l'œuvre bonhœfférienne,
qui sera sans doute définitive et remplacera l'ancienne collection des Gesammelte
Schriften sur laquelle on travaillait jusqu'à présent. Seize volumes sont prévus,
classés par ordre chronologique en trois domaines: 1 les ouvrages publiés par B.
lui-même (vol. 1 à 5); 2) les œuvres posthumes (vol. 6 à 8); 3) les matériaux autour
de chaque étape de la vie du théologien allemand (vol. 9 à 16). Commencé en
1986. le projet sera terminé dans cinq ou six ans. Le premier volume donne le texte
de cette «recherche dogmatique sur la sociologie de l'Eglise», qui est le travail de

doctorat présenté par B. (à l'âge de 21 ans...) à la Faculté de théologie de Berlin en
1927 sous la direction de l'historien des dogmes R. Seeberg et publié en 1930. La
présente édition reproduit le texte de 1930, mais donne en appendice l'original de

1927, d'où son intérêt. De nombreuses notes, reléguées malheureusement en fin de

volume, éclairent les allusions et les références du jeune licencié. Dans cet essai, B.

tente, on le sait, de penser la relation entre l'Eglise empirique et l'Eglise en tant
qu'objet de la confession de foi (cf. le titre). Trois grands cercles de réflexion le

caractérisent: a) la relation sociale moi/toi; b) les personnes éthiques collectives;
c) le «Christ (personne collective) comme existant en forme de communauté» -
formule fameuse qui, via R. Seeberg, vient de Hegel («Dieu comme existant en
forme de communauté») et que B. modifie christologiquement. A cette époque, B.

veut parer à deux dangers: celui du pur idéalisme, qui ne reconnaît pas la barière
de la réalité que constitue l'autre («Ce n'est pas de façon immédiate, par lui-même,
en fonction de l'esprit, que l'homme se situe par rapport à l'éthique, mais dans sa

responsabilité vis-à-vis d'un autre», écrit B.); celui d'un transcendantalisme si

absolu que Dieu en devient irréel, evanescent (le premier Barth est visé). B.



BIBLIOGRAPHIE 291

aimerait partir de la réalité concrète, palpable qu'est l'Eglise (d'où la discussion
avec Tönnies, Trœltsch, Weber, etc.), mais aussi telle que cette même réalité est
vue en Christ, objective quoique cachée (d'où les nombreuses références à

Augustin et à Luther). Il est impressionnant de voir combien de concepts qui
deviendront centraux (l'existence pour les autres. Christ comme milieu et lieu de la
réalité, la représentativité substitutive, la personne corporative, etc.) se trouvent
déjà présents dans ce premier écrit compact, fulgurant et parfois obscur... B. avait
trouvé d'un coup le thème de sa vie. Une traduction française complète s'imposerait,

mais qui ne sera pas facile (pour le moment, cf. dans les Textes choisis.
Centurion et Labor et Fides. 1970. p. 91-103).

Henry Mottu

Dietrich Bonhoeffer, Gemeinsames Leben. Das Gebetbuch der Bibel.
édités par Gerhard Ludwig Müller et Albrecht Schönherr (Dietrich
Bonhœffer Werke, 5), Munich, Kaiser Verlag. 1987, 203 p.

Dans l'ouvrage classique Gemeinsames Leben (traduit en français dès 1947 par
Fernand Ryser et régulièrement réédité depuis lors: De la vie communautaire. Cerf
et Labor et Fides, 1988), B. réfléchit à l'expérience qu'il vient de vivre avec les
étudiants de l'Eglise confessante dans le Predigerseminar de Finkenwalde de 1935
à 1937, peu après sa fermeture par la Gestapo. Paru en 1939. c'est le livre de B.
qui connaîtra le plus d'éditions successives. Sa profondeur provient du fait que B.

ne se contente pas de défendre cette expérience et de préserver son souvenir, mais

qu'il en présente une (auto)critique théologique grâce à sa distinction célèbre entre
la communauté «pneumatique» et la communauté «psychique». Barth s'était en
effet quelque peu alarmé «du parfum, difficile à définir, d'un eros et d'un pathos
monastiques» à Finkenwalde... Les éditeurs montrent bien que la distinction entre
le spirituel et le psychique n'a rien à voir avec un rejet de la psychologie (ou de la

sociologie), mais qu'il s'agit d'une différenciation (provenant de l'opposition:
religion/révélation chez Barth lui-même) entre la sarx, qui signifie ici volonté de

puissance sur autrui au nom de la communauté idéale rêvée, et le pneuma. seul
créateur d'une relation juste, incluant la distance et la différence, avec autrui.
Schönherr a raison de souligner que la rudesse de B. s'explique par les tentatives
de fuite dans l'intériorité aux dépens de l'engagement nécessaire (B. voit déjà
au-delà du Kirchenkampf au sens seulement ecclésiastique du mot). Quant au petit
Livre de prière de la Bible, paru en 1940, B. y défend son interprétation
christologique des Psaumes au temps où le refus de l'Ancien Testament dans

l'Eglise avait engendré les tragiques dérapages que l'on sait. A cet égard, la

reproduction voulue par B. d'une sculpture du Dôme de Worms représentant le roi
David a valeur de signe prémonitoire. Ces deux écrits reflètent le temps où B.

s'efforçait de pratiquer cette «formation tout autre» pour les jeunes pasteurs dont il

parlait à son ami Erwin Sutz et à Barth, qui devait comporter selon lui l'expérience
d'une vie commune, «où la pure doctrine, le Sermon sur la montagne et le culte
soient pris au sérieux». Les étudiants, écrivait-il à Barth, ne posent en fait que deux

questions: «Comment apprendre à prier? Comment apprendre à lire l'Ecriture?» La
situation n'a guère changé aujourd'hui. Inutile dès lors d'insister sur l'actualité de

ces grands textes spirituels.

Henry Mottu


	Bibliographie

