Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 40 (1990)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 129-145

BIBLIOGRAPHIE

JESPER SVENBRO, Phrasikleia, Anthropologie de la lecture en Gréce ancienne,
Paris, La Découverte, 1988, 268 p.

I1 s’agit d’un livre majeur qui aborde de maniére tres originale une question fonda-
mentale de la civilisation grecque, a savoir le passage d’une culture orale a une culture de
I’écriture. Le but de 'ouvrage, qui vient combler un vide, ressemble a une gageure,
puisqu’il ne s’agit ni plus ni moins de donner consistance «a la figure jusqu'ici bien
abstraite qu’est le lecteur archaique» (p. 57). Paradoxalement, ce sera par I’étude de
documents écrits que I’on abordera la question de la lecture. En effet, «’écriture grecque
est avant tout une machine a produire du son» (p. 6) et «le scripteur compte nécessai-
rement sur la voix du lecteur» (p. 7) pour que le texte devienne signifiant. La lecture
silencieuse, qui apparait « peut-étre déja a la fin du VI®s. av. J.-C.» (p. 9). sera consi-
dérée dans ce contexte comme une anomalie, ce d’autant plus que la tradition de la
scriptio continua nécessite le passage par la voix (cf. pp. 54 et 186). Dans le chap. 1, ’A.
explicite le titre de son ouvrage: Phrasikleia est le nom d’une jeune fille, dont on a
retrouvé pres de Marathon la statue (en mai 1972) et qui présente la particularité que
«pour la premieére fois dans I'histoire de la sculpture funéraire archaique (...) nous
sommes en possession d’un ensemble assuré — statue et épigramme — dont les deux
¢léments sont presque intacts» (G..Daux, art. cité p. 16). Datant d’environ 540 av. J.-C.,
cette statue représente probablement une Alkméonide, reconnaissable par son nom,
qu’on aurait enterrée pour la cacher, lors du retour des Pisistratides a Athénes en 540
(p. 17). Le nom de Phrasikieia a un sens transparent: «phrasi- est dérivé de phra-
zein/phrazesthai, «attirer I'attention sur/faire attention a» (p. 19) et kléos signifie
«gloire» ou «renom». Le nom veut donc dire «Celle-qui-attire-"attention-sur-le-
kléos» (p. 20). L’A. insiste sur le fait que le k/éos est a proprement parler le «re-nom»
(p. 86), c’est-a-dire qu'il est «acoustique» (p. 20). Apres I'étude du rapport entre une
statue et son inscription et I'analyse de la lecture pour ainsi dire « perfomatrice», I’A.
s’intéresse dans un second chapitre a «I’énonciation dans les premiéres inscriptions
grecques» (p. 33). Ces inscriptions — qu’elles soient votives ou funéraires — ont pour la
plupart la forme trés caractéristique d’objets se désignant a la premiere personne du
singulier, comme s’il ne s’agissait pas d’objets, mais «d’étres vivants, pensants et doués
de parole» (p. 37). « La premiére écriture alphabétique en Grece ancienne est avant tout
(...) une écriture de noms propres» (p. 74) et le scripteur apparait donc comme «ono-
matothéte». Aprés I'analyse de la fonction du nom propre, I’A. étudie celle de nomos,
dont le sens courant est «loi», mais qui signifie également «lecture» (p. 124). L’A. met
en évidence le couple ndmos/exegétés, ou «au nomos en tant que (lecture) correspond
I'exegetés en tant que « lecteur» (p. 136). Ainsi, «le nomos possede une voix» (p. 137) et
n’agit véritablement comme loi qu'a travers sa réactualisation phonique. Avec Socrate
et Platon s’amorce un mouvement d’intériorisation du ndmos qui est aussi un /ogos
(p. 178) et I'on arrive ainsi progressivement a «l'invention de la lecture silencieuse»
(chap. 9). Il est clair que ce nouveau type de lecture ou «I'eeil ‘voit’ le son» (p. 186)
nécessite un long entrainement et une fréquentation assidue de I’écriture. A partir de ce
moment (en grosala findu V¢s. av. J.-C.) on peut distinguer deux types de mémoires: la
meémoire de I’écrit, qui est «une mémoire extérieure, objective, un «aide-mémoire» a
ne pas confondre avec la mnémé vivante d’une personne» (p. 202) et son passage obligé
par la phonation. Il est certain que le premier type de mémoire sera appelé a jouer un role

Histoire de
la philosophie



130 BIBLIOGRAPHIE

essentiel dans la science et la philosophie naissantes. Dans le dernier chapitre, I'A.
s’attache a dégager ce qu’il appelle «le paradigme pédérastique de I'écriture» (p. 207), ou
«le scripteur joue le role de ’éraste et le lecteur celui de I'éromeéne » (p. 209). Le scripteur
était congu comme I'amant actif s’affairant autour d’un aimé passif (tantot le texte
lui-méme, tantét le lecteur futur du texte). Aprés une analyse minutieuse de I’évocation
du mythe de Teuth et de ce qu’on appelle généralement «la condamnation de I’écriture
par Platon» a la fin du Phédre (274 d et sq.), ’A. montre que Platon tente de dépasser le
paradigme érotique de I’écriture «trop susceptible de devenir un moyen de victoire
facile et trompeuse au lieu d’étre un instrument dans la recherche de la vérité, cette
recherche qui se fait a deux dans la chasteté d’un amour réforméx» (p. 233).

STEFAN IMHOOF

+

ALAIN DE LIBERA, La philosophie médiévale (Que sais-je? n® 1044), PUF,
Paris, 1989, 128 p.

L’ambition de ce livre est de «plaider dans le domaine des idées, pour un <autre
Moyen Age»» (p. 4). Cette ambition se trouve largement réalisée par le choix d’une
présentation systématique, « thématique et disciplinaire» (1d.) du sujet, plutét qu’uni-
quement historique. Ce qui ne signifie nullement que tous les renseignements sur les
auteurs et les ceuvres qui fourmillent dans 'ouvrage ne soient pas rattachés avec grande
précision a la chronologie. — La premiere partie (pp. 9-33) traite des textes sous leur
aspect matériel. « Le Moyen Age occidental n’a que tardivement pris connaissance de
I'intégralité de 'ceuvre d’Aristote» et «1l a pratiquement tout ignoré de Platon» (p. 9).
Travaillant sur des traductions de textes souvent fragmentaires, parfois apocryphes ou
pseudépigraphiques (p. 11), les docteurs du Moyen Age élaborent dans bien des domai-
nes une pensée souvent originale, et finalement plus éloignée qu’on ne le pense géné-
ralement des sources antiques, véhiculées par les philosophes arabes et juifs. Créant
I’Université, le Moyen Age développe simultanément «des genres d’expression» (p. 26)
trés codifiés — LA, subdivise ensuite son ouvrage en quatre parties: « Logique» (pp.
34-52): « Physique» (pp. 53-68); « Métaphysique» (pp. 69-97); « Psychologie et Ethi-
que» (pp. 98-124). Dans chacune, 1l expose de fagcon nuancée et toujours bien docu-
mentée, les origines textuelles et les subdivisions les plus importantes des grands
domaines philosophiques du Moyen Age. On apprendra ainsi, que «la premiére grille
d’intelligibilité du corpus logique d’Aristote a été fournie aux Latins par le De Scientiis
d’Al-Farabi» (p. 35) ou bien que «le mouvement, tel que le concoivent les commen-
tateurs d’Aristote, est considéré comme irréductible aux dix catégories» (p. 57). Insis-
tant sur I'importance des sources de la pensée médiévale (avant tout Augustin, Boéce, le
pseudo-Denys, Avicenne et Averroés), I'A. rappelle que «la distinction entre étre et
essence n’est pas aristotélicienne» et que «'interprétation de 'ousia comme essentia est
une création du Moyen Age» (p. 81). Les analyses de I'A. permettent de préciser les
enjeux d’une telle relecture, a la fois historique et systématique de la pensée médiévale.
Elle n’est pas seulement indispensable pour comprendre le Moyen Age en tant que tel,
mais elle permet en outre de préciser la constitution de quelques-uns de nos concepts
philosophiques modernes et de renouveler la compréhension des textes originaux de
Platon et d’Aristote, en dega de «la tradition du commentarisme» (H. Joly).

STEFAN IMHOOF



BIBLIOGRAPHIE 131

OLIVER LEAMAN, Averroes and his Philosophy, Oxford, Clarendon Press,
1988, viil + 204 p.

L’auteur se propose de fournir une introduction a la pensée philosophique d’Ibn
Rushd. II ne s’intéresse pas en premier chef au commentateur d’Aristote ou au
phénoméne que l'on a qualifié d’«averroisme», mais aux arguments par lesquels
Averroés défend I'importance de la philosophie pour comprendre le monde. Pour ce
faire Leaman présente, aprés une bréve introduction sur le contexte culturel, la
métaphysique (15-116), la philosophie pratique (119-160) et la conception du rapport
entre raison et religion. Se basant essentiellement sur I’ceuvre intitulée Tahafut al-ta-
hafut (Incohérence de I'incohérence) qui est, comme on le sait, une réfutation d’une
ccuvre de Ghazali portant le titre Taehafut al-falasifa (Réfutation des philosophes),
I'auteur analyse avec précision la maniere dont Averroés établit I’éternité du monde.
Il aborde également dans le chapitre sur la métaphysique le probléme de la connais-
sance divine (71-81), sans oublier la discussion sur les miracles (52-63). La philosophie
pratique d’Ibn Rushd était peu connue par les Latins car le commentaire de la
République de Platon n’a été traduit en latin qu’a la Renaissance. Pour cette raison
la présentation de la pensée pratique d’Averroes est trés intéressante pour un public
non islamisant. Dans la troisiéme partie 'auteur traite d’abord du phénomeéne de
l'averroisme latin au Moyen Age et 4 la Renaissance ainsi que de ’averroisme juif.
Dans la mesure ou les averroistes tendaient & séparer clairement 'approche religieuse
et le raisonnement philosophique, ils poursuivent selon Leaman ['authentique pensée
du philosophe arabe (cf. 166). L’ouvrage s’achéve par des remarques sur la méthodo-
logie d’Ibn Rushd. L’auteur insiste surtout sur I'importance du rapport pros-hen (entre
I'univocité et I’équivocité). Par ailleurs, il est d’avis qu'une des contributions essentiel-
les du philosophe de Cordoue est d’avoir compris qu’il est possible de décrire une
chose sous une multiplicité de voies (196). Averroés a notamment, grice a cette
démarche, su apporter une réponse au probléme du rapport entre la raison et la foi.
Cet ouvrage donne une excellente présentation du philosophe arabe. Selon les propres
termes de Leaman, il s’agit de traiter Ibn Rushd «as an ordinary philosopher with
ordinary philosophical problems» (11). Cette tentative est d’autant plus intéressante
que l'auteur se réfere a des ceuvres que le monde latin n’a pas connu ou peu étudié
(outre le Tahafut al-tahafut surtout le «Traité décisif»). De la sorte le lecteur découvre
un philosophe a la place d’un simple commentateur d’Aristote.

RUEDI IMBACH

AVITAL WOHLMAN, Thomas d’Aquin et Maimonide, un dialogue exemplaire.
Préface d’Isaie Leibowitz, (Patrimoines), Paris, Les éditions du Cerf,
1988, 417 p. ‘

Cette étude documente de fagon assez détaillée une vérité trop souvent oubliée
de nos jours, a savoir que la pensée chrétienne du Moyen Age a €té profondément
influencée par le philosophe juif Maimonide (mort en 1204). Son «Guide des égarés»
rédigé en arabe vers 1190 fut traduit en latin sous le titre Dux neutrorum et commenga
sa conquéte du monde latin vers 1240, simultanément a Paris, Oxford et en Italie du
Nord. L’auteur développe sa thése, & savoir que Thomas d'Aquin a engagé avec
Maimonide un dialogue exemplaire & travers I’étude des thémes suivants: le probléme
de la création, les preuves de I'existence de Dieu, la question des attributs divins et
des conditions du langage sur Dieu, le probléme de la liberté humaine et de la
providence et celui de la prophétie. Pour chacune de ces questions 'auteur expose



132 BIBLIOGRAPHIE

d’abord la position de Maimonide avant de la confronter avec celle de Thomas. Pour
tous ces problemes Thomas est fortement redevable au philosophe juif bien que la
nature de cette dette soit variable. Dans certains cas, comme celui de I'éternité du
monde p. ex., Thomas suit Maimonide de treés pres. Dans d’autres cas, comme celui
des attributs divins, le dominicain engage une véritable dispute avec son prédécesseur.
Wohlman conclut de cette analyse que le dialogue entre ces deux penseurs médiévaux
est exemplaire. Par dialogue elle entend «une rencontre dont la condition est, en dépit
de la différence initiale, I'attention bienveillante a I'intuition qui inspire la position de
'interlocuteur» (320). 11 s’ensuit que pour l'auteur la rencontre entre ces deux philo-
sophes «est un des exemples les plus clairs et les plus éminents du dialogue entre
hommes de foi» (320). donc «un exemple toujours actuel du dialogue possible entre
ceux qui sont passionnés pour la vérité» (326). Il est heureux que cet ouvrage expose
de maniére aussi détaillée et précise au public francophone des vues qui sont plus
familieres au monde anglophone grace aux travaux notamment de H. A. Wolfson. Il
est certain que 1'on néglige trop souvent ’apport juif & la pensée médiévale latine.
Pour ce qui est de la these centrale défendue tout au long de ce livre, il me parait
important d’introduire une distinction négligée par Wohlman. Je suis tout a fait
d’accord sur ce qui est dit & propos de I'influence maimonidienne, mais cette influence
concerne la métaphysique et la philosophie thomasienne. Le dialogue entre Thomas
et Maimonide est donc un dialogue entre philosophes et non pas tant entre hommes
de foi. Il faut, en effet, dans I'appréciation de ce dialogue, tenir compte de ce double
mode de la manifestation de la vérité que Thomas expose au ch. 3 de la Somme contre
les gentils. Le terrain de discussion avec Maimonide est donc celui de la vérité accessible
a la raison naturelle et non pas celui de la foi en premier lieu. — A mon sens, il aurait
fallu informer le lecteur, dans I'introduction, sur I'origine et la nature du texte latin
avec lequel Thomas travaillait. Il suffisait de rappeler les résultats des études de
W. Kluxen. Malheureusement |'auteur ne cite pas le travail, 8 mon avis trés utile, du
P. Vansteenkiste qui réunit le dossier de toutes les citations littérales de Maimonide
(Autori Arabi et Giudei nell’opera di San Tommaso, in: Angelicum, 37, 1960,
337-401). On peut regretter aussi que l'auteur ne dise rien du tout des conditions
d’existence des Juifs au temps de s. Thomas et surtout qu’elle n’expose pas la
conception thomasienne du peuple juif et de son destin. Il existe sur ce sujet une
excellente étude que l'auteur ne cite pas: H. Liebeschiitz, Judaism and Jewry in the
Social Doctrine of Thomas Aquinas, in: Journal of Jewish Studies, 13, 1962, 57-81.
Pour finir, il me semble que le probleme de 'exégeése de I'écriture, si fondamental
pour Maimonide, aurait mérité un chapitre. Sur ce point les deux auteurs sont en
profond désaccord. En revanche Maitre Eckhart suit Maimonide lorsque, dans son
second commentaire de la Genése, il propose une lecture allégorique et philosophique
de la Bible. L’auteur évoque a juste titre dans sa conclusion I'existence d’un thomisme
juif au XIVe siecle: une indication sur le destin extraordinaire des idées de Maimonide
chez Eckhart ne devrait pas manquer dans ce tableau du dialogue judéo-chrétien!
RUEDI IMBACH

SYLVAIN ZAcC, Salomon Maimon — critique de Kant, Pans, Cerf, 1982,
274 p.

Si I'on excepte la thése de Gueroult parue il y a maintenant 60 ans et 'ouvrage de F.
Moiso, La filosofia di Salomone Maimaone, Milano, 1972, la littérature sur Maimon se
réduit pour 'essentiel a de maigres chapitres dans des manuels d’histoire de la philo-
sophie. D’autant plus vaste est le domaine qui reste a explorer, et plus méritoire de la



BIBLIOGRAPHIE 133

part de I’A. d’avoir consacré un ouvrage entier 4 ce philosophe naguére fort prisé de
Kant et de Fichte et dont la position subtile mériterait d’étre prise beaucoup plus au
séricux. L’A., excellent interpréte de Spinoza mais qui s’est également illustré dans
I"interprétation d’autres philosophes juifs (Maimonide, Cohen, en préparation un livre
consacré notamment & Mendelssohn et Jacobi), ne nous parait hélas pas toujours trés
convaincant ici. On regrettera en particulier I'absence d’introduction problématique et
de mise en perspective qui aurait fait apparaitre plus clairement I'enjeu philosophique
de cette interprétation. Comme I'indique le titre, I'accent est porté, dans ce livre, sur la
critique de la position kantienne par Maimon, dans le but sans doute de mettre en
¢vidence Ioriginalité de Maimon ; et il est vrai que c’est en se démarquant constamment
de Kant que Maimon a gagné sa propre position, mais le «listing» des améliorations
apportées au systéme kantien se fait au détriment de la présentation synthétique de la
position de Maimon méme. Sans doute Maimon n’a-t-il pas écrit de systéme propre-
ment dit, et c’est ce qui rend sa lecture difficile, mais il n’y a pas moins une vision
coherente a ’ceuvre dans les divers opuscules et articles un peu éparpillés qu’il nous a
laissés. L’une des tiches d’'un commentaire serait de reconstruire ce systéme. L’A. ne fait
que poser les éléments pour une telle reconstruction. Le fil conducteur manque et I'on a
I"impression de sauter d’un sujet a ’autre sans qu’aucun ne soit traité en profondeur, ce
qui laisse un gout d’inachevé. Qutre cette faiblesse dans la texture philosophique du
texte, le frangais franchement négligé, la terminologie parfois flottante et 'argumenta-
tion tortueuse ne facilitent pas la lecture. Dommage, car ce livre constitue malgré tout un
apport précieux par sa richesse de renseignements et par le traitement de sujets jus-
qu’alors inabordés (p. ex. le probléme du langage, cps 2 et 3).

IvES RADRIZZANI

Entre forme et histoire, édité par O. BLOCH, Paris, Klincksieck, 1988, 310 p.

Le sous-titre de cet ouvrage — «Actes de journées d’études de 1985 et 1986,
organisées par le Centre de Recherches sur I'Histoire des Systémes de Pensée
Moderne» — indique plus précisément que son titre quel est son propos: «La formation
de la notion de développement a I'dge classique». Cette notion ayant un champ
d’application étendu, les articles qui constituent ce livre touchent de nombreux
domaines, groupés sous trois rubriques: semences, nature et société. — La premiére
dégage l'origine et la genése de la notion de développement, chez les médiévaux
(P. Thillet), chez Gassendi (O. Bloch) et chez Leibniz (F. Burbage). La seconde,
aprés avoir insisté sur I'importance des mathématiques (articles de B. Berlioz sur
Berkeley et le calcul infinitésimal, ainsi que de J.-P. Cléro sur Bayes et les mathéma-
tiques des probabilités), puisque la philosophie et la science classiques se caractérisent
justement par I'importance du role qu’elles leur font jouer, montre comment cette
notion en est venue a occuper une place centrale dans I'étude de la nature, pour les
débats autour de la question de la génération — épigenese contre préformation et
préexistence des germes — (B. Balan et J. Roger), pour la naissance de la géologie
(G. Gohau) et pour Diderot (A. Ibrahim). La troisieme montre comment on en est
peu a peu venu a l'idée de progrés, que la Révolution francaise matérialisera en un
premier temps, et a développer diverses philosophies de I'histoire; sont €tudi€es les
positions de Hobbes (Y. C. Zarka), de Vico (A. Pons), de Rousseau (J.-M. Beyssade),
des philosophes écossais (P. Carrive), d’Helvétius (J. Moutaux), de Galiani
(F. Markovits), des Idéologues (E. Guibert-Slediewski) et de Herder (P. Penisson).
— L’intérét de cet ouvrage réside dans la vue d’ensemble qu’il donne de la période
étudiée, méme si c’est d'une maniére qui reste fragmentée, du point de vue de la



134 BIBLIOGRAPHIE

notion prise comme point de référence, celle de développement, on I'a dit; par ailleurs,
comme elle a joué, par la suite, un rdle de plus en plus important dans notre fagon
d’appréhender la réalité humaine, en indiquer la genése ne peut que mieux nous en
faire saisir la signification et les enjeux.

BERNARD BAERTSCHI

ERROL E. HARRIS, Lire la logique de Hegel, Lausanne, L’Age d’Homme, 1987,
368 p.

Comme I'indique le titre, cet ouvrage présente un commentaire de la Logique de
Hegel, destiné a la fois a rendre celle-ci «intelligible pour le profane» et a «éclaircir les
nombreux malentendus qui se sont accumulés autour d’elle et autour de la philosophie
de Hegel en général» (7). La tache est double, exégétique et apologétique: «saisir le
noyau de la pensée hégélienne» (7) et montrer que la philosophie hégélienne «résiste aux
diverses attaques menées contre elle» (355), ce qui a pour résultat de dynamiser la
lecture que I’A. donne de cette ceuvre, car il ne s’agit pas seulement pour lui d’expliquer
mais de convaincre, et, pour convaincre, de rendre séduisant et de faire apparaitre
I'intérét philosophique d’un retour a Hegel. Pour mener a bien cette tentative de réha-
bilitation, I’A. procéde en suivant de prés le cours de 'exposition, car, comme il tient a le
souligner a plusieurs reprises, il est «a peu prés impossible (...) de creuser un abime entre
la dialectique et le systéme» (8), Hegel affirmant avec force, et notamment dans la
Logique, I'indissociabilité de la forme et du contenu. Mais cela n’implique pas que nous
soyons «obligés d’avaler Hegel tout cru», car, «si nous le faisions, nous adopterions le
systeme dialectique comme quelque chose qui est fermé et inaltérable a tout jamais; et
cela par sa nature méme, il ne I’est pas» (354). Il ne suffit donc pas de reparcourir la
Logique en faisant simplement ressortir sa «clarté», sa «consistance» et sa «cohéren-
ce» (9), comme I’A. I'effectue d’ailleurs avec brio: si la dialectique n’est pas un «cadre
mort, fixé et achevé», il doit encore pouvoir étre utilisé comme « principe de la solution
de nouveaux problémes» (354). Pour I’A., le «nouveau probléme» est la philosophie
analytique. Ce commentaire est en méme temps un ouvrage de guerre contre le courant
analytique dominant dans le monde anglophone auquel il appartient lui-méme; il
s’inscrit dans le prolongement de Nature, Esprit et Science moderne, paru dans la méme
collection, ouI’A. défendait la thése que «la pensée analytique moderne est un retour au
XVIII® siécle et la reprise d’une perspective dont I'échec, la futilité et la fausseté
implicite avaient été exposées depuis longtemps par Hegel» (346). L'A. retrouve der-
riére la doctrine de Russell, Wittgenstein, Frege, Bergmann et de Quine une « méta-
physique radicalement pluraliste» (21, cf. ég. 55-56 et 82-83) contre laquelle la section
«étonnamment prophétique» (82) sur PEmpirisme dans I'Encyclopédie resterait par-
faitement pertinente; en effet, selon I’A., «chaque fois que ’Empirisme reléve la téte, il
nous presente la méme physionomie» (82), et I'A. reprend plaisamment contre la
philosophie analytique la formule de Goethe: «’empirisme d’aujourd’hui comme celui
du passé <a en mains toutes les parties, il ne manque hélas que le lien sprituel» (Faust 1, v.
1938)». On regrettera simplement de la part d’un défenseur de la dialectique le jugement
unilatéralement négatif porté sur la philosophie analytique. Enfin, les derniéres pages.
ouI’A. s’efforce de montrer que, si I’on veut admettre une hypothése anti-hégélienne, on
est soit « plong[é] dans un abime d’incohérence et de confusion», soit «ramen[¢] invin-
ciblement a un univers hégélien de progression dialectique » (354), nous ont paru faibles.
En particulier I'affirmation que dans la pensée mature [de Hegel] les inconséquences des
théories antérieures s’effacent par le mouvement de la dialectique» (352) nous semble
insuffisamment argumentée. Pour contrebalancer un tel jugement, nous recomman-



BIBLIOGRAPHIE 135

dons la lecture de I'ouvrage récent de Reinhard Lauth: Hegel, Critique de la Doctrine de
la Science de Fichte, Paris, 1987.

IVES RADRIZZANI

La Vie grecque d’Adam et Eve. Introduction, texte, traduction et commen-
taire par Daniel A. BERTRAND (Recherches intertestamentaires, 1),
Paris, Ed. Adrien Maisonneuve, 1987, 159 p.

La Vie d’Adam et Eve est transmise en plusieurs langues (grec, latin, arménien,
géorgien, slave) et diverses recensions. Le présent livre se rapporte a la Vie grecque
(VGAE), mais il tient le plus grand compte de I'apport des versions et recensions
dont la filiation est soigneusement examinée. Sans mettre en doute le substrat hébreu
de la VGAE, Bertrand écarte I’hypothése d'un texte original sémitique: la présence
de motifs hellénistiques dans un récit qui met en ceuvre une exégeése typiquement juive
suggere comme milieu d’origine une communauté du judaisme égyptien entre 100 av.
et 50 ap. J.-C. Transmise par la tradition chrétienne, la VGAE va subir une christia-
nisation dont Bertrand note les indices. — Le texte, d’un intérét considérable, nous
fait assister aux derniers instants d’Adam et Eve. Tour a tour ceux-ci font a leurs
enfants, Seth en premier lieu, le récit de leur vie et de leur faute ; habilement construite,
cette narration est une exégese de Gn 1,26-5,5. Dans une seconde partie, plus bréve
et de type apocalyptique, on assiste & la mort d’Adam, son assomption (plus exactement
celle de son ame) et ses funérailles, puis a la mort et aux funérailles d’Eve. — Le
travail accompli par D. Bertrand est de grande qualité: clarté et précision de l'intro-
duction et du commentaire, élégance de la traduction. Mais c'est naturellement
I’édition elle-méme qui représente I'apport majeur. Bertrand a pu s’appuyer sur I'étude
inédite de M. Nagel consacrée a la tradition manuscrite de la VGAE. L’édition se
fonde sur 21 manuscrits (sur les 27 inventoriés) qui se répartissent en trois recensions.
Bertrand explique clairement pourquoi I'édition d’un tel texte, c’est-a-dire d’un écrit
qui par nature se préte a des récritures diverses, ne peut s’appuyer de bout en bout
sur un seul et méme témion: le texte proposé ne peut ainsi qu’étre éclectique. Mais,
dans ces conditions, pourquoi avoir donné un apparat trop sélectif et surtout de type
négatif? Un index complet des mots grecs est donné en conclusion, pas exactement
en conclusion puisque ce bel ouvrage se referme sur huit illustrations médiévales en
rapport avec la Vie d’Adam et Eve.

Eric JuNnOD

Constitutions apostoliques t. 111 (livres VII et VIII). Introduction, texte
critique, traduction et notes par Marcel METZGER (Sources Chrétiennes,
336), Paris, Cerf, 1987, 360 p.

Avec ce volume consacré aux livres VII et VIII, I'édition-traduction des Consti-
tutions apostoliques est achevée. Il ne manque plus qu'un index complet des mots
grecs pour couronner ce beau travail. M. Metzger y travaille (cf. p. 356), mais ne
précise pas ol il paraitra. Le lecteur sera déja reconnaissant de disposer de plusieurs
index: scripturaire, thémes, principaux termes grecs (choix tres limité). En effet,
compte tenu du caractére hétérogéne de ces Constitutions et de la multiplicité des
thémes traités, le recours a des index est de premiére nécessité. — Le livre VII s’ouvre

Histoire de
la théologie



136 BIBLIOGRAPHIE

sur une longue catéchése au sujet du theme traditionnel des Deux Voies. 1l se poursuit
par un ensemble quelque peu déconcertant de prescriptions et de prieres (fort belles),
dont plusieurs se rapportent au baptéme. — Le livre VIII est sans conteste le plus
célebre de l'ouvrage parce qu'il contient, en conclusion, les célebres 85 canons
apostoliques qui furent 'un des piliers du droit canonique et de la discipline dans
I'Eglise byzantine. M. Metzger consacre quelques belles pages dans son introduction
a ces canons, surtout aux problémes que souléve la glose trinitaire et orthodoxe du
canon 50. Mais I'importance du livre VIII ne se réduit pas a la citation des canons.
L’apport de ce livre dans le domaine de la liturgie est considérable: description de la
célébration eucharistique avec une anaphore trés ample; rituel de 'ordination des
évéques, presbytres, diacres, diaconesses, etc.; office de la journée, liturgie des
défunts. — On ne saurait assez remercier et féliciter M. Metzger d’avoir mené a chef,
et de si belle maniere, cette publication d’une piece maitresse de la littérature
ecclésiastique des premiers siécles.
ERIC JuNOD

.

CELSUS, On The True Doctrine. Translated with a General Introduction by
R. Joseph HOFFMANN, Oxford — New-York, Oxford University Press,
1987, 146 p.

Le brillant traité de Celse contre les chrétiens et le christianisme, connu (partiel-
lement) gréice & la réfutation qu’en proposera Origéne, gagne a étre lu pour lui-méme,
c’est-a-dire indépendamment de 'ouvrage d’Origéne. R. J. Hoffmann fait donc ceuvre
utile en en proposant une traduction anglaise de bonne qualité. Pour le reste, son
travail ne fait guere avancer la recherche. La reconstitution souléve des difficultés que
l'auteur ne détaille méme pas et il ne s’explique pas sur le découpage qu’il est amené
a faire. L’introduction générale — une présentation de la polémique antichrétienne
avant et chez Celse — et 'annotation accompagnant la traduction sont sans surprise.
Le traducteur américain cite dans sa bibliographie quelques importants travaux
allemands et francais, notamment le Logos und Nomos de C. Andresen et I’édition-
traduction du Contre Celse par M. Borret dans «Sources chrétiennes». Mais on ne
voit pas qu’il ait tiré profit de telles lectures. La méconnaissance de ce qui est publié
dans d’autres langues et en d’autres lieux est un affligeant signe des temps.

ERriCc JunoOD

L’évangile selon Luc commenté par les Péres. Textes choisis, introduits par
J. D. Butin. Traduction par A. Maignan et P. Soler (Les Péres dans la
foi), Paris, Desclée de Brouwer, 1987, 174 p.

Jean Chrysostome commente saint Paul. Homélies choisies sur I’épitre aux
Romains, traduites par J. Legée. Homélies sur la 1 lettre aux Corin-
thiens, traduites par R. Winling. Annotations et directives de travail par
A. Hamman (Les Péres dans la foi), Paris, Desclée de Brouwer, 1988,
359 p.

Toute une section de la collection «Les Péres dans la foi» est consacrée aux Péres
en tant qu’interpretes de I'Ecriture. Les deux derniers volumes illustrent deux formules



BIBLIOGRAPHIE 137

retenues par la direction de la collection: autour d'un ou plusieurs livres de la Bible,
offrir un choix de textes patristiques empruntés soit a plusieurs auteurs, soit & un seul
et méme écrivain. Le «patchwork» n’est pas sans intérét puisqu'il permet d’entrevoir
comment des auteurs variés, d’époque différente et appartenant aux christianismes
grec et latin, ont lu un méme livre biblique. Mais il faudrait alors veiller 2 donner
quelques mots d’introduction sur les auteurs sélectionnés et sur les caractéristiques de
leur exégése. L’absence d’une telle fiche signalétique est étonnante dans une collection
qui est tournée vers le grand public et qui, en régle générale, contient quelques pages
donnant des «directives» ou des «idées-forces» destinées a faciliter I’exploitation des
textes. Dans le volume sur Luc, on trouve vingt textes pris chez Origéne, Basile,
Cyrille d’Alexandrie, un Ps-Grégoire, Ambroise, Maximin, Augustin, Léon, Grégoire
le Grand. Les lecteurs savent-ils qui sont tous ces Péres et sont-ils conscients que la
méthode d’interprétation d’Augustin n’est pas exactement celle d’Origéne? Et lors-
qu’on présente — ce qui est une bonne idée — un texte de Maximin, peut-on se borner
a dire dans une note «évéque des Goths (T 428)» sans préciser, avec quelques mots
de commentaire, qu’il fut arien et qu’il eut a débattre avec Augustin au sujet de la
Trinité? — Le volume sur Chrysostome commentateur de Paul est bienvenu. L'inter-
prétation chrysostomienne de Paul est souvent citée en exemple, mais les homélies
sont difficilement accessibles en traduction francgaise. Le choix proposé permet de se
faire une idée de I'emploi homilétique des textes pauliniens par Jean. On admirera
I'art du prédicateur qui donne une explication continue et serrée des textes tout en
utilisant avec maitrise les procédés les plus élaborés de la rhétorique.
ERric JunoD

DaviD HUGH FARMER, The Oxford Dictionary of Saints (Second Edition),
Oxford — New-York, Oxford University Press, 1987, 478 p.

J. N. D. KeLLY, The Oxford Dictionary of Popes, Oxford — New-York,
Oxford University Press, 1986, 347 p.

La collection «Oxford Dictionary» fournit des instruments de consultation célebres
pour leur concision et la qualité de I'information réunie. Le Dictionnaire des Saints
en est A sa seconde édition. Par rapport a la premiére (qui date de 1978), celle-ci se
distingue par un choix plus large d’entrées, notamment parmi les Saints orientaux: en
outre, plusieurs notices ont été recomposées. Ce sont environ 1100 saints qui ont été
sélectionnés en fonction de leur importance et aussi de leur origine: les Britanniques
sont évidemment plus largement représentés. L’ouvrage est d’une qualité inégale. Les
notices les plus précieuses et les plus siires concernent précisément les saints anglais,
écossais, irlandais et gallois. En revanche, celles qui ont trait aux apdtres et aux figures
hagiographiques les plus anciennes sont décevantes. La bibliographie consacrée a
Ignace d’Antioche, par exemple, s’arréte en 1935. Elle ne mentionne donc pas les
études récentes qui s'interrogent sur I'authenticité et les délimitations du corpus
ignatien. Les articles sur les apdtres ne prennent généralement pas en compte la
littérature apocryphe (Acta, Passiones) et donnent, eux aussi, des indications biblio-
graphiques anciennes et bizarrement choisies. — La Dictionnaire des Papes, en
revanche, est un ouvrage trés siir. Les notices, qui suivent I'ordre chronologique,
reposent sur une solide information historique et se concluent par de judicieuses
bibliographies qui contiennent les sources principales et un excellent choix d’études.

ERric JunOD



138 BIBLIOGRAPHIE

CHARLES MopPsIK, La Cabale, Paris, Jacques Grancher éditeur, 1988, 150 p.

En quelques pages trés bien menées, Charles Mopsik nous livre avec précision et
discernement une quantité d’informations sur la Cabale juive, dans son histoire comme
dans son essence qu’il qualifie trés justement de «connaissance de la structure média-
trice entre l'ici-bas et I'au-dela mystérieux» (p. 9). La doctrine des sephirot est donc
premiere dans la connaissance, mais elle engage aussi tout véritable cabaliste dans
une pratique d’ordre théurgique fondée sur le systeme des correspondances entre ce
cosmos médiateur et 'homme. Ainsi, tour a tour, selon leurs différentes écoles,
I'auteur, qui a un rapport direct et vivant avec les sources dont il parle, passe en revue
les noms les plus célebres de la Cabale et les principaux thémes abordés dans cet
immense corpus de I'herméneutique ésotérique de la Thorah: métaphysique, gnose,
arithmosophie, théosophie, mystique, grammatologie, mystagogie. Puis 1l retrace les
rapports de la Cabale avec la philosophie antique, le néoplatonisme en particulier, le
Christianisme, I'Islam et le Judaisme officiel, a I'intérieur duquel elle fut tantdt agréée,
tantOt rejetée. Par son approche de la Bible et ses méthodes d’interprétation, la Cabale
sera toujours trés loin de tous les courants historicistes et littéralistes, méme si et
peut-étre d’autant plus qu’'elle accorde & chaque lettre du texte une énergie incréée a
laquelle le cabaliste désire participer, I'essentiel étant de reconduire le sens manifesté
a ses vérités intérieures dont il n’est que le phénomene. Les cabalistes chrétiens et
leurs doctrines font aussi I'objet d'un excellent chapitre, ouvrant par la un pan encore
bien méconnu et qui n’a malheureusement pas eu de postérité sérieuse, celui de
I'ésotérisme chrétien d’influence cabaliste. Enfin, dans un chapitre intitulé: comment
devient-on cabaliste?, Charles Mopsik souligne toutes les vertus des grands cabalistes
de I'histoire et qui ne peuvent que rester celles de celui qui désirerait le devenir: désir
d’intelligibilité totale, patience, détermination et opiniatreté indispensables pour entre-
prendre un cheminement souvent ingrat, insertion existentielle dans I'exotérisme du
rituel juif, relation vivante de maitre a disciple au-dela des livres qui ne suffiront
jamais. — Dans le dédale des publications frauduleuses sur un courant de pensée aussi
important que peu connu et le plus souvent décrié¢ par ignorance ou malveillance,
I'ouvrage de Charles Mopsik tranche par la streté et la qualité de I'information, par
sa clarté et sa profondeur. Il dirige actuellement la séric la plus importante de
traductions en langue francaise de textes talmudiques, midrashiques et cabalistiques.

JEAN BOREL

Rosa Rossi, Thérese d’Avila, traduit de I'italien par Lucienne Portier, Paris,
Cetf, 1989, 205 p.

Il sera toujours difficile d’écrire la vie d’un saint sans véritable congénialité mys-
tique avec lui. L’intention de Rosa Rossi était de faire la biographie de Thérése d’Avila
comme «€crivain», et de rester le plus prés possible des sources historiques et des
documents d’archives récents. Mais & notre avis, le récit purement événementiel qu’elle
nous livre 1a reste en deca de son projet. Elle n’arrive pas a nous faire entrer, malgré
I’'abondance des citations prises dans les ceuvres spirituelles et la correspondance, dans
I'expérience mystique spécifique de sainte Thérése, dans la complexité, la beauté et
la hauteur des «demeures intérieures» du «chéteau de I'ame» dans lesquelles elle fut
peu a peu introduite par le Christ, son Epoux. Comme on a pu le dire pour d’autres
mystiques: «La découverte antéceéde la théorie, la commotion précéde la dénomina-
tion» (L. Massignon). Il aurait donc d’abord fallu entrer au niveau spirituel de la



BIBLIOGRAPHIE 139

«découverte» et de la «commotion» thérésiennes pour mieux montrer ensuite comment
I’ceuvre s'était élaborée. Curieusement aussi, I'auteur, qui se veut historienne, se fait
fort de ne pas tenir compte des témoignages présentés pour le proces de canonisation,
les jugeant «trop conditionnés par les questions posées». Avec un horizon limité par
ce jugement et par 'influence, sur le plan de la réflexion méthodologique, des
Mémoires d’Hadrien de M. Yourcenar, il était & craindre que I'intelligibilité des motifs
supra-humains de I'écriture thérésienne ne fit lourdement hypothéquée. Cette nou-
velle présentation de la sainte, de type historiciste, n'a donc rien d’exceptionnel.
L’odeur de sainteté ne se dégage qu’avec peine entre les lignes du récit, alors que
nous savons trés bien que le rayonnement de la réformatrice du Carmel n’a pas été
aussi caché. Enfin, le style de la traduction nous semble haché et sans relief.

JEAN BOREL

MARIO MIEGGE, Vocation et travail. Essai sur [’éthique puritaine, (Histoire
et Société 16), Geneve, Labor et Fides, 1989, 171 p.

Cet ouvrage d’histoire et de sociologie di au philosophe de Ferrare est une excel-
lente contribution a I'éthique contemporaine, dans le sens d’une interprétation critique
du passé au service d’un recadrage de nos engagements professionnels et civiques. De
maniére concise et remarquablement documentée, Miegge réexamine la doctrine
calvinienne de la vocation et ses déplacements dans le puritanisme anglais du XVII¢
siecle. Les travaux classiques de Weber et Troeltsch sont complétés par les études les
plus récentes au sujet des liens entre capitalisme, protestantisme et puritanisme (Ch.
Hill, H. Liithy, M. Walzer). Miegge ne manque pas de signaler par ailleurs sa dette
envers André Biéler, dont les travaux sur Calvin lui ont fait découvrir la dimension
centrale de la «communication mutuelle entre les hommes». — Trois figures du
puritanisme scandent la démarche réflexive de Miegge: W. Perkins (1558-1602) et son
Traité des Vocations de 1603; R. Steele (1629-1692) et sa Vocation de 'homme de
métier de 1684 ; R. Baxter enfin (1615-1691) et son Christian Directory de 1673. Leur
doctrine de la vocation (calling) est située dans son contexte et mise en relation avec
I’autonomisation croissante du monde industriel et commercial. Le fil conducteur de
Miegge est la question du passage d'une conception pré-moderne du travail a son
statut post-moderne (cf. les travaux de H. Arendt). La comparaison entre Perkins et
Steele dévoile un déplacement significatif: déconnectée du théocentrisme calvinien,
la vocation est de plus en plus retraduite en termes économiques et sociaux. Appel
«ordonné et imposé» chez Perkins, la voici employment, business et appointment chez
Steele. Changement de langage qui atteste un profond changement de paradigme
éthique. L'utilitarisme social prend le dessus. L’organisation des vocations se déplace;
I'accent prioritaire passe a la vocation des ministres ou des chrétiens aux métiers
intramondains. La prudence, écrit Miegge, devient «paradigme parfait du triomphe
des vertus économiques» (p. 94). La rationalisation de la vocation chez Steele conduit
tout droit au concept explicite de travail chez Baxter. La légitimation, de théocentrique,
devient intégralement autonome. Du coup s’ouvre toute grande la porte d'une indépen-
dance radicale de I'économie par rapport au politique et d’une compréhension abstraite
de la force productive humaine. Toutefois, chez Baxter, la discipline de I'industrie
moderne et la dévotion 2 Dieu se complétent plus qu’elles ne s’opposent dans des
notions comme religion et devoir du travail, si typiques de la conception puritaine. —
L’ouvrage captivant de Miegge culmine dans une réflexion sur les codes de légitimation
des rdles sociaux et de I'identité professionnelle des individus. De maniére convaincan-



140 BIBLIOGRAPHIE

te, il propose (via une discussion critique de la distinction entre labor, work et action

chez H. Arendt) une nouvelle articulation du sens vocationnel de |'activité profession-

nelle et du travail politique élargi a la dimension d’une authentique écologie sociale.
DENIS MULLER

JEAN-PIERRE LAURANT, Symbolisme et Ecriture. Le Cardinal Pitra et la
«Clef» de Méliton de Sardes, Paris, Cerf, 1988, 365 p.

L’histoire du bénédictin Jean-Baptiste Pitra (1812-1889), cardinal sous Pie IX,
bibliothécaire de la Vaticane dés 1869, fut ’histoire d’un combat acharné contre la
modernité, dont le cheminement lent mais inexorable avait commencé, a ses yeux,
avec la Réforme pour se poursuivre avec le jansénisme, la science mécaniste, la
méthode historico-critique et des formes étatiques plus laicisées: vision dans laquelle
I'image d'une catholicité assiégée par les forces du mal se confondait avec celle d’un
«siecle condamné a I'avortement» et dont la fin désormais proche devait ouvrir la voie
«au temps glorieux de I'Eglise». Dans I'attente de cet accomplissement eschatologique,
le cardinal Pitra employa toutes les ressources de son érudition et de son imagination
pour rétablir l'autorité d'une tradition symbolique congue comme reméde universel
aux maux intellectuels de son époque et comme moyen privilégié pour «prouver la
thése de I'apostolicité de I'Eglise des Gaules, I'antiquité de la hiérarchie et 'autorité
politique de Rome» (p. 30). En contact épistolaire avec la plupart des «€sotéristes
chrétiens» du XIXe siécle, le bénédictin ceuvra toute sa vie a reconstituer la meilleure
transcription latine de La Clef, recueil de formules médiévales sur le sens allégorique
de I'Ecriture qu’il attribua, contre toute vraisemblance historique, & I'évéque d’Asie
mineure Méliton de Sardes. En 1884 il publia dans le II¢ vol. des Analecta sacra le
codex de La Clef signalé au XVII¢ siecle dans la bibliothéque du College jésuite de
Clermont a Paris par dom Ceillier et que le cardinal avait retrouvé a Rome dans la
bibliothéque Barberini en 1863. C’est ce texte qui est ici réédité avec une traduction
frangaise et des notices biographiques par Jean-Pierre Laurant, auteur aussi de la vaste
introduction (p. 23-78) qui, a défaut d’étre claire et bien ficelée, a le mérite de situer
I’ceuvre de Jean-Baptiste Pitra dans le courant ésotérique qui traversa le XIXe¢ siecle
européen. Il est en tout cas lamentable qu’aprés avoir lu ces longues pages introduc-
tives, I’on ne sache toujours pas davantage sur La Clef elle-méme, que I'éditeur
n’analyse guére.

MARIA-CRISTINA PITASSI



	Bibliographie

