Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 4

Artikel: Le discours théosophique selon Jacob Boehme
Autor: Deghaye, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381429

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 531-547

LE DISCOURS THEOSOPHIQUE
SELON JACOB BOEHME

PIERRE DEGHAYE

Résumé

Jacob Boehme (1575-1624) est le fondateur d une théologie mystique
connue sous le nom de théosophie. Le discours théosophique, ce n’est pas
seulement le discours de I'homme sur la manifestation divine, ¢’ est aussi et
d'abord le discours de Dieu qui s’ exprime dans ses eeuvres.

Le discours de Dieu est réexprimé par le discours de I"homme en qui
Dieu s’est engendré. Ainsi se forme le corps spirituel qui est le terme de la
révélation.

Introduction

La tradition que nous allons évoquer est celle de la théosophie alle-
mande. C’est Jacob Boehme (1575-1624) qui en est le fondateur. Elle se
poursuit, longtemps aprés sa mort, dans la philosophie sacrée de Friedrich
Christoph Oetinger (1702-1782), puis dans ’ceuvre de Franz von Baader
(1765-1841). Cependant, c’est au discours théosophique chez Boehme que
cet exposé sera consacré.

La théosophie de Boehme est une théologie mystique. Elle s’articule sur
un grand theme de la mystique chrétienne: la naissance de Dieu dans 1’dme
humaine, qui correspond a la seconde naissance de I’homme. Mais d’autre
part, le théosophe décrit également la naissance de Dieu préalablement a la
création d’Adam. Avant de s’engendrer dans les dmes humaines, Dieu nait
dans une dme universelle que Boehme dit éternelle! et qui se situe en fait
entre 1'Eternité parfaite et le temps de notre monde. Cette 4me primordiale
est émanée, alors que 1’dme humaine est créce.

' De tribus principiis 10, 37. Pour les écrits de Boehme, nous renvoyons aux
(Euvres completes: Scmtliche Schriften, 11 volumes, Stuttgart, Fromann, 1955-1961,
fac-similé de 1'édition de 1730, introductions de Will-Erich PEUCKERT. Pour chaque
ouvrage, nous indiquons éventuellement la partie, en chiffres romains, puis, en
chiffres arabes, le chapitre et le paragraphe. Nous donnons les titres en latin, les
textes sont en allemand.



332 PIERRE DEGHAYE

L’ame ¢ternelle n’est pas d’emblée le lieu ot Dieu pourra naitre, pas
plus que notre ame humaine n’est dans son état premier en ce monde le
temple du glorieux avenement. Il faut que cette demeure se construise.
L ame universelle se forme selon des degrés qui se succedent et qui sont au
nombre de sept. Le théosophe décrit la formation de ce monde originel qui
sera le premier lieu de la manifestation divine. Il y a une analogie parfaite
entre cette cosmogonie mystique et |’instauration du royaume de Dieu dans
la personne humaine.

Dieu nait en méme temps que s’édifie son temple. I1 ne saurait y avoir
de révélation en dehors de cette naissance de Dieu et de cette fondation.
Pour que la Divinité se révele, il faut que Dieu naisse et qu’en méme temps
s’¢difie la maison que Dicu va habiter. La révélation de Dieu, c¢’est sa nais-
sance et son établissement. Elle s’accomplit d’abord dans I'ame éternelle.
Elle se reproduira dans les ames humaines.

Le discours mystique s’applique a la naissance de Dieu dans [’ame
humaine. Cependant Boehme use du méme langage lorsqu’il évoque le
divin engendrement dans I'ame ¢ternelle. Ce qui advient antérieurement a
I’existence des dmes créées apparait comme une projection a rebours de
I'expérience spirituelle de 1’homme.

Somme toute, Dieu ne se révele jamais que dans une ame, que celle-ci
soit le lieu de la manifestation primordiale ou le fond de la personne
humaine. C’est pourquoi la science de Dieu qui s’offre sur le plan de 1’ame
primordiale €émanée, est aussi une théologie mystique. Cependant, c’est le
nom de théosophie qui traduit le mieux I’objectivation au niveau de 1’ame
éternelle de la révélation recue dans la subjectivité de 'homme. Le discours
mystique, ¢’est le discours théosophique.

L’ame éternelle est I'ame de Dieu. Dieu se revét de cette dme comme
d'un corps pour se manifester. L'ame ¢émanée est le corps subtil dans
lequel Dieu nait au commencement de ses voies. Appliquée a cette nais-
sance, la théologie mystique devient une théosophie. Mais elle I'est de
méme lorsqu’elle parle de Dieu naissant dans I’dme humaine, car ’aveéne-
ment du royaume de Dieu en ’homme est décrit suivant le modele de la
cosmogonie primordiale. Sur les deux plans, la révélation est une cosmo-
gonie en méme temps qu une théogonie.

Le discours théosophique, c’est le propos de I’homme sur Dieu mani-
festé dans le monde créé et dans le monde émané. Or, si I’homme parle de
Dieu, c’est parce que Dieu lui parle. Le sujet de la théosophie, c’est aussi
le discours de Dieu.

La parole de Dieu est fixée dans la Bible. Le discours théosophique ne
se crée pas ex nihilo. 11 se constitue matéricllement a partir de 1’Ecriture.
Cependant la révélation écrite resterait lettre morte si Dieu ne parlait aussi
en nous. Le lieu dans lequel Dieu se communique selon sa parole, ce n’est



LE DISCOURS THEOSOPHIQUE SELON JACOB BOEHME 333

pas seulement la page du livre, c’est aussi et principalement le sanctuaire
de I’ame.

Dieu parle dans I’dme éternelle, puis dans I’Ame humaine. Mais 1’"ame
¢ternelle est comprise dans 1’ame humaine. Elle en est le noyau précieux.
Ainsi 'homme, lorsqu’il s’est accompli, représente la plénitude de la mani-
festation divine. L’homme est le livre dans lequel le discours de Dieu
s’énonce tout entier. La totalité de la révélation est dans I’homme?.

Emanée ou créée, I'dme n’est pas seulement le lieu du discours divin.
Elle en est le fruit. Elle est la parole de Dieu, comme 1’Ecriture, mais sous
un autre aspect. L’dme éternelle est le Verbe proféré au niveau de I’émana-
tion?. L’Ame humaine est le Verbe réexprimé sous une forme créée®.

Dieu se fait connaitre par son Verbe, d’une part dans la matérialité de
I’Ecriture, d’autre part sur les deux plans de la cosmogonie, I'émanation et
la création. Le Verbe de Dieu s’exhale et il produit I'dme. C’est sous le
vétement de I’ame que Dieu se manifeste. C’est par le truchement de 1’ame
que la Divinité se rend perceptible. Il n’y a pas d’approche de Dieu si ce
n’est dans le fond d’une dme. C’est 1a que rayonne 1'Esprit.

Pour Boehme, I’ame n’est pas un principe immatériel. Elle est la
substance dont procédent toutes choses. L’ame est une substance, c’est-a-
dire un tissu de qualités ou de propriétés sensibles. La substance de ’ame,
c’est sa sensibilité. Pour Boehme, I’dme est toujours une dme sensible,
méme lorsqu’elle est habitée par I'Esprit de Dieu.

La réalité de I'ame est dans les qualités sensibles qui préexistent aux
choses et qui en détermineront 1'€tre particulier. Mais 1'dme est aussi le
sensorium grace auquel ces qualités sont percues. Dieu lui-méme se dote de
ce sensorium afin de percevoir comme il sera percu. Sans la réalité sensible
d’une dme, il n’y aurait aucune communication entre la Divinité et un €étre
quelconque.

Certes, il faut distinguer entre deux niveaux des sens. L'ame ténébreuse
n'a qu'une sensibilité¢ grossiere. L’dme lumineuse se définit par les sens
spirituels et les perceptions qui leur conviennent. Boehme transpose les
données de la spiritualité sur le plan d’une dme universelle qui apparait
comme ’ame de Dieu se connaissant lui-méme en méme temps qu’il est
connu.

L’ame est le vétement sensible dont I'Esprit se couvre pour se rendre
perceptible. L Esprit pur est absolument insaisissable. L' Esprit ne peut s’ap-
préhender que s’il rayonne dans la substance d’une dme. C’est de la réalité
sensible de 1’ame que se nourrit le discours sur Dieu. Nous parlons de Dieu
suivant les qualités sensibles que sa présence fait s’épanouir en nous, et

2 Psychologia vera 1, 153; Epistolae theosophicae 20, 3.
: Mysterium Magnum 6, 19.
Ihid. 15, 16.

-9



534 PIERRE DEGHAYE

selon les sens qu’elle exalte. Mais toute cette réalité sensible est aussi bien
la matiere du discours que Dieu lui-mé€me prononce. C’est par elle que
Dieu s’exprime de maniere vivante, substantielle. Si Dieu ne s’exprimait
que dans la parole €écrite, il ne serait pas connu.

Dieu parle. Sa parole proférée est le monde émané, puis le monde créé.
Le monde émané est la substance de I’dme éternelle dont Dieu se revét
comme d’'un corps pour se manifester. Sortie de la bouche de Dieu, la
parole est ce corps. Puis la parole se réexprime. Elle est alors le monde
créé, issu de la substance primordiale. La nature créée est la forme extério-
risée de la premiere parole. Néanmoins le premier monde reste le noyau du
second. Nous avons donc deux textes et deux lectures du discours de Dieu.
Le texte apparent est notre monde créé, visible. Sa matérialité correspond a
celle de I’Ecriture. Et sous cette apparence s’énonce le discours mystique
de Dieu. Pour le saisir, il faut retrouver la réalité premiere de la parole.

L’ame, c’est la nature”. L’Ame éternelle, c’est la nature éternelle.

Notre nature en proceéde. Elle en est la périphérie. La nature éternelle est le
noyau de notre nature visible®. Les deux natures sont la substance du
discours de Dieu. Elles sont de méme la réalité concrete de notre discours
sur Dieu, a deux niveaux différents.

La nature parfaite est cachée sous I’apparence de notre monde. Malgré
la rupture de niveau, il y a entre les deux plans du discours divin une
analogie sans laquelle la réalité supérieure échapperait totalement a
I’lhomme. Notre nature renvoie a la nature éternelle dont elle est le reflet.
C’est ainsi que dans le symbole, le corps apparent, représenté par la lettre,
renvoie a un autre corps. Chez Boehme, la notion de symbole se définit
selon cette analogie entre deux réalités sensibles dont 'une est transcen-
dante par rapport a Pautre. La vie divine s’exprime dans la réalité supé-
rieure. C’est dans cette perspective que la théosophie se présente comme
une théologie symbolique.

La théosophie emprunte ses symboles a notre nature et elle les explicite
par une autre nature qui est le lieu propre de la révélation. La théosophie
est une philosophie de la nature €élevée au rang d’une théologie. Le théo-
sophe transpose la nature. Il en fait une surnature qui est la nature divine
dont les élus sont rendus participants et dont notre monde est le reflet.

D’une part, notre nature est transposée. Mais d’autre part, elle reste ce
gu’elle est. 11 y a donc deux natures dont chacune représente un lieu onto-
logique et un mode du discours divin.

3 De electione gratiae 9, 6.
6 De triplici vita hominis 5, 16; Sex puncta theosophica 1V, 6, 11; Mysterium
Magnum, Vorrede (préface), par. 3-5; Apologia contra Balth. Tilken 1, par. 179.



LE DISCOURS THEOSOPHIQUE SELON JACOB BOEHME 535

Notre monde est un texte qui renvoie a un autre texte. Il est une lettre
qui renvoie non pas directement a I'Esprit qu’elle ne permet pas de saisir,
mais a une autre €criture qui le manifeste. En soi, I’Esprit est insaisissable.
Il ne s’appréhende que rayonnant dans un corps.

La dualité n’est pas simplement entre la lettre et I’Esprit. Elle est entre
deux modes de réalité sensible qui représentent deux niveaux de la parole.
Boehme n’oppose pas seulement I’Esprit et le corps. L’opposition est entre
deux corps, I’'un qui offusque I’Esprit, I’autre qui I’exprime dans la lumigre.

Le théosophe retrouve dans la Bible la lettre du discours divin qui se
matérialise dans notre nature visible. La Bible et le livre de la nature se
recoupent. Les symboles contenus dans 1'Ecriture et ceux que nous livre le
spectacle de notre nature, sont les mémes. L'exemple le plus frappant est
celui du feu et de la lumiere. Lorsqu’il est écrit dans la Bible que Dieu est
un feu consumant, ce feu est bien celui qui se manifeste dans la nature. Il
en est de méme lorsque le texte biblique affirme que Dieu est la lumiere.
Pour le théosophe, la Bible parle de la nature. Dieu ne se révele que dans
la nature’. Hors de la nature, la Divinité reste un Absolu & jamais incon-
naissable, tel I’En-Soph, I'Infini des cabbalistes.

La parole de Dieu prend corps dans les deux mondes, 'un émané,
’autre créé. L’ame humaine comprend les deux natures. Elle est d’abord la
nature créée. Puis elle est, au moins en puissance, la nature éternelle. Sur
ces deux plans, que nous parlions de I’homme ou de la nature, c’est le
méme discours. Le corps visible de I’homme représente la nature créée®. 11
est la lettre du texte divin. Le corps de lumiere, qui est le fruit de la
seconde naissance, est la substance mystique de ce discours.

Voila donc les différents aspects d’un discours que nous appelons le
discours théosophique. Nous allons les préciser en les prenant dans 1’ordre
suivant: le discours sur la naissance de Dieu dans 1'dme. humaine, le
discours sur Dieu au niveau de la révélation supréme dans le cycle septé-
naire de la nature éternelle, le discours de Dieu dans les deux natures.

1. La naissance de Dieu dans [I’ame humaine

La théosophie de Bochme se présente comme une théologie inspirée.
Or, I’inspiration dont se réclame le théosophe, n’est pas un charisme occa-
sionnel. Si I’Esprit Saint anime son discours, c’est parce que Dieu s’est
établi en lui de maniere habituelle. L’expérience dont il se prévaut, est celle

de la seconde naissance’. L’homme nait 2 nouveau et en méme temps,

! De electione gratiae 9. 12.
8 Mysterium Magnum 2, 5.
2 Epistolae theosophicae 20, 19-27.



536 PIERRE DEGHAYE

Dieu nait en lui, ayant €lu domicile dans son dme transformée. Boehme
parle de cette double naissance.

Boehme écrit pour des lecteurs. Comment sera-t-il entendu?

En vérité, seuls les €élus qui auront le privilege de la méme naissance,
pourront percevoir réellement son propos. Les ames ne communiquent
parfaitement entre elles que si chacune est parvenue au niveau le plus élevé
de I’Etre. Alors elles se comprennent parce que toutes sont une méme
chair, un méme corps.

Tout homme qui nait de Dieu s’incarne dans une chair incorruptible,
absolument distincte de sa chair mortelle. Le corps de lumiere qu’il revét
représente la nature parfaite devenue la substance d’une dme’ humaine. Ce
corps glorieux est I’ame incarnée. Sa chair est la nature divine dont les €lus
sont rendus participants'’. L’Ame supérieure qui 1’habite, est la Sagesse.
C’est de cette nature divine devenue sa propre chair qu'émane la parole de
I’homme né de Dieu'!.

Cette parole est le Verbe divin réexprimé par 'homme. C’est dans la
nature divine dont elle jaillit, que se fonde la légitimité du discours
mystique, son objectivité et son universalité. Toutefols, pour la percevoir
lorsqu’elle est proférée par autrui, il faut I'avoir déja recue dans son propre
fond. La communication entre les ames ne peut étre que leur communion
selon la grace répanduc en chacune. La nature parfaite est la substance de
la grice.

L’ universalité du discours n’est effective qu’au niveau des ames renou-
velées. Autrement chacun n’exprime que lui-méme selon son moi dérisoire.
Il est incapable de dire la vérité parce qu’elle n’est pas en lui. Il n’émet
qu’une opinion. La vérité est une. Les opinions sont nécessairement contra-
dictoires.

Néanmoins Boehme s’adresse aussi a des créatures qui ne sont pas
encore régénérées. Pour elles, ses écrits ont une valeur d’éveil. En tout
homme, il y a la semence que la voix de Dieu a projetée dans le sein d’Eve
au paradis, apres la chute, et qui a levé dans le sein de Marie 12 Toutes les
ames sont appelées a la maternité de Marie. Dans I’ceuvre écrite du théo-
sophe, le verbe humain renouvelle la promesse donnée au paradis: la
semence de la femme écrasera la téte du serpent. Dans la Bible, cette
parole annonce la naissance de I’homme nouveau. Certes, la promesse n’est
que la lettre de la parole. Cependant, revivifiée par I’Esprit, la lettre éveille
les ames.

10 Selon 2 Pierre 1, 4; De triplici vita hominis 6, 97-98.
L Informatorium novissimorum (Von den letzten Zeiten) 11, par. 40.

12 Selon Genése 3, 5. Voir notre étude: «Marie dans I'ceuvre de Jacob Boehme»,
Cahiers de I'Université Saint-Jean de Jérusalem 6, Paris, Berg International, 1980,
p. 123.



LE DISCOURS THEOSOPHIQUE SELON JACOB BOEHME 537

Boehme annonce le royaume de Dieu dans la perspective de la fin du
temps qu’il croit proche. Or, I'aveénement du royaume de Dieu, c’est la
multiplication des conversions. Ce n’est pas une événement qui surviendrait
indépendamment des hommes. Il faut que chacun naisse a nouveau.
Boehme s’emploie a éveiller les ames pour provoquer ces naissances selon
I’Esprit de Dieu. Sa théologie mystique et son discours prophétique vont de
pair.

Boehme n’écrit pas seulement pour autrui. Son ceuvre est un mémorial
dans lequel il objective son expérience pour lui-méme'?. Suivant cette fina-
lité, son écriture prend une valeur d’absolu. Mais comment objectiver ce
qui se déroule dans le fond le plus secret de la personne? Pour reprendre la
propre expression de Boehme, comment écrire " Esprit'*?

Boehme affirme avoir recouvré ['usage de la langue primordiale que
possédait Adam et qui lui a permis de nommer les choses. Cette langue
s’est perdue. Cependant elle est redonnée a 1’homme qui nait d'en haut.
Bochme D'appelle la langue de la nature'. Bien entendu, il s’agit de la
nature divine, antérieure et transcendante a notre nature. Cette nature supé-
rieure est celle des anges. Selon son corps céleste, Adam était lui-méme un
ange. La langue de la nature qu’il parlait, était la langue des anges.

L’homme nouveau est 1’ange manifesté dans la personne du fidele.
Boehme s’identifie a cet homme nouveau qui parle la langue des anges.
Cependant il s’exprime en allemand, estimant que l'idiome de ses peres,
comme I’hébreu, est proche de la langue primordiale'®. En fait, Boehme se
borne a interpréter les mots allemands selon la connaissance que sa maitrise
de la langue primordiale est censée lui donner. Si cette langue céleste est
entendue, elle n’est pas effectivement reproduite.

En réalit¢, Boehme s’exprime dans une langue simplement humaine.
Son discours ne dépasse pas les limites du langage des hommes selon leur
nature sensible. Les hommes parlent suivant leur sensibilité. Or, ce qui
caractérise cette derniere, c’est I'alternance entre des qualités, des propri€tés
ou des états contraires: [’amertume et la douceur, 'affliction et la joie, la
lumiére et les ténebres, etc. En outre, pour Boehme, 1'intelligence de

3 Mysterium Magnum, Vorrede (préface), par. 10.

'Y Aurora 3, 25.

15 Epistolae theosophicae 4, 27; ibid. 28, 11; Mysterium Magnum 35, 47-48.
Voir Wolfgang KAYSER, «Bohmes Natursprache und ihre Grundlagen», dans
Euphorion 31, 1930, p. 521-562; Ernst BENzZ, «Zur metaphysischen Begriindung der
Sprache bei Jakob Bohme», ihid. 37, 1936, p. 340-357. L’étude de Wolfgang KAYSER
a €té traduite par Jean LAUNAY dans la revue Poétique, Paris, Seuil, 1972, XI,
p. 337-366, sous le titre; «La doctrine du langage naturel chez Boehme et ses
sources». Voir aussi Paul HANKAMER, Die Sprache, ihr Begriff und ihre Deutung im
16. und 17. Jahrhundert, Bonn, 1927.

'S Aurora 8, 73; Mysterium pansophicum 7, 6-10.



538 PIERRE DEGHAYE

I’homme ne s’exerce que par ses sens, a quelque niveau que ce soit: la
raison de 1’homme terrestre ne fait qu’un avec ses sens grossiers, alors que
I’esprit de I’homme nouveau se manifeste selon ses sens spirituels. Cette
différence de niveau ne doit pas nous échapper, mais il reste que chez
Boehme, c’est toujours la sensibilité qui commande le discours. En fin de
compte, I'intelligence, la sensibilité et le discours ne font qu’un.

Le Verbe de Dieu parle dans le fond de I’ame la langue de la nature.
Eclairé par ce discours, Boehme interpréte les mots allemands. Que fait-il
principalement? Il les coupe en deux. Par exemple, dans le mot Barmher-
zigkeit (miséricorde), 11 distingue entre un élément ténébreux (Barm) et un
autre lumineux (ferzigkeit)'’. Le procédé parait naif, mais il montre bien
que pour Boehme, la nature du langage se définit toujours suivant 1’alter-
nance des contraires. Et c’est 1’élément ténébreux qui vient d’abord. Pour le
théosophe, toujours les ténebres précedent la lumiere. Or, I’Etre ne se mani-
feste que sur le mode du discours. Avant de se révéler dans la lumicre,
I’Etre se voile de ténébres. Avant d’affirmer, le discours nie.

La nature parfaite, divine, est la substance méme de la miséricorde. Elle
est la grice qui-se fait chair dans I’homme nouveau. Or, méme a cette
hauteur, la dualité subsiste. Elle réegne dans toute la nature. Simplement, au
niveau de la nature accomplie, les ténebres sont cachées dans la lumiére,
comme la nuit sous le jour, alors qu’autrement, ¢’était la lumiere qui n’était
pas visible. La dualité demeure, c’est elle qui régit la nature comme le
discours. La nature, c’est le discours. C’est I’Etre qui s’exprime, qui est
d’abord caché, mais dont la finalité est de se manifester.

Les ténébres sont synonyme de discorde. Lorsque la lumiere reégne, la
nature est harmonicuse. C’est une autre nature qui est alors manifestée.
Néanmoins les qualités sensibles qui en forment la substance, sont les
mémes que précédemment. Simplement, au lieu de s’opposer, elles s unis-
sent en se tempérant mutuellement. Ainsi elles forment une totalité harmo-
nieuse '8,

Pour I'homme, la supréme connaissance, c’est la perception de cette
harmonie au sein de la nature parfaite dont lui-méme est devenu partici-
pant. Il n’y a pas de connaissance plus élevée. Dieu ne se révele pas en
dehors de la nature. Il n’y a pas non plus de discours qui la dépasse vala-
blement.

L’homme nouveau, c’est I’homme incarné selon la nature accomplie qui
est devenue sa propre chair. Son corps précieux est la source de la révéla-
tion, car il est habité par la Sagesse et le Verbe divin s’exprime dans sa
substance. Mais ce corps n’est pas seulement la source de la lumiére, il est
aussi 1’objet de la vision. L’élu voit son corps de lumiere. 1l n’entend pas

7" Aurora 8, 72-79.
18 Ibid. 8, 11-12.



LE DISCOURS THEOSOPHIQUE SELON JACOB BOEHME 539

seulement la voix qui parle dans sa chair. Il n’est pas seulement illuminé
grice a la vertu qui en émane. Il le contemple parce que toute la révélation
est en lui. Le corps nouveau ne représente pas seulement le Verbe qui parle
de lui. II est aussi le texte parlé. Il est le miroir dans lequel I’homme voit
Dieu .

La théosophie est une mystique de I’incarnation spirituelle. Dieu s’in-
carne en nous et nous nous incarnons en Dieu. L’avenement de Dieu dans
I’ame du fidele, c’est cette double incarnation. Il se traduit en termes de
sensibilité visuelle et auditive. Ainsi le théosophe, lorsqu’il suit la logique
de son systeme, ne dépasse pas les limites du discours humain.

Le théosophe n’évoque pas un attouchement qui se ferait dans la nuit,
le silence et l'inconnaissance. Il ne nous suggére pas un mystére qui se
situerait au-dela de toutes les i1mages, de toutes les formes, qui serait
proprement ineffable. Ce qui s’offre a la contemplation de I’homme renou-
velé, c’est un corps de lumiere qui est la parfaite image de Dieu. L’homme
s’incarne pour devenir cette image dans laquelle il lira lui-méme le texte de
la révélation.

Nous appelons la théosophie de Boehme une théologie mystique.
Cependant la contemplation ne se définit pas chez Boehme comme pour
Thérése d’Avila ou Jean de la Croix. La théosophie de Boehme ne saurait
davantage se confondre avec la mystique apophatique d’un Maitre Eckhart.
Elle est une théologie de I'image et du corps spirituel.

2. Le discours sur Dieu considéré antérieurement a la création

Nous parlons maintenant du discours sur Dieu antérieurement a sa nais-
sance dans 1’dme humaine. Dieu nait d’abord dans le cycle septénaire de la
nature éternelle. Mais que peut-on dire de la Divinité avant méme qu’elle
se soit engagée dans ce monde primordial?

Dieu ne se manifeste que dans la nature. Cependant Boehme souligne
que Dieu n’est pas la nature?’, pas plus que I’ame ne se confond avec le
corps dans lequel elle vient a I’existence. Des lors, le théosophe ne peut se
dispenser de dire comment il faut imaginer la Divinité hors de la nature,
c’est-a-dire avant de s’en revétir pour s’y manifester.

La Divinité hors de la nature, c’est la pure transcendance. Boehme ne
met absolument pas en cause cette transcendance qui est 1’Eternité parfaite,
sans commencement ni fin. Cependant elle est & jamais incogniscible®!.
C’est pourquoi elle échappe a notre discours. Elle n’a pas de nom. A

19 De signatura rerum 12, 13.
20 Apologia contra Balth. Tilken 1, par. 175.
2l De triplici vita hominis 4, 87.



540 PIERRE DEGHAYE

proprement parler, on ne peut pas |'appeler Dieu?’. La Divinité supréme ne
se manifeste pas. Pour Boechme, Dieu, c’est Dieu révélé. C'est la Divinité
qui se révele en acte, c’est-a-dire en accomplissant ses ceuvres, d’abord
dans le monde émané, puis dans la création. Le Dieu de Boehme ne se
révele que dans ses ceuvres. Mais en dehors de cette révélation, de cet
accomplissement, la Divinité n’est pas Dieu.

Boehme évoque de maniére lointaine la Divinité que les théologies
dogmatiques présentent comme le Dieu Un dont la solitude est absolue,
I’éternité parfaite, en laquelle il ne saurait y avoir de mouvement et qui est
supérieure a ses ceuvres, méme les plus €élevées. Or, ce Dieu dont les théo-
logiens font le sujet de leur enseignement est pour lui totalement inconnais-
sable.

Le discours humain trahit son impuissance lorsqu’il porte sur Dieu en
sol. Les attributs que les théologiens énoncent traditionnellement apparais-
sent dérisoires. Veut-on présenter la Divinit¢ supréme comme le Dieu Un,
son unicité est une solitude qui la rend incapable de se connaitre clle-
méme, faute de se communiquer a des étres pour se manifester en eux. Dit-
on qu’elle est immuable, son immobilité n’est qu’une absence de vie. L'Un
primordial n’est pas le Dieu vivant>’. Son silence est celui d’une Eternité
sans voix. La Divinité supréme n’est pas le Verbe qui parle®. Bref, celte
pure Déité n’est que néant>.

Lorsque Boehme parle du Néant, ce n’est pas a la maniére de Maitre
Eckhart®®, Sa théosophie ne se rattache pas a la tradition de la théologie
négative qui remonte au Pseudo-Denys. Cette derniere se fonde sur une
théologie positive qui la précéde. Avant d’étre le Néant, Dieu est I'Etre.
C’est parce qu’elle est une surabondance d’Etre que la DEité est évoquée
comme si elle €tait le Néant: aucun nom ne lui convient plus. Chez
Boehme, c’est le contraire. Le Rien, ¢’est ce qui n’est pas encore I'Etre et
qui ne le sera qu’au terme d’un cheminement. Tout le mouvement de 1’éco-
nomie divine va du Néant a I’Etre qui est I’'incarnation de Dieu dans ses
ceuvres. Chez Maitre Eckhart, c’est I'inverse: on passe de 1’Etre au Néant.

Bochme ne distingue pas entre les ceuvres de Dieu et la vie divine
considérée dans sa pure intimité. I1 n’y a de vraie vie divine que celle de
Dieu manifesté dans ses ceuvres. Et méme au niveau le plus élevé, les
ceuvres doivent étre dites extérieures, opera ad extra. En effet, des le

22 De incarnatione verbi I1, 1, 8-9.
B Ibid. 11, 4, 9.

* De triplici vita hominis 3, 21.
3 De signatura rerum 3,2.

% Voir notre étude: «Jacob Boehme ou de la difficulté du discours sur Dieu»,
Recherches de Science religieuse 67 (1979), p. 12-13.



LE DISCOURS THEOSOPHIQUE SELON JACOB BOEHME 541

moment ot la Divinité commence a se manifester, elle sort d’elle-méme*’.

Sa premiére effusion donne naissance a la nature éternelle.

C’est au tout premier mouvement de la Divinité en vue de sa manifesta-
tion que se rattache le vrai discours sur Dieu. Quelque chose va naitre en
quoi le Rien pourra se manifester®® afin d’étre connu et de se connaitre soi-
méme, puisque 1'Un sans mouvement ne se connait pas®’. En méme temps
que se formera ce quelque chose qui sera une demeure pour la Divinité,
Dieu va naitre lui-méme. La pure D¢ité n’est pas encore Dieu.

La premiere phase de I’émanation primordiale est négative. Elle mani-
feste I"attente de Dieu ressentie douloureusement comme son absence. La
Divinité inaccessible n’est plus évoquée selon un propos abstrait qui était
un faux discours. Elle est maintenant le Dieu caché, ¢’est-a-dire un Dieu
qui se refuse. Elle n’est plus une clarté idéale. Le Deus absconditus est une
transcendance ténébreuse et redoutable.

Dieu caché pour qui? La créature n’existe pas encore. Certes, mais
[’émanation primordiale n’a de sens qu’en vue de I’homme et de toute la
création qu’il représentera. Si la Divinité sort d’elle-méme, c’est a seule fin
d’¢tre connue de I’homme et de se connaitre en lui.

Le Deus absconditus s’identifie aux ténebres dont il se voile. La mani-
festation divine commence dans la nuit. Pour Boehme, les ténebres sont
synonymes d’épouvante. Les ténebres manifestées a la racine de la nature
¢ternelle sont 1'archétype de I'enfer. En ce tout premier commencement, la
Divinité se manifeste selon sa colére. Les ténebres sont I’expression de la
colére de Dieu, alors que la lumiere sera la forme visible de son amour. Le
Dieu caché, c’est le Dieu qui, se refusant a la créature, semble la vouer aux
peines éternelles.

Boehme a conscience de blasphémer en plagant les ténebres avant la
lumiere. N’est-ce pas le langage du diable qui donne la priorit¢ a son
royaume? Boehme s’accuse de parler comme Satan®’. Néanmoins il use
résolument de ce discours.

Boehme montre Dieu se révélant en acte, c’est-a-dire & mesure que ses
ceuvres s’accomplissent, d’abord dans le monde émané, ensuite dans le
monde créé. La vie divine s’exprime dans cet accomplissement. Elle se
manifeste donc selon un devenir, et non plus dans I'acte pur de la théologie
médiévale qui se concevait au-dela de tout changement, de tout mouve-
ment, de toute tension. La vie divine se révele suivant des aspects succes-
sifs représentés aux sept degrés de la nature éternelle.

T Sex puncta theosophica IV, 6, 7, Quaestiones theosophicae 1, par. 2.
. Mysterium pansophicum 11.

# Mysterium Magnum 3, 22.

N Aurora 23, 23.



542 PIERRE DEGHAYE

Certes, si les aspects de la vie divine sont d’abord révélés isolément
I’'un aprés 1’autre, ils apparaissent réunis au septieme degré du cycle septi-
forme. Alors le devenir cesse. Dans la plénitude finale, tous les degrés sont
simultanés. Cependant le discours théosophique exprime parfaitement cette
contemporanéité, car il se fonde sur la succession qu’il a décrite précédem-
ment. On réunit ce qu’on avait séparé tout d’abord. Ceci est la démarche
normale du discours humain.

Ce que le discours théosophique excelle a décrire, ce n’est pas une
perfection donnée a priori, c’est le mouvement dont elle est le terme. Par
contre, il est en défaut lorsque contre sa propre logique, il se porte sur le
souverain bien que les théologiens définissent selon sa pureté premiére.
Sous la plume de Boehme, la notion prétendument objective de ce Dieu des
théologies dogmatiques se vide de tout contenu. Il reste une entit€é vague
qui n’est pas plus le Dieu bon que le principe des ténebres, une Divinité
dont la clarté n’est pas la lumiere®!. Appliqué a la Divinité supréme, le
discours théosophique la réduit a une blancheur fantasmatique. I est
impropre parce qu’il outrepasse ses limites. Le seul Dieu dont le théosophe
puisse parler valablement est celui qui nait dans une ame.

Pour que Dieu ne reste pas le Dieu inconnu, il faut qu’il revéte une
dme. Le Dieu sur lequel discourent les théologiens, n’est qu’une Divinité
sans ame, une abstraction sans vie. Le Dieu des théologies dogmatiques
n’est pas le Dieu vivant.

3. Le discours de Dieu dans ses euvres

Le discours sur Dieu ne s’applique pertinemment qu’a un Dieu qui nait.
Or, la naissance de Dieu, c’est aussi le discours de Dieu. En naissant dans
une ame, Dieu s’exprime lui-méme selon son Verbe.

La pure Déité est I’Eternité sans voix. La Divinité qui s’engage dans le
cycle de la nature éternelle est le Verbe qui parle. Et la nature émanée est
elle-méme le Verbe proféré, formé*. La nature qui se forme, c’est le
souffle qui, sorti de la bouche de Dieu, prend la consistance de la parole.

C’est le Verbe locuteur qui forme la nature éternelle. Des le tout
premier commencement des ceuvres divines, Boehme 1’appelle verbum
fiar¥. Avant d’étre le démiurge de notre monde, ce Verbe ouvrier est
I"auteur de la nature éternelle. Au terme de son accomplissement, la nature
originelle est le monde des anges. Elle est le ciel habité par Dieu ou la

3 De incarnatione verbi II, 1, 8-9.
2 Clavis specialis; Mysterium Magnum 16, 27.
3 Ibid. 3, 8.



LE DISCOURS THEOSOPHIQUE SELON JACOB BOEHME 543

terre céleste. Le monde céleste de la nature éternelle est la parole formée,
fixée pour étre le séjour de I’Esprit.

Le Verbe est I'agent de la Sagesse divine. Il exécute le projet divin qui
est d’édifier le temple que Dieu pourra habiter. Puis, dans la consistance de
sa parole, le Verbe est lui-méme la demeure qu’il a batie. Il est la forme, le
corps dans lequel la Sagesse de Dieu rayonne. Cependant, tout en restant ce
corps, 1l se réexprime pour se faire 1’architecte d’une autre demeure, qui est
notre monde. D’une part, il crée ce monde. D’autre part, il s’identifie a lui:
il est le Verbe créé>*. Mais une fois encore il se réexprime, au sein méme
de ce monde dont il est le créateur et qui est 4 son image. La parole créée
s’énonce a nouveau, pour une seconde création. Elle recrée 1’homme en le
faisant naitre une seconde fois. Elle recrée le monde a la consommation du
temps. Alors notre nature cesse d’exister et la nature €ternelle est a
nouveau manifestée dans sa perfection.

La nature créée procede de la nature émanée. Elle en est le reflet, elle
est aussi 'enveloppe qui empéche de 1’appréhender véritablement. Elle est
la lettre qui donne 1’apparence de 1’Esprit, mais qui en méme temps nous le
dérobe. Elle est notre corps périssable qui est la signarure de I’ame™, mais
aussi sa prison. Pour que I’dme s’accomplisse, il faut que ce corps éclate et
que se crée un autre corps. Certes, notre corps périssable est voulu par Dieu
qui, md par son amour, nous appelle a 1’existence pour se manifester en
nous. Cependant il ne représente qu’un €tat transitoire de notre incarnation.
Il n’est pas notre vrai corps. De méme, la lettre de I’Ecriture est une
premiere incarnation du sens. Mais le texte doit étre réécrit. A travers la
lettre, le discours divin se renouvelle. C’est une forme nouvelle du discours
de Dieu que Boehme présente dans ses écrits. C’est le discours de la
consommation du temps, au terme de 1’histoire du monde et du devenir
individuel.

La premiére incarnation, celle qui produit les corps durs et compacts,
est symbolisée au niveau des archétypes dans la premiere phase de la
nature éternelle. La Divinité produit la nature pour se communiquer et sa
volonté est le fait de son amour. Cependant, pour engendrer I’Etre dans
lequel elle se manifestera, pour faire exister ce guelque chose a partir du
Rien de la pure transcendance, la Divinité aliene son Verbe. Selon son
amour, la Divinité veut s’épancher dans un monde a venir, mais pour que
ce monde soit, il faut un formidable resserrement dans I'Infini. La liquidité
originelle se fige, elle se durcit, elle s’opacifie. L’amour divin se traduit
tout d’abord par un effet contraire a sa finalité qui sera d’épanouir toutes
choses. L’amour veut faire briller la lumiere et il produit les téncbres. La

# Quaestiones theosophicae 6, 14; Christosophie (Der Weg zu Christo) VI, 3,
14,

25 Mysterium Magnum 19. 28.



544 PIERRE DEGHAYE

volonté manifestée par le Verbe est contradictoire. Il y a deux volontés
adverses, I'une qui durcit les corps, 'autre qui vise a les détruire pour s’en
libérer™.

La dualit¢ s’affirme donc des le tout premier commencement de la
manifestation divine. Elle est d’abord la Discorde universelle, synonyme de
ténebres. Puis, dans la deuxiéme phase de la nature éternelle, elle se résout
dans une consonance symbolisée par un corps de cristal qui est I'image de
la vie parfaite37. La cristal est une eau fixée dans un corps et qui néan-
moins s’épand%. De méme, la lumiere se communique tout en demeurant
dans son propre séjour. Le corps de cristal est un corps de lumiere.

Ce qui se résout sur le plan de la nature éternelle, c’est, par anticipa-
tion, le drame de 'ame et du corps. Les deux s’opposent, puis s’unissent.
Mais cette union ne se réalise que grace a un renouvellement total de 1'un
et de I"autre. C’est une dme compleétement transformée qui s’unit 2 un autre
corps, le premier étant aboli.

Ainsi nous avons une premiere incarnation dont le produit est une
nature enténébrée, puis une seconde grace a laquelle 1’Esprit s’unit pleine-
ment a un corps pour le faire resplendir. Le cheminement du Verbe de
Dieu s’accomplit suivant ces deux incarnations. Le discours divin obscurcit
le sens avant de I’élucider dans un corps qui sera un symbole de parfaite
transparence. La parole divine est une prison avant d’étre une demeure
ouverte de toute part et entierement lumineuse. Selon son Verbe, I'image de
Dieu est double. D’une part, le Verbe produit les ténébres. D autre part, il
manifeste I’amour et la lumiére.

Le discours de Dieu se déploie dans I’ame éternelle, puis il se répete
dans les dmes humaines. Tant que ces dmes ne seront pas renouvelées, le
Verbe n’engendrera en elles que l'image d’un Dieu qui ne sera qu’une
transcendance ténébreuse et qui ne leur inspirera que de la crainte. Ce Dieu
semblera les vouer a 'enfer. 11 s’identifiera au feu de la géhenne. Il sera le
feu consumant. Par contre, pour les dmes transformées, régénérées, Dieu
sera le vrai Dieu, le Dieu qui est ’amour et la lumiere.

L ambiguité du discours divin se traduit chez Boehme par la paraphrase
du psaume 18 selon la version de Luther: Dieu est saint avec les saints et
pervers avec les pervers. Tel qu’il se réexprime dans les étres, le Verbe
proféré est aussi bien le principe du mal, selon la colere, que le principe du

3% De triplici vita hominis 7, 43.

7 Le corps céleste d’Adam était un corps de cristal, voir De electione gratiae 5,
35, et De signatura rerum 11, 51,

3 Boehme utilise le symbole de la mer de cristal selon Apocalypse 4, 6, qu’il
applique aussi bien & la terre nouvelle, unissant ainsi les notions de fixité et de
fluidité, voir Mysterium Magnum 37, 55.



LE DISCOURS THEOSOPHIQUE SELON JACOB BOEHME 545

bien suivant la grice®®. Cest pourquoi la vraie gnose, c’est la connaissance
du bien et du mal. Non pas que Dieu, en lui-méme, soit le mal. Mais le
bien ne saurait se manifester sans le mal, pas plus que la joie sans 1’afflic-
tion.

La finalité du discours divin est de faire resplendir la lumiere. Cepen-
dant son économie veut que les ténebres précedent la lumiére. Le discours
de Dieu s’accommode au discours de I’homme qui doit le réexprimer.

Nous avons esquissé les trois aspects du discours théosophique:
discours sur la naissance de Dieu dans [’dme humaine, discours théologique
sur Dieu considéré antérieurement a la création, discours de Dieu dans ses
ceuvres. Finalement ces trois aspects se réduisent a deux: le discours de
Dieu et le discours de I’homme qui le réexprime.

Dans ces deux discours, il y a la méme alternance d’occultation et de
transparence du sens. On commence par ['opacité de la lettre. Puis le texte
est nouveau et il est transparent. Cependant la transparence est le propre
des corps. Elle n’est pas du tout I'immatérialit¢ de 1"Esprit pur. Pour autant
que Dieu se révele, sa pensée s’incarne. Toute la manifestation divine n’est
que I'incarnation du sens. Selon son déroulement exemplaire au niveau de
la nature éternelle, elle aboutit aux anges qui sont les pensées de Dieu
incarnées dans des corps de lumiére™.

L’incarnation de la pensée de Dieu se fait selon deux corps. Le premier
est négatif, il est un symbole de ténebres. Il sera détruit. Cependant il
renvoie a un autre corps dont il est le reflet. La réalité¢ se reporte non pas
sur une surnature qui serait absolument incorporelle, mais sur un autre
corps. Certes, entre les deux corps, il y a une rupture totale de niveau.
Néanmoins la finalité du discours est toujours d’objectiver une pensée dans
un corps.

Le discours de Dieu repris par le discours humain, c’est le souffle qui
€¢mane de la bouche divine. Ce souffle représente a la fois une volonté, une
pensée, une sensibilité. Il se coagule, et c’est ainsi que se forment toutes
choses, émanées ou créées*!. 11 se fige, puis il est @ nouveau la vie qui
jaillit et qui fait éclater la matiére solidifice. Mais a la consommation du
temps, il produit la chair d’un corps glorieux. La lumiere est elle-méme ce
corps. La Sagesse, ame de la lumiére*?, personnifie 1'Esprit qui reste trans-
cendant a sa manifestation, mais que le Verbe rend perceptible en lui

¥ psaumes 18, 27; De electione gratiae 6, 36-37.

O Quaestiones theosophicae 6, 5.
Mysterium Magnum 61, 45.

De electione gratiae 3, 21-22.

41
42



546 PIERRE DEGHAYE

donnant un corps. La nature parfaite est le corps de Dieu représenté par sa

Sagesse“.

Ce corps est le texte ultime de la révélation. Pour se manifester, Dieu
se donne un corps qui représente |’accomplissement de ses ceuvres. Le
corps de Dieu, c’est I’dme éternelle rendue pleinement visible. L’auteur de
ce corps, c’est le Verbe, exécuteur des ceuvres divines. Son dme surémi-
nente est la Sagesse.

La théosophie de Boehme est une mystique du corps spirituel. Le
discours théosophique est [’énonciation progressive de ce corps.

BIBLIOGRAPHIE SOMMAIRE EN LANGUE FRANCAISE

I. (Euvres de J. Boehme en traduction francaise

— L’Aurore naissante. Trad. Louis-Claude de Saint-Martin. Milano, Arché 1977.

— Des Trois Principes de ['Essence divine. Trad. L.-Cl. de Saint-Martin. Paris,
Editions d’Aujourd’hui 1985 (2 tomes).

— De la Triple Vie de I'Homme. Trad. L.-Cl. de Saint-Martin. Paris, Editions d”Au-
jourd’hui 1982,

— Les Quarante Questions sur ['Ame. Trad. L.-Cl. de Saint-Martin. Epilogue de
Bernard Gorceix. Paris, Arma Artis 1984,

— De I'Incarnation de Jésus-Christ. Trad, anonyme. Milano, Arché 1976.

— De la Base sublime des Six Points Théosophiques. Trad. L.-Cl. de Saint-Martin.
Cahiers de I’'Hermétisme: Jacob Bohme. Paris, Albin Michel 1977.

— Mysterium pansophicum. Trad. L.-Cl. de Saint-Martin. Ibid.

— De la Signature des Choses. Trad. avec supplément par Sédir. Milano, Arché
1975.

— Le Livre des Sacrements (De Testamentis Christi). Trad. Daniel Renaud.
Lausanne, Editions 1I’Age d’Homme 1984.

— Mysterium Magnum. Trad. S. Jankélévitch, avec deux ¢€tudes de Nicolas
Berdiaeff. Paris, Editions d’Aujourd’hui 1978 (4 t.).

— Les Epitres théosophiques. Trad. avec introduction par Bernard Gorceix.
Monaco, Editions du Rocher 1980.

— Clef ou Explication des divers points et termes principaux. Trad. anonyme.
Milano, Arché 1977.

— Confessions. Anthologie d’ceuvres traduites avec préface, notes et commentaires
par Alexis Klimov. Paris, Fayard 1973.

I1. Ouvrages en langue francaise sur Jacob Boehme

— KOYRE, Alexandre, La Philosophie de Jacob Boehme. Paris, Vrin 1971 (premiere
édition en 1929).

— BERDIAEFF, Nicolas, «Etudes sur Jacob Boehme». Dans: J. BOEHME, Mysterium
Magnum. Paris, Editions d’Aujourd’hui 1978.

43 Représentée par le pur élément, la nature parfaite est le corps de la Sagesse,
voir De tribus principiis 22, 25.



LE DISCOURS THEOSOPHIQUE SELON JACOB BOEHME 547

KAYSER, Wolfgang, «La doctrine du langage naturel chez Jacob Boehme»,
Poétique 11. Paris, Seuil 1972,

WEHR, Gerhard, DEGHAYE, Pierre, Jacob Bohme. Cahiers de 1’Hermétisme. Paris,
Albin Michel 1977 (deux études et une bibliographie).

DEGHAYE, Pierre, «La consommation du temps selon Jacob Boehme». Dans:
Apocalypse et sens de [I"Histoire. Cahiers de 1’Université Saint-Jean de Jérusalem
9. Paris, Berg international 1983.

DEGHAYE, Pierre, La naissance de Dieu ou La doctrine de Jacob Boehme. Paris,
Albin Michel 1985.

DEGHAYE, Pierre, «L’homme virginal selon Jacob Boehme». Dans: L’Androgyne.
Cahiers de I’'Hermétisme. Paris, Albin Michel 1986.






	Le discours théosophique selon Jacob Boehme

