Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 4

Artikel: L'herméneutique biblique et la recherche de la vérité religieuse
Autor: Theissen, Gerd

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381426

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 485-503

L’HERMENEUTIQUE BIBLIQUE
ET LA RECHERCHE DE LA VERITE RELIGIEUSE!

GERD THEISSEN

Résumé

L'article sollicite de I' herméneutique biblique qu’elle reprenne a nouveaux
frais la question de la vérité religieuse des textes. Il tente d expliciter cette
perspective en s'inspirant librement de trois théories philosophiques de la
vérité: la vérité comme correspondance, comme cohérence et comme
consensus. Sur cette base, I'auteur développe ensuite une conception évolu-
tionniste de la religion biblique, en abordant notamment les questions du
monisme et du dualisme, de la religion et de la science, de la religion
mystique et de la religion kérygmatique.

Des le début de I'exégése moderne, on s’est habitué a séparer la ques-
tion de la vérité de la question du sens historique d’un texte. L exégete est
obligé de s’ouvrir A tout ce que le texte veut dire — sans préjuger de sa
vérité ou non-vérité. Il suspend la question de la vérité?. Cette suspension
Ctait nécessaire pour rendre possible une exégése indépendante des dogmes
ecclésiastiques — pour découvrir, par exemple, le Jésus de [’histoire caché
sous le Jésus kérygmatique de I’Eglise. Tant que 1’Eglise croit posséder la

" Texte remanié d’une conférence donnée 2 la Faculté de théologie de
I'Université de Neuchétel le 3 novembre 1989, a Ioccasion de la remise d’un
doctorat honoris causa. Je remercie Pierre Magne et Pierre Biihler pour leur aide
dans la traduction.

* Cela est souligné avec une emphase rafraichissante dans les débuts de
Iexégese historico-critique. Ainsi I'exégete rationaliste L. 1. RUCKERT (1797-1871)
écrit dans la préface de son commentaire de 1'épitre aux Romains (Commentar iiber
die Briefe Pauli an die Romer, Leipzig, 1831, X): «Fiir ihn (c’est-a-dire pour
Pexégete) muss es gleichgiiltig sein, ob ein sittlicher Geist in seinen Briefen weht,
oder ein unsittlicher, ob seine Lehre heilsam ist, oder grundverderblich; denn er soll
nur darstellen, was er sagt, welcher Geist ihn belebt, welches seine Lehre ist.» (Cité
d’aprés: W. G. KUMMEL, Das Neue Testament. Geschichte der Erforschung seiner
Probleme, Freiburg/Miinchen, 19702, p. 131).



486 GERD THEISSEN

vérité, il est nécessaire de décharger 'exégese biblique du désir de ’Eglise
de vouloir faire confirmer la vérité dogmatique des textes.

Mais la situation a beaucoup changé. L’exégese historique n’est plus un
parti d’opposition, qui s’oppose aux dogmes. Elle est devenue un parti
gouvernemental. Dans la société et méme dans la plupart des Eglises, un
accord s’est €tabli, qui est le suivant: il faut comprendre les textes bibliques
de maniere historique, méme s’ils courent alors le risque de disparaitre dans
les distances du passé. D’autre part, la plupart des hommes ne croient plus
posséder la vérité religicuse. Quelques-uns la cherchent, et beaucoup ont
cessé de la chercher. En tout cas, la question de la vérité est ouverte.

Face a une telle situation pourtant, 1l est juste de dire que la suspension
de la question de la vérité ne fait plus avancer 1’exégese, mais 1’empéche
d’avancer. Car le sens des textes bibliques ne peut pas étre compris sans
qu’'on prenne en considération le fait que ces textes cherchent a présenter
une vérité pour vivre et mourir — une vé€rité qui concerne toute la réalité.
Lorsque I’exégete ne cherche plus cette vérité, les textes bibliques dispa-
raissent alors dans les archives du passé3. [ls ne provoquent plus les agnos-
tiques a se poser la question religieuse ni les croyants a formuler une
réponse a cette question.

C’est pourquoi 1’herméneutique biblique ne sera jamais seulement une
méthodologie pour comprendre le sens historique des textes, mais elle sera
aussi une recherche de leur vérité malgré la relativité historique et 1’anti-
quité des textes. Elle formule et examine les prétentions de validité
(Geltungsanspriiche) des textes et des convictions bibliques.

Ces convictions forment un ensemble de convictions théologiques (a
proprement parler), historiques et éthiques. Ces diverses convictions corres-
pondent aux différents aspects de la vérité religieuse.

Une conviction théologique est par exemple la foi en Dieu le créateur,
devant lequel chacun doit rendre compte. Lorsque nous cherchons la vérité
de telles convictions théologiques, nous posons la question de leur corres-
pondance a une réalité en dehors de ’homme.

* Une compréhension qui ne veut pas se contenter d’une lecture littéraire et
historique des textes bibliques, mais qui veut aussi saisir leur teneur religieuse, est
toujours guidée par le souci d’éclaircir la relation personnelle vécue a la chose
théologique dont les textes témoignent. Refuser la prétention & la vérité contenue
dans les textes ou s’abstenir consciemment d'un jugement sur eux contribue tout
aussi bien a un tel éclaircissement qu’une simple connivence avec les textes. A mon
avis, les moyens argumentatifs d’un tel éclaircissement sont livrés par la théorie de
la religion. On peut trouver un plaidoyer convaincant pour une telle herméneutique
biblique, qui prend au sérieux la teneur religieuse et théologique de la Bible a ’aide
de présupposés de la théorie de la religion, chez: R. MORGAN/J. BARTON, Biblical
Interpretation, Oxford, 1988, surtout pp. 269-296.



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VERITE RELIGIEUSE 487

Une conviction historique est par exemple la conviction que Jésus est
une personne historique et individuelle, mais enracinée dans une continuité
qui lie Israél et I’Eglise. Lorsque nous cherchons la vérité d’une telle
conviction historique, nous posons la question de ['identité du christianisme
avec ses racines historiques.

Une conviction éthique est par exemple la conviction qu’il faut franchir
des limites sociales a 1’aide de 1’amour. Lorsque nous examinons de telles
convictions éthiques, nous examinons 1’intégrit¢é morale de la foi chré-
tienne, pour nous demander si la foi correspond a une éthique universelle.

Dans ce qui suit, je voudrais en premier lieu montrer que ces trois
aspects de la vérité biblique peuvent étre discutés a 1’aide des trois théories
de la vérité; c’est-a-dire la théorie de la correspondance, la théorie de la
cohérence et la théorie du consensus — a condition qu’on reformule un peu

ces théories?.

En second lieu, je voudrais esquisser une conception évolutionniste de
la vérité biblique, afin d’intégrer ces différents aspects de la vérité. Je
confesse que la tiche de développer une telle théorie dépasse mes moyens.
Mais je crois aussi que la question de la vérité est la question décisive pour
la théologie. Il est donc préférable de faire naufrage en se confrontant a
cette question que de s’abstenir de la poser.

I. LA VERITE RELIGIEUSE A LA LUMIERE DES TROIS THEORIES
DE LA VERITE

1. La théorie de la correspondance

La conception classique de la vérité est celle de la théorie de la corres-
pondance: veritas est adaequatio intellectus ad rem; la vérité est 1’adéqua-
tion de la raison a la chose. Les apories de cette théorie sont connues. Nous
ne pouvons jamais quitter notre conscience pour comparer son contenu avec
la réalité extérieure. Nous pouvons seulement comparer des contenus a 1’in-
térieur de notre conscience — c¢’est-a-dire: nous pouvons juger de la cohé-
rence de nos conceptions et convictions. Malgré cela il nous faut distinguer
entre la correspondance avec la réalité extérieure et la cohérence intérieure.
En cas d’anticipation d’un événement A venir, cet événement est a consi-
dérer du point de vue de la présence extérieure. Il n’est pas encore arrivé, il
n’existe pas encore. Une comparaison entre nos attentes et les événements

* Les trois théories de la vérité esquissées et présupposées ici sont développées
clairement chez: W. HARLE, Systematische Philosophie. FEine FEinfiihrung fiir
Theologiestudenten, Miinchen, 1982, pp. 169-187. De maniére plus détaillée: L. B.
PUNTEL, Wahrheitstheorien in der neueren Philosophie (EdF 83), Darmstadt, 1983



488 GERD THEISSEN

eux-mémes est possible — & partir du moment ou ces événements arrivent et
entrent dans notre conscience. En ce qui concerne le passé€, nous sommes
au contraire limités a un examen de la cohérence des sources qui existent
déja. Parce que nous sommes des étres temporels, il nous faut distinguer
entre correspondance et cohérence, en tant qu’elles sont criteres de la
vérite.

Afin que nous puissions appliquer le critere de la correspondance aux
convictions religieuses, il nous faut le préciser selon les deux considérations
suivantes.

a) Les anticipations de I'homme ont une certaine force créatrice: elles
sont les présupposés qui permettent de découvrir la réalité et de 1'assimiler
a nos capacités subjectives. En conséquence, diverses anticipations concur-
rentes sont possibles — et chacune d’elles a le droit d’exister et permet
d’éclairer la réalité. Cette réalité peut se révéler — pour ainsi dire — de
facon diverse. La cohérence de nos anticipations ne doit pas nécessairement
tre totale, parce qu’il s’agit de modeles subjectifs d’assimilation.

b) Mais d’autre part la correspondance entre nos anticipations et la réalité
ne doit pas non plus étre totale. J'aimerais inviter le lecteur a une expé-
rience de pensée (ein Gedankenexperiment): imaginons qu'il n’y ait pas de
divergence entre nos convictions et la réalité¢ du dchors — nous ne pourrions
alors jamais distinguer entre réve et réalité. I nous manquerait une résis-
tance du dehors. L’idée de la vérité est celle de la correspondance entre nos
connaissances et la réalité, mais 'expérience de la vérité présuppose une
divergence entre connaissances et réalité: la vérité n’est accessible que par
la réduction de la divergence. Cette réduction nous fait sentir que nous
nous adaptons a une réalité extérieure.

Si nous retournons aux textes bibliques, la question est la suivante: est-
ce que ces textes contiennent des anticipations qui puissent Eclairer la
réalité, c’est-a-dire: contiennent-ils des modeles d’assimilation qui ont fait
leurs preuves? Et est-ce qu’ils contiennent des modeéles d’adaptation qui
puissent ouvrir & de nouvelles expériences?’

Sans doute, on ne peut pas examiner de cette maniére les convictions
spécifiques de la Bible, mais seulement les structures générales qui sous-
tendent les textes bibliques — ces structures que D. Ritschl appelle des

3 Dans son «introduction historique et systématique» A 'ouvrage Theologie als
Wissenschaft (ThB 43), Miinchen, 1971, p. 72, G. SAUTER décrit de la méme fagon la
tiche de la théologie: «Wie kann Theologie Wirklichkeit entdecken? Das bedeutet
vollzugsmiissig Sachverhalte beschreiben, die menschliche Erfahrung nicht bereits
vorbringt, sondern die Erfahrungen erschliessen und Erwartungen zu formulieren
erlauben.» Cf. aussi: Ch. LINK, «In welchem Sinne sind theologische Aussagen
wahr?», EvIh 42, 1982, pp. 518-540, en particulier p. 532.



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VERITE RELIGIEUSE 489

«axiomes implicites», qui organisent les phrases et les narrations dans ces
textes®. On pourrait aussi parler de convictions fondamentales. II s’agit de
structures qui reviennent dans la Bible

— dans des genres divers (p. ex. narration et argumentation);
— dans des sujets divers (p. ex. christologie, éthique, etc.);

— dans des régions historiques diverses (chez Paul, Jean, etc.).

Je choisis comme exemple ['axiome de la sagesse: Dieu a créé le
monde a 'aide de sa sagesse. C’est pourquoi le monde entier contient une
sagesse, une structure, une régularité étonnante.

Si nous envisageons cet axiome de la sagesse comme un modele d’assi-
milation et d’adaptation a la réalité, il ne nous faut pas croire que le monde
est totalement rationnel, plein de sagesse. Mais nous comprenons cet
axiome comme un impératif & chercher une telle rationalité et sagesse, un
impératif & découvrir autant de rationalité que possible — et nous compre-
nons cet axiome de la sagesse comme une promesse que nous trouverons
de la rationalité — peut-étre une rationalité limitée, mais néanmoins exis-
tante. Les axiomes implicites sont comme des lumieres qui éclairent la
réalité.

Jai choisi un exemple facile. Il n’est pas difficile de trouver des faits
confirmant ’axiome de la sagesse. La science moderne présuppose une
régularité trés étonnante de la nature: personne ne doute que les lois de la
nature ont ¢té valables en des temps reculés et seront encore valables dans
les temps a venir. L’axiome dépasse I’empirisme. Nous ne pouvons pas
faire la preuve que la nature a une régularité. Méme si, lors d’une expé-
rience, nous opérons dix fois la méme mesure, nous ne pouvons pas
prouver que les résultats seront nécessairement les mémes la onziéme fois.
Mais nous en sommes convaincus! Quoi qu’il en soit advenu dans I'his-
toire, 'axiome de la sagesse et de la régularité fonctionne comme un a
priori. 11 s’agit d’une adaptation a la réalité, avec succes.

Il 'y a d’autres axiomes bibliques qui ne sont pas aussi évidents. Je
pense ici a I'axiome de la suppléance, de la représentation (das Stellver-
tretungsaxiom) — une suppléance aussi bien de la souffrance que de la joie,
de l'autorité que de la faiblesse. A la lumiére de cet axiome biblique, on
peut découvrir une profonde solidarité avec tous les créatures souffrantes,
parce que toutes les souffrances ont une dimension de substitution et de
représentation. Selon la théorie de 1’évolution, tout ce qui a eu du succes
est basé sur les souffrances d’autres créatures. L’homme est la seule créa-

® Je reprends la théorie des «axiomes implicites» de D. RitscHL, «Die Erfahrung
der Wahrheit. Die Steuerung von Denken und Handeln durch implizite Axiome»,
dans: Konzepte, Miinchen, 1986, pp. 147-166.



490 GERD THEISSEN

ture qui a conscience de ce conflit entre différentes formes de la vie et qui
sent I'obligation de dépasser ce conflit.

Les textes bibliques et la fo1 biblique sont vraisemblablement basés sur
un petit nombre de tels axiomes’. Ils constituent un cadre d’anticipation,
qui nous adapte a la réalité et en méme temps nous permet d’assimiler cette
réalité. Les religions sont au fond des réseaux complexes d’axiomes que la
réalit¢ a selectionnés, parce qu’ils correspondent a quelques éléments
propres a cette réalité. Les croyants les intériorisent comme des structures
subjectives, comme des lunettes qui ouvrent sur la réalité. Ce sont ces
structures subjectives et historiques qui rendent possibles des expériences
de résonance — une résonance entre des structures subjectives et la réalité
ambiante, qui se fait sentir comme une émotion de bonheur, de fascination
et de respect. De telles expériences prennent une valeur religieuse — surtout
si ’homme les met en référence au systeme de la réalité en tant que totalité
ou les met en référence a une réalité ultime.

2. La théorie de la cohérence en lien avec la vérité historique

Seule I'anticipation d’expériences nouvelles permet I'expérience d’une
correspondance entre convictions et réalité. En ce qui concerne les expé-
riences du passé€, nous avons seulement la possibilité de juger de leur cohé-
rence. Nous n’avons jamais acces a la réalité passée sauf a travers des
sources littéraires et des sources matérielles. Il nous faut donc nous
contenter de comparer ces sources, pour voir si elles s’accordent. La vérité
historique est une vérité de cohérence.

7 A titre d’illustration, j’énumére — sans prétendre étre exhaustif et précis dans
la formulation — les principaux «axiomes implicites» ou «motifs fondamentaux» de
la religion chrétienne primitive:

1. Le motif de la création: tout est créé; tout pourrait aussi ne pas étre ou étre
autrement.

2. Le motif de la sagesse: toute réalité contient un ordre caché.

3. Le motif eschatologique: au milieu de ce monde commence un monde nouveau.

4. Le motif de la conversion: le monde nouveau exige de I’homme un changement
de comportement radical.

5. Le motif de la substitution: tout vit de maniere substitutive, soit au détriment
d’une autre vie, soit & son avantage.

6. Le motif de I’inversion des positions: ce qui est en haut doit étre et sera en bas,
ce qui est en bas doit étre et sera en haut.

7. Le motif de ’'agape: la solidarité entre les hommes inclut aussi ce qui est perdu
et I’ennemi.

8. Le motif de la justification: la légitimation ultime de |’existence est un don
radical.



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VERITE RELIGIEUSE 491

Il est vrai que la vérité historique des textes bibliques n’est qu’un
aspect de leur vérité religieuse. L’ historicité de quelques faits bibliques est
uniquement nécessaire pour fonder et certifier I’identité de la foi biblique.
Cette foi implique que les convictions fondamentales soient enracinées dans
une histoire concréte, ['histoire d’Israél et de Jésus et son mouvement. Mais
la discussion sur la vérité historique nous donne un modele qui permet de
transférer le critére, ce qui nous conduit a la reformulation suivante.

Si I'historien dispose de sources diverses qui s’accordent totalement,
ces sources perdent alors en regle générale leur valeur historique. Pourquoi?
Parce que leur cohérence indique vraisemblablement que ces sources sont
dépendantes les unes des autres. La source dépendante n’a pas plus de
valeur que la source originale. Autrement dit, [’historien a besoin de
sources indépendantes — avec quelques incohérences qui font la preuve de
I'indépendance de ces sources —, mais de sources qui, malgré leurs incohé-
rences et leurs contradictions, permettent une interprétation cohérente — une
interprétation en outre qui se présente d’un point de vue indépendant des
perspectives propres aux sources elles-mémes. Si 1’état des sources permet
une telle interprétation, nous sommes sirs alors que ces sources se réferent
a I’histoire et qu’elles ne sont pas de la fiction. La certitude historique est
par conséquent basée sur des incohérences interprétées comme signes de
cohérence. Car aucun auteur ne peut contrdler toutes les petites incohé-
rences entre les sources littéraires et archéologiques pour tromper la posté-
rité. Et les sources falsifiées se trahissent en régle générale par des petits
anachronismes, c’est-a-dire: par de petits traits incohérents dans le contexte
posé comme historique. C’est un paradoxe, mais la certitude que Jésus est
une personne historique est basée sur des incohérences des sources — mais
seulement dans la mesure oll on pourra esquisser une image cohérente de sa
prédication et de son activité en tant que totalité.

Transférons maintenant le critere de la cohérence, tel que nous 1'avons
reformulé, aux convictions théologiques au sens large (leur historicité n’en
est qu’un aspect limité). La question se pose de savoir s’il y a des expé-
riences de correspondance et de résonance qui soient indépendantes (c’est-
a-dire un peu incohérentes) et qui malgré cela permettent cependant une
interprétation cohérente du point de vue de I’ensemble.

En fait, je crois que de telles expériences existent. Je les a1 appelées des
expériences de résonance®:

— la résonance existentielle entre la conscience de la contingence de notre
vie et la contingence de 1’étre en tant que totalité;

8 Jai décrit ces «expériences de résonance» dans: Argumente fiir einen
kritischen Glauben oder: was hdlt der Religionskritik stand? (ThEh 202), Miinchen,
1988%, pp. 44ss.



492 GERD THEISSEN

— la résonance vitale — entre nous et toutes les créatures vivantes qui
appartiennent au méme courant de la vie biologique;

— la résonance intellectuelle entre les structures rationnelles de notre
cerveau et la sagesse intelligible du monde,

— et enfin la résonance herméneutique entre les hommes, résonance qui
s’accomplit dans 'amour.

Ces expériences sont tres différentes. Elles sont indépendantes. La réso-
nance que nous ressentons face a la nature est autre chose que la résonance
face a d’autres hommes. Mais toutes ces expériences ont un dénominateur

commun: elles présupposent toujours une correspondance entre des struc-

tures subjectives et une réalité en dehors de ’homme’. En outre, ces

diverses expériences de résonance permettent une interprétation intégra-
tive:'Y ¢’est par une longue évolution que se sont formées ces correspon-

® F. WAGNER, Was ist Religion? Studien zu ihrem Begriff und Thema in
Geschichte und Gegenwart, Giitersloh, 1986, pp. 543s., conteste fondamentalement
que les expériences de résonance que j'ai décrites puissent donner aux images et
symboles religieux une teneur empirique, puisqu’on ne peut pas savoir si le
saisissement caractéris€ comme résonance «est provoqué par un vis-a-vis réel ou
purement fictif» (p. 544). Pour démontrer que «les représentations développées sur
le sol de I'expérience religieuse de la fol ne reposent pas seulement sur des fictions,
on ne peut en appeler a cette méme expérience religieuse» (id.). Mes réflexions ne
sont pas touchées par cette objection, car je signale des recoupements avec
I’expérience non religieuse: I'expérience de la résonance nomologique, & savoir que
la réalité qui nous entoure est structurée par des régles et des lois, concorde avec
I’expérience des sciences naturelles. Mais d’un point de vue plus fondamental, il
faut dire que pour toutes les expériences du monde extérieur, nous dépendons
toujours de leur effet sur nous. La certitude — non démontrable strictement d’un
point de vue philosophique — de la réalité de ce monde extérieur se constitue par le
fait que nous I'expérimentons comme un «invariant» dans des situations variables, si
bien que nous pouvons «passer en compte» divers effets de ce monde extérieur sur
nous. C’est une telle «invariance» dans diverses expériences que j’ai voulu mettre en
évidence a 1’aide du concept des «expériences de résonance»: ces derniéres
confirment précisément par leur relative indépendance que la réalité qui nous entoure
présente des structures apparentées aux structures subjectives. Ces parentés
structurelles objectives peuvent étre saisies de maniere «religieuse» lorsqu’elles
provoquent un saisissement émotionnel profond. Je n’ai jamais contesté¢ que la
certitude de structures capables de résonance n’était pas encore la certitude de ce
qu’on nomme traditionnellement «Dieu». Il en allait pour moi de montrer dans les
images et symboles religieux une teneur en réalité qui soit indépendante de la
conception traditionnelle de Dieu, sans I’exclure par ailleurs. Ce qui est ici saisi par
’expérience est tout au plus le yvwotdv Tob Beod.

19 T ai présenté cette interprétation dans: Biblischer Glaube in evolutiondrer
Sicht, Miinchen, 1984, pp. 38ss. (en anglais: Biblical Faith. An Evolutionary
Approach, London, 1984, pp. 20ss.). Pour un bref résumé des théses principales:
«Evolutiondre Religionstheorie und biblische Hermeneutik», Wege zum Menschen
37, 1985, pp. 107-118.



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VERITE RELIGIEUSE 493

dances entre I’homme et la réalité. Notre cerveau dispose d’une rationalité
parce que la réalit€é environnante a sélectionné cette rationalité. Nos orga-
nismes ont un code de vie pareil & celui de toutes les autres créatures parce
que ce code a €té s€lectionné par l'univers, etc. Les expériences de réso-
nance sont une réaction de notre conscience, de nos connaissances,
émotions et motivations, au fait que nous sommes des étres vivants adaptés
a l'univers grace a ['activité sélectionnante de cet univers (nous discuterons
une exception plus tard). Parce que cette adaptation s’adresse a divers
aspects de '’homme, il y a des formes trés différentes de résonance; mais
parce que ces formes de résonance sont sélectionnées ensemble par le
méme univers, elles ne sont pas seulement adaptées a 1'univers mais elles
le sont aussi I'une a 'autre. Elles ont malgré leurs incohérences une cohé-
rence qui nous fait sentir leur vérité.

3. La théorie du consensus en lien avec la vérité éthique

La cohérence de nos convictions est de plus confirmée, si nous consta-
tons une «cohérence» des idées et des convictions chez plusieurs hommes —
autrement dit, si nous constatons un consensus. Le critere du consensus
n’est que le critere de la cohérence élargie a la communication entre
plusieurs hommes. En cela il n’est pas du tout un nouveau critere. Les
discours, dont le but est le consentement, ne disposent pas d’autres argu-
ments que de celui de la correspondance d’une conviction avec des expé-
riences attendues et de sa cohérence avec toutes les expériences passées.
Mais il y a une exception! En ce qui concerne les convictions éthiques, le
consensus est en soi-méme un argument, parce que les maximes éthiques
veulent rendre possible la vie commune. Des maximes éthiques qui ne sont
pas capables d’un consensus sont sans valeur.

Les apories du critere du consensus sont connues. Une minorité
déviante peut représenter |'attitude la plus éthique; la majorit€ peut étre
dans I’erreur. C’est pourquoi on a reformulé ce critere: le consensus qui est
le signe de la vérité est un consensus dont les conditions sont idéales. Tous
les participants ont les mémes chances, le méme accés aux informations,
ctc. Malheureusement ces conditions idéales n’existent nulle part. C’est
pourquoi il nous faut reformuler le critére encore une fois: sont préférables
des maximes éthiques dont la réalisation augmente les chances d’un
consensus ou les chances d’une réduction de la dissension. Il est vrai que
I'idée de la vérité est ici le consensus, mais il est vrai aussi que l'expé-
rience réelle de la vérité est la réduction de la dissension.

A T'aide de ce critere, nous sommes obligés d’examiner les convictions
¢thiques de la Bible. Des traditions comportant des préjudices et des
préjugés a I'égard des femmes, des juifs ou des homosexuels ne correspon-



494 GERD THEISSEN

dent pas a ce critere. Mais les plus importantes convictions €thiques seront
soumises a l'examen: 'axiome du changement de statut, [’axiome de
I’amour qui dépasse les limites sociales. De telles maximes augmenteront la
chance d’un consensus.

Est-il possible de transférer aussi ce critére du consensus aux convic-
tions théologiques au sens étroit? Face a la pluralité¢ des confessions bibli-
ques, face aux conflits des religions, face a la concurrence entre des reli-
gions et des convictions post-religieuses, il semble impossible de juger de
la vérité religieuse a 1'aide d’un consensus. Malgré cela la recherche de la
vérité exige l’espoir d’un consensus possible. Au lieu d’analyser le
probléme, je préfere développer une image mythique.

Imaginons que les hommes les plus savants sont rassemblés dans 1’aca-
démie céleste apres la fin de 'histoire. Ils ont la tiche de former un canon
¢ternel comprenant tous les textes valables et vrais. Voila une situation
communicative idéale: les préjugés éthiques sont dépassés, les conflits
terrestres éliminés. Je ne connais pas les décisions des savants, mais je suis
convaincu que les textes essentiels de la Bible appartiendront au canon
céleste. Et je suis slr aussi que d’autres textes seront cités par I’académie
céleste. Je devine qu’elle citera quelques phrases de Karl Marx, par
exemple. Avant tout je suis sir que les axiomes bibliques seront bien repré-
sentés par des textes.

Je devine que les discussions correspondront a quelques maximes €thi-
ques qui se trouvent dans la Bible, par exemple celle de renoncer a
défendre son statut.

Je devine que les savants constateront que les différentes confessions,
c’est-a-dire le catholicisme, le protestantisme, etc., ont souvent les mémes
axiomes, mais qu’elles les expriment de facon différente.

Je devine que les savants découvriront que les religions différentes
partagent parfois quelques axiomes communs, sans qu’elles le sachent.

Je donne un bref sommaire: il nous faut reformuler les trois critéres de
la vérité pour pouvoir les appliquer a la religion. La vérité est accessible
par la réduction des divergences, des incohérences et des dissensions. Nous
nous approchons ainsi d’une correspondance possible avec la réalité, d’une
cohérence entre nos convictions et d’un consensus entre les hommes.
Quoique le critére de la correspondance soit décisif, les autres criteres ont
néanmoins une fonction: en ce qui concerne la vérité historique, le critere
de la cohérence est constitutif; en ce qui concerne la validité des convic-
tions éthiques, ¢’est le consensus qui est fondamental.

C’est notre tache de développer une théologie qui maintienne 1’identité
chrétienne en correspondance avec la tradition biblique (c’est avant tout une
tache de la théologie historique), une théologie qui corresponde a la réalité
— c’est-a-dire a nos expériences futures, présentes et passées (c’est avant



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VERITE RELIGIEUSE 495

tout une tache systématique) et une théologie qui formule des maximes
€thiques qui soient capables d’aboutir & un consensus — une tiche cecumé-
nique et pratique. J’admets qu’il est plus facile d’exiger une telle théologie
que de la réaliser. C’est pourquoi je voudrais donner une bréve esquisse
d’une telle théologie — ou pour le dire mieux: je voudrais donner une
esquisse de mon réve d’une théologie, qui soit basée sur une théorie évolu-
tionniste de la religion.

I1. ESQUISSE D’UNE THEORIE DE LA RELIGION BIBLIQUE

Je commence par ’esquisse d’une théorie de la religion en général. A
mon avis les religions sont des systemes de signes'! en évolution, qui
s’adaptent a la réalité comme toute la vie s’adapte a la réalité'. Cette adap-
tation est un processus historique, progressant par des essais et des erreurs.
Au cours de ce processus, il y a des mutations créatrices, qui ouvrent de
nouvelles dimensions de la réalité. Ce sont les grandes révélations. Et il y a
aussi des erreurs horribles, qui se font surtout sentir par I'inhumanité de
leurs conséquences . Ces systemes de signes, que nous appelons des reli-
gions, ne sont pas du tout des systémes naturels, mais culturels et histori-
ques. Cela veut dire qu’ils survivent par tradition d’une génération a
Pautre: les croyants intériorisent les axiomes implicites au sein des

H L’interprétation de la religion comme «systeme de signes» s’inspire de: C.
GEERTZ, «Religion als kulturelles System» (angl. 1966), dans: Dichte Beschreibung,
Frankfurt a.M., 1983, pp. 44-95. Sa définition est la suivante: «Die Religion ist
(1) ein Symbolsystem, das darauf zielt, (2) starke, umfassende und dauerhafte
Stimmungen und Motivationen in den Menschen zu schaffen, (3) indem es
Vorstellungen einer allgemeinen  Seinsordnung formuliert und (4) diese
Vorstellungen mit einer solchen Aura von Faktivizitit umgibt, dass (5) die
Stimmungen und Motivationen vollig der Wirklichkeit zu entsprechen scheinen»
(p. 48). Ma définition de la religion ne diverge qu’en certains endroits: «les religions
sont des systtmes de signes évolutifs qui veulent conférer a des communautés
humaines la conscience d’une concordance avec une réalité ultime, en rapportant a
cette réalité derniere les cognitions, les émotions et les comportements de leurs
membres, les interprétant comme des réponses qu’ils lui donnent.» Il va sans dire
que, selon cette définition, I’expérience d’une résonance entre le sujet et la réalité
qui I’entoure est le but de toute religion.

12 Le fait que les systemes de symboles religieux sont de type adaptatif et que la
Vérité est une forme d’adaptation — adaequatio intellectus ad rem — a €té souligné
d’un point de vue vétérotestamentaire par H. P. Miiller. A mon avis, sa reprise de
catégories de la théorie de I’évolution dans 1’herméneutique biblique est une ceuvre
de pionnier. Cf. H. P. MULLER, «Mythos — Anpassung — Wahrheit. Vom Recht
mythischer Rede und deren Aufhebung», ZThK 80, 1983, pp. 1-25; «Mythos und
Kerygma», ZThK 83, 1986, pp. 405-435, «Mythos — Kerygma — Wahrheit. Zur
Hermeneutik einer biblischen Theologie», dans: H. P. MULLER (éd.), Was ist
Wahrheir?, Stuttgart/Berlin, 1989, pp. 53-67.



496 GERD THEISSEN

systemes de signes. Ces axiomes sont incarnés dans les narrations, les
mctaphores centrales et les rites d’une religion. Ces axiomes rendent possi-
bles des expériences religieuses, c’est-a-dire des expériences de résonance
avec la réalité. Ces axiomes rendent possibles aussi une interprétation cohé-
rente de I'€tre et un consensus entre ceux qui les partagent. Mais ces
systemes de signes sont toujours provoqués par une pression venant de la
réalité. Ils évoluent a cause de cette pression. Et ils doivent évoluer, parce
qu’ils promettent avant tout une vérité religieuse, c’est-a-dire une adapta-
tion existentielle a la réalité en tant que totalit¢ — une adaptation qui
concerne ’homme tout entier, ses connaissances, ses émotions et ses moti-
vations.

Par la suite, je voudrais poser trois questions, afin d’approfondir cette
esquisse condensée. Ces trois questions prennent leur départ dans nos trois
criteres de la veérité.

La premiere question concerne la vérité de la religion en tant que
correspondance avec la réalité. Nous faut-il nous imaginer cette réalité¢ de
facon moniste ou de fagon dualiste?

La seconde question concerne la cohérence respectivement l'incohé-
rence entre science et religion: quelle est la caractéristique propre de
I’adaptation religieuse a la réalité comparée a celle de la science?

La troisieme question concerne le consensus entre les religions: y a-t-il
un consensus possible entre une religion kérygmatique et une religion
mystique”

Ces trois questions ne sont pas indépendantes. Le monisme et la
mystique sont apparentés, de méme que le dualisme et la foi kérygmatique
sont liés. Et toutes deux — les religions mystique et kérygmatique — ouvrent
sur la réalité d’une maniere autre que la science. Nous commencons par la
question suivante:

1) La religion biblique se référe-t-elle a une réalité moniste ou dualiste?

Ce que j’ai dit jusqu’'ici reviendrait a interpréter les religions en tant
qu’interaction entre I’homme et la réalit¢ environnante. Une telle théorie
court le risque d’identifier Dieu avec la réalité en soi (Realitéit an sich). La
pensée évolutionniste semble préférer un monisme, ce qui est en contradic-
tion avec la conviction biblique selon laquelle Dieu est transcendant! Dieu
est le créateur souverain, toutes les autres choses, événements et formes de
la vie sont des créatures. Comment peut-on rendre justice a cette foi
biblique?

Il y a semblant de monisme lorsqu’on identifie les résultats des sciences
avec la réalité elle-méme. Si la réalité €tait comprise comme 1’ensemble des
objets des sciences, une théorie de la religion qui expliquerait la religion en



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VERITE RELIGIEUSE 497

tant qu’interaction entre I’homme et la réalité serait nécessairement réduc-
tionniste et moniste. Mais la théorie de la connaissance évolutionniste nous
enseigne que la reconstruction scientifique de la réalité n’est qu’un essai
tres développé d’adaptation cognitive (ou une adaptation de la connais-
sance) a la réalité elle-méme. Ce n’est pas la réalité elle-méme, mais son
apparition. Il y a au moins une différence entre cette apparition (c’est-a-dire
entre cette construction spécifiquement adaptée a nos compétences cogni-
tives et organiques) et la réalité ultime que personne ne connait.

On pourrait opposer a cela qu’il ne s’agit que d’un dualisme noétique.
La réalité elle-m€me est concue de facon moniste, parce que le dualisme
entre ['apparition et la réalité elle-méme dépend de notre connaissance
limitée de la réalité. La différence ne concernerait que le connu et I’in-
connu. Mais 1l nous faut prolonger notre pensé€e évolutionniste: 1’adaptation
cognitive a la réalité est seulement un mode d’adaptation. Le monde entier
est un processus d’adaptation a l'aide des variations accidentelles et d’une
sélection nécessaire — une évolution qui commence déja comme une évolu-
tion chimique, se continue en tant qu’évolution biologique et se transforme
en €volution culturelle. Deés le commencement de cette €volution, il y a
nécessairement une réalité qui s’adapte — et une autre réalité a laquelle tout
s’adapte. Cette autre réalité est inconnue. La réalité qui doit s’adapter, c¢’est
le «monde». La réalité a laquelle toutes les choses et tous les €vénements
doivent s’adapter, c’est «Dieu». C’est la une dualité qui n’est pas seulement
noétique mais ontique. Voila une différence entre la réalité ultime et la
réalité du monde, une différence entre le systeme de la réalité en tant que
totalité et les sous-systémes et €léments dont I’environnement déterminant

est le systeme tout entier ',

Cette réalité ultime nous a produits et créés. Elle nous maintient, et
nous sommes tout a fait dépendants d’elle. Tous les étres sont formés et se
sont développés dans un processus d’essai et d’erreur. La réalit€ ultime
sélectionne entre des variations et essais divers. Elle les adapte a elle-

B Les pensées esquissées ci-dessus ne constituent pas une preuve de Iexistence
de Dieu; il en va plutot de montrer un chemin pour penser «Dieu» dans une
conception globale évolutionniste de la réalité. Ces réflexions ne trouvent toute leur
force de conviction qu’a condition d’adopter deux prémisses: a) que 'on peut
prendre en considération le principe d’une réalité derniere et b) que I'on estime que
la théorie de I'évolution est un paradigme en mesure d’éclaircir la réalité comme
tout. En aucun cas on n'est obligé, en adoptant une conception du monde
évolutionniste, de reprendre le naturalisme réductionniste qui lui est souvent li€. — A
paraitre: U. LUKE, Evelutiondre Erkenninistheorie und Theologie. Ein Versuch,
voneinander zu lernen, Edition Universitas, Stuttgart, 1990. Si l'on considere
I’épistémologie évolutionniste comme un kantisme modifié du point de vue de la
biologie, on ne pourra pas sous-estimer sa signification pour la théologie. En effet,
c’est avec des catégories kantiennes que la théologie protestante a affronté pendant
tres longtemps le défi cognitif du monde moderne!



498 GERD THEISSEN

méme. Son jugement est dur et elle nous rencontre souvent de fagon
cruelle. Mais tous les organismes complexes — et toutes les formes adaptées
et compétentes d’€tre — sont son travail, sa création'*. Cette adaptation
prend des formes diverses. Cela nous conduit a la seconde question:

2) Quelle est la caractéristique propre de [adaptation religieuse

comparée a celle de la science?

L’homme cherche beaucoup de chemins pour remplir cette tiche qui
consiste a s’adapter a la réalité. Les sciences sont des adaptations a la
réalité a I’aide de moyens cognitifs. Mais cette forme scientifique d’adapta-
tion ne touche pas tout I’homme. La vérité religieuse est plus que cela:
c’est une adaptation a la réalité ultime avec toutes les forces, toutes les
compétences et toutes les capacités humaines. Autrement dit: de tout son
ceeur, de toute son dme, de toute sa pensée, et de toute sa force (Mc 12,
30). C’est une adaptation existentielle, une réponse totale.

La différence entre science et religion n’existerait-elle donc que dans le
sujet? Cela voudrait dire que les sciences correspondent a la méme réalité
de fagon cognitive — les religions le faisant, quant a elles, de fagon cogni-
tive et émotionnelle et en rapport avec une motivation. Ou bien la religion
ouvre-t-elle une nouvelle dimension de la réalité¢, une nouvelle réalité
objective que les sciences ne peuvent jamais envisager?

Il me faut ici introduire un axiome fondamental qui se trouve dans toutes
les religions, mais qui dépasse clairement les limites des sciences. Les
sciences peuvent développer la notion de systeme de la réalité en tant que
totalité — quoiqu’il s’agisse alors d’une notion-limite (Grenzbegriff). Mais
elles ne peuvent jamais constater que le systeme de la réalité en tant que tota-
lit¢ a une valeur, un sens ou une signification — et que tout ce que I’homme
réalise en tant que valeur et sens est une réponse a cette valeur. Il y a une
alternative a cette attitude religieuse, qui est trés impressionnante et authen-
tique: c’est I’expérience du monde en tant qu’ensemble sans valeur et sans
sens. Personne n’a introduit des valeurs et du sens dans le monde hormis
I’homme. C’est I’homme seul qui jette 1’étincelle du sens dans un univers
froid et indifférent. Il n’y a pas de sens qui précéde I’homme. Comparez, au
contraire, 1’attitude religieuse! Cette attitude religicuse est semblable a un
homme qui écoute une mélodie qu’il n’a pas créée — mais il continue cette

' Mon esquisse d’une théologie évolutionniste est redevable de beaucoup
d’impulsions & R. W. BURRHOE, Toward a Scientific Theology, Belfast/Dublin/
Ottawa, 1981. Cela vaut particulierement pour 1’idée que nous sommes des créatures

du systeme global de la réalité qui, par un processus sélectif, adapte & lui-méme
toutes les formes de I'étre et de la vie.



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VERITE RELIGIEUSE 499

mélodie pour la terminer. Il la fait varier. Tout ce qu’il produit est écho
d’une musique que 'univers contient. L’univers a jeté 1’étincelle du sens
dans son cceur . 11 répond. Et il est responsable de sa réponse.

L’homme est ainsi le premier des étres qui ne s’adapte plus inconsciem-
ment a la réalité¢ ultime en ayant a souffrir le processus d’essai et d’erreur.
Il s’adapte consciemment. Il répond. Autrement dit, il ne souffre plus de
I’adaptation a cause d’une sélection passive. Il sélectionne lui-méme entre
le bon et le mauvais, entre ce qui correspond au systéme de la réalité et ce
qui le contredit. Il s’adapte a la réalité ultime en développant des valeurs et
des normes.

A partir de la, ’adaptation au systeme de la réalité en tant que totalité
gagne une nouvelle qualité: elle est transformée en un processus qui est
semblable a un dialogue. L’homme donne une réponse a un appel. La rela-
tion entre lui et la réalité ultime se réalise sous la forme d’un événement de
parole. Sa réponse a cet appel, c’est la vérité ou la non-vérité de la vie
humaine.

Quelle est donc la caractéristique propre de [’adaptation religieuse
comparée a celle de la science? Toutes deux, la science et la religion, sont
des modes d’adaptation. Toutes deux sont capables de deviner une réalité
ultime sous la réalité¢ de I’empirisme.

Mais seule la religion fait sentir cette réalit¢ au-dela de I’empirisme
comme une valeur ultime, comme sacré, par rapport auquel toutes les
valeurs humaines ne sont que des essais de réponse. Mais il s’agit de
réponses tres diverses. I1 y a un pluralisme des réponses. Cela nous mene a
la troisieme question.

S

3) Est-il possible d'aboutir a@ un consensus entre les religions kérygmati-
ques et les religions mystiques?

Il n’y a pas la religion, il y a seulement des religions diverses. Elles
sont des modes différents de réponse a la réalité ultime.

15 L’image de «I’univers», qui allume dans le cceur humain I’étincelle du sens,
rejoint ’assurance du «sens» et de la «valeur» de I’étre, contenue dans toutes les
expériences de résonance. Effectivement, cette expérience est comme une
«révélation», qui subjugue I'étre humain et le transforme. De méme que nous ne
connaissons ’existence du monde extérieur que par son effet sur nous et que par
conséquent son acceptation présuppose toujours une part de confiance que ce qui se
manifeste n’est pas une illusion, le sens et la valeur du systtme global de la réalité
ne nous sont accessibles que par une manifestation contingente dans des expériences
de «disclosure». Comme la conviction de I'objectivité du monde extérieur, la
conviction de I’objectivité de ce sens exige une part de confiance. Concernant les
expériences de «disclosure», cf. I. T. RAMSEY, Religious Language. An Empirical
Placing of Theological Phrases, London, 1957.



500 GERD THEISSEN

Avant tout, il est possible de distinguer entre religions mystiques et reli-
gions kérygmatiques. Toutes deux distinguent la réalité, en tant qu’appari-
tion, de la réalité ultime. Mais le chemin de la mystique, ¢’est un chemin
vers l'intérieur, parce que les mystiques croient que nous sommes nous-
mémes une portion de la réalité ultime cachée sous la réalité de I'empi-
risme.

Par contre, les religions kérygmatiques confrontent [’homme avec la
réalité ultime en tant que réalité tout a fait extérieure, qui se fait sentir a
I’aide d’une parole qui s’oppose a I’homme. Est-il possible de trouver un
consensus entre ces deux formes de religion si diverses?

Malgré leurs différences, ce sont les mémes problémes qui provoquent
aussi bien I’expérience mystique que la parole kérygmatique. Il s’agit dans
les deux cas de surmonter les obstacles qui empéchent de fournir une
réponse adéquate a la réalité ultime. Ces obstacles sont, d’une part, la souf-
france et, d’autre part, la culpabilité¢ de I’'homme. Toutes deux causent une
distance profonde a I'égard de la réalité ultime.

La souffrance, c’est I'expérience passive de la sélection. La ou les €tres
vivants sont I’objet d’une sélection, ils sont touchés par la souffrance et par
la mort. Car la sélection n’est pas autre chose qu’une diminution des
chances de vivre et de survivre. La culpabilité, c¢’est I'expérience active de
la sélection, la sélection que nous accomplissons nous-mémes: 1’homme lui-
méme décide entre les possibilités d’augmenter et de diminuer les chances
de vivre et de survivre. Mais quelle que soit la facon dont il se décide, il
vit toujours au détriment des autres €tres vivants et des autres hommes. Il
se rend coupable, il se trompe, il fait naufrage. Il veut soutenir la vie, mais
il accomplit la mort.

Toutes deux, la religion kérygmatique et la religion mystique, offrent
une réponse a la souffrance et a la culpabilité. L’Evangile contient la révé-
lation selon laquelle la réalité ultime, au niveau de I’évolution culturelle,
change les principes d’évolution et d’adaptation. La réalit¢ ultime n’exige
plus une sélection entre des variations de la vie, mais elle exige la réduc-
tion de la sélection dure, laquelle opere a 1’aide de la souffrance et de la
mort. Elle sélectionne maintenant de facon anti-sélective'. Elle préfere les

16 Aprés coup, jai trouvé la détermination du christianisme comme
anti-sélection chez Nietzsche. Dans son essai sur Nietzsche, Th. Mann la décrit de la
maniére suivante: «Was er (c’est-a-dire Nietzsche) dem Christentum vor allem zum
Vorwurf macht, ist, dass es das Individuum zu solcher Wichtigkeit erhob, dass man
es nicht mehr opfern konnte. Aber, sagt er, die Gattung bestehe nur durch
Menschenopfer, und Christentum sei das Gegenprinzip gegen die Selektion.»
(Th. MaANN, «Nietzsches Philosophie im Lichte unserer Erfahrung», dans:
Gesammelte Werke, Band IX: Reden und Aufsiitze, Oldenburg, 1960, pp. 675-677 —
la citation est a la p. 697). Dans L'Antéchrist, Nietzsche caractérise en effet le
christianisme comme «religion de la pitié» (§ 7) et précise a cet égard: «Das



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VERITE RELIGIEUSE 501

hommes vaincus aux vainqueurs, les hommes coupables aux justes, les
hommes souffrants aux heureux. Elle offre une adaptation sans sélection,
une adaptation qui est pleinement un don et un présent. Le message de la
Bible est anti-sélectionniste: il contredit la souffrance due a la sélection
passive — et 1l contredit la culpabilité due a la sélection active. Le message
de la Bible promet rédemption a ceux qui sont perdus et justification aux
pécheurs.

Ce kérygme de la Bible est le contenu des narrations bibliques: Dieu
choisit un peuple qui est entré dans [’histoire par I'inscription du Pharaon
Merneptah, qui se glorifie d’avoir anéanti Isra€¢l. Mais plus exactement, ce
peuple perdu est le peuple élu. Le point culminant de cette contre-sélec-
tion'” est I’histoire de Jésus de Nazareth: le crucifié devient le maitre du
monde, le rédempteur de ceux qui sont perdus et le justificateur des
pécheurs. ‘

Mais ce message anti-sélectionniste n’est-il pas un corps étranger dans
I’évolutionnisme? N’est-ce pas une comete étrangere d’un autre monde?
Beaucoup me disent que ce que jappelle I’anti-sélectionnisme de 1’Evan-
gile, c’est-a-dire la protestation contre le principe de la sélection dure,
introduit un dualisme au sein d’un évolutionnisme moniste.

Mitleiden kreuzt im grossen ganzen das Gesetz der Entwicklung, welches das Gesetz
der Selektion ist. Es enthilt, was zum Untergang reif ist, es wehrt sich zugunsten der
Enterbten und Verurteilten des Lebens, es gibt durch die Fiille des Missratenen aller
Art, das es am Leben festhilt, dem Leben selbst einen diisteren und fragwiirdigen
Aspekt.» (cf. F. NIETZSCHE, Gotzenddmmerung. Der Antichrist. Dionysos-
Dithyramben. Ecce homo, Leipzig, 1928, p. 119).

'7 11 est important de souligner que le comportement anti-sélectif n’est pas une
caractéristique exclusive du Nouveau Testament. II se trouve déja dans 1'Ancien
Testament et prolonge des tendances humaines générales a la réduction de la
sélection. La spécificité du Nouveau Testament est marquée par les points suivants:

l. La foi chrétienne primitive non seulement intensifie et fait prendre conscience
de la réduction de la sélection comme d’une protestation anti-sélective, mais elle la
place au centre d’un univers de convictions religieuses; avec elle, on correspond a la
réalité derniére et on entre dans un «monde nouveau.

2. Plusieurs types de comportement anti-sélectif sont combinés entre eux:
Iinversion des positions des premiers et des derniers, l'extension de l'amour a
"amour des ennemis et A la «recherche de ce qui est perdu», la disposition a se
stigmatiser dans le martyre et 1’ascése, I'extension de la protestation anti-sélective
dans la sphére morale par la justification du pécheur. C’est pourquoi I’objection de
H. RAISANEN, Beyond New Testament Theology, London, 1990, p. 201s. note 20, qu’il
y a eu de amour avant le christianisme, n’atteint en rien mes réflexions dans
Biblischer Glaube in evolutiondrer Sicht. Evidemment, toute culture connait la
solidarité avec les faibles. J’ai méme souligné ce fait comme caractéristique de toute
culture humaine (pp. 70s.). Mais le christianisme dépasse ces tendances humaines
générales. Dans son univers de signes et d’images, le programme caché de toute
culture humaine devient conscient et s’intensifie. Le fait qu’il exprime par l1a une
dimension généralement humaine est pour moi un indice de sa vérité.



502 GERD THEISSEN

Mais je rappelle que 1’évolution connait des changements fondamen-
taux. L’évolution biologique se déroule contre le principe qui domine la
sphere abiotique! La vie est réduction d’entropie. L’évolution produit des
organismes de plus en plus complexes et invraisemblables — contre la loi
d’entropie, qui est suspendue partiellement. Pourquoi ne serait-il pas
possible que I’évolution culturelle opére elle aussi a 1’aide d’une réduction
de la sélection? Pourquoi ne serait-il pas imaginable que 1’homme soit en
chemin vers un royaume au-dela de la sélection dure?

Mais je voudrais attirer [’attention sur un fait plus fondamental, et nous
rencontrons ici une expérience presque mystique. J'ai dit que 1’adaptation a
la réalit€ ultime est le résultat d’un processus s€lectif. La réalité sélectionne
et choisit parmi les variations celles qui sont les plus adaptées. Cette adap-
tation rend possibles des expériences de résonance. Mais je doute que
toutes les formes de résonance soient un résultat de la sélection. Lorsque
nous ressentons la contingence de notre vie en correspondance avec la
contingence de la réalité en tant que totalité — et c’est 1a la résonance la
plus fondamentale et la plus globale —, cette contingence ne s’est pas déve-
loppée au cours de I’évolution. Le fait que quelque chose existe et que
cette chose n’existe pas du tout nécessairement, ce fait précéde chaque
évolution. Ce fait est tout aussi originel que 1’étre et le néant. Autrement
dit, la résonance existentielle, qui nous fait sentir la contingence du tout, est
une résonance préselective.

La mystique est a mon avis un chemin pour retrouver cette résonance,
pour se trouver une correspondance et bien plus encore, pour retrouver une
unité si fondamentale que rien ne peut I’ébranler. C’est une unité incondi-
tionnelle. Personne ne peut produire cette résonance, cette unité. Elle est
donnée. Personne ne peut se créer par soi-méme a partir du néant. A cet
égard, nous sommes tout a fait dépendants, réceptifs, c’est une résonance
avant tout ouvrage, toute action ou variation de 1’étre. C’est une résonance
préselective, indépendante d’une sélection entre des variations plus ou
moins adaptées a la réalité. Car le fait méme d’étre ne peut pas étre plus ou
moins adapté a quelque chose. C’est le fait le plus fondamental.

S’1l existe cette résonance présélective, on peut alors aussi imaginer
qu’il existe une résonance postsélective — au-dela de la sélection, pour ainsi
dire, un renouvellement de la résonance existentielle, un renouvellement de
la création a partir du néant. C’est exactement ce que I’Evangile nous dit:
en Jésus-Christ le croyant devient une nouvelle créature. La mystique en
Christ, c’est un renouvellement de 1'unité présélective au niveau post-
sélectif. La mystique en Christ nous donne une unité avec la réalité que
personne ne pourra jamais ébranler — ni la mort, ni la vie, ni la souffrance,
ni le péché, ni les choses présentes ni les choses a venir, ni les puissances,
ni la hauteur ni la profondeur, ni aucune autre créature (Rom 8, 38f).



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VERITE RELIGIEUSE 503

Toutes les religions sont un chemin de recherche de la vérité religieuse
de la vie — c’est-a-dire de la correspondance de I’homme avec la réalité
ultime. Toutes deux — les religions mystiques de I’Est et les religions
kérygmatiques de 1'Ouest — cherchent cette vérité. C’est I’Evangile biblique
qui offre cette vérité religieuse en tant que don. Dieu lui-méme se révele
comme vérité, car il offre sans conditions la correspondance avec lui dans
l’Evangilelg.

8 Si I'on interpréte toutes les formes de vérité comme des «relations de
correspondance» — correspondance entre le sujet et 1’objet, entre différents sujets et
entre différentes convictions —, on peut se demander s’il existe aussi une vérité
indépendante de la vérité des propositions, une vérité non seulement comme verité
noétique, mais comme vérité ontique: la vérité en tant que correspondance de 1'étre
tout entier. D’aprés saint Augustin, Dieu lui-méme est vérit¢ (De lib. arb. 11, 12.15).
W. PANNENBERG, Systematische Theologie I, Gottingen, 1988, pp. 62s., a renouvel€ a
partir de saint Augustin la pensée que Dieu lui-méme est la vérite.






	L'herméneutique biblique et la recherche de la vérité religieuse

