
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 4

Artikel: L'herméneutique biblique et la recherche de la vérité religieuse

Autor: Theissen, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381426

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 122 (1990). P. 485-503

L'HERMENEUTIQUE BIBLIQUE
ET LA RECHERCHE DE LA VÉRITÉ RELIGIEUSE1

Gerd Theissen

Résumé

L'article sollicite de f herméneutique biblique qu' elle reprenne à nouveaux
frais la question de la vérité religieuse des textes. Il tente d'expliciter cette

perspective en s'inspirant librement de trois théories philosophiques de la
vérité: la vérité comme correspondance, comme cohérence et comme
consensus. Sur cette base, f auteur développe ensuite une conception
évolutionniste de la religion biblique, en abordant notamment les questions du
monisme et du dualisme, de la religion et de la science, de la religion
mystique et de la religion kérygmatique.

Dès le début de l'exégèse moderne, on s'est habitué à séparer la question

de la vérité de la question du sens historique d'un texte. L'exègète est

obligé de s'ouvrir à tout ce que le texte veut dire - sans préjuger de sa

vérité ou non-vérité. Il suspend la question de la vérité Cette suspension
était nécessaire pour rendre possible une exégèse indépendante des dogmes
ecclésiastiques - pour découvrir, par exemple, le Jésus de l'histoire caché

sous le Jésus kérygmatique de l'Eglise. Tant que l'Eglise croit posséder la

Texte remanié d'une conférence donnée à la Faculté de théologie de
l'Université de Neuchâtel le 3 novembre 1989. à l'occasion de la remise d'un
doctorat honoris causa. Je remercie Pierre Magne et Pierre Biihler pour leur aide
dans la traduction.

Cela est souligné avec une emphase rafraîchissante dans les débuts de
l'exégèse historico-critique. Ainsi l'exègète rationaliste L. I. Rückert (1797-1871)
écrit dans la préface de son commentaire de l'épître aux Romains (Commentar über
die Briefe Pauli an die Römer, Leipzig, 1831, X): «Für ihn (c'est-à-dire pour
1 exégète) muss es gleichgültig sein, ob ein sittlicher Geist in seinen Briefen weht,
oder ein unsittlicher, ob seine Lehre heilsam ist, oder grundverderblich; denn er soll
nur darstellen, was er sagt, welcher Geist ihn belebt, welches seine Lehre ist.» (Cité
d après: W. G. Kümmel, Das Neue Testament. Geschichte der Erforschung seiner
Probleme, Freiburg/München, 19702, p. 131).



486 GERD THEISSEN

vérité, il est nécessaire de décharger l'exégèse biblique du désir de l'Eglise
de vouloir faire confirmer la vérité dogmatique des textes.

Mais la situation a beaucoup changé. L'exégèse historique n'est plus un

parti d'opposition, qui s'oppose aux dogmes. Elle est devenue un parti
gouvernemental. Dans la société et même dans la plupart des Eglises, un
accord s'est établi, qui est le suivant: il faut comprendre les textes bibliques
de manière historique, même s'ils courent alors le risque de disparaître dans

les distances du passé. D'autre part, la plupart des hommes ne croient plus
posséder la vérité religieuse. Quelques-uns la cherchent, et beaucoup ont
cessé de la chercher. En tout cas, la question de la vérité est ouverte.

Face à une telle situation pourtant, il est juste de dire que la suspension
de la question de la vérité ne fait plus avancer l'exégèse, mais l'empêche
d'avancer. Car le sens des textes bibliques ne peut pas être compris sans

qu'on prenne en considération le fait que ces textes cherchent à présenter
une vérité pour vivre et mourir - une vérité qui concerne toute la réalité.

Lorsque l'exègète ne cherche plus cette vérité, les textes bibliques
disparaissent alors dans les archives du passé3. Ils ne provoquent plus les agnostiques

à se poser la question religieuse ni les croyants à formuler une

réponse à cette question.

C'est pourquoi l'herméneutique biblique ne sera jamais seulement une

méthodologie pour comprendre le sens historique des textes, mais elle sera
aussi une recherche de leur vérité malgré la relativité historique et l'antiquité

des textes. Elle formule et examine les prétentions de validité
(Geltungsansprüche) des textes et des convictions bibliques.

Ces convictions forment un ensemble de convictions théologiques (à

proprement parler), historiques et éthiques. Ces diverses convictions
correspondent aux différents aspects de la vérité religieuse.

Une conviction théologique est par exemple la foi en Dieu le créateur,
devant lequel chacun doit rendre compte. Lorsque nous cherchons la vérité
de telles convictions théologiques, nous posons la question de leur
correspondance à une réalité en dehors de l'homme.

3 Une compréhension qui ne veut pas se contenter d'une lecture littéraire et

historique des textes bibliques, mais qui veut aussi saisir leur teneur religieuse, est

toujours guidée par le souci d'éclaircir la relation personnelle vécue à la chose

théologique dont les textes témoignent. Refuser la prétention à la vérité contenue
dans les textes ou s'abstenir consciemment d'un jugement sur eux contribue tout
aussi bien à un tel éclaircissement qu'une simple connivence avec les textes. A mon
avis, les moyens argumentatifs d'un tel éclaircissement sont livrés par la théorie de
la religion. On peut trouver un plaidoyer convaincant pour une telle herméneutique
biblique, qui prend au sérieux la teneur religieuse et théologique de la Bible à l'aide
de présupposés de la théorie de la religion, chez: R. Morgan/J. Barton, Biblical
Interpretation, Oxford, 1988, surtout pp. 269-296.



HERMÉNEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VÉRITÉ RELIGIEUSE 487

Une conviction historique est par exemple la conviction que Jésus est

une personne historique et individuelle, mais enracinée dans une continuité
qui lie Israël et l'Eglise. Lorsque nous cherchons la vérité d'une telle
conviction historique, nous posons la question de l'identité du christianisme
avec ses racines historiques.

Une conviction éthique est par exemple la conviction qu'il faut franchir
des limites sociales à l'aide de l'amour. Lorsque nous examinons de telles
convictions éthiques, nous examinons l'intégrité morale de la foi
chrétienne, pour nous demander si la foi correspond à une éthique universelle.

Dans ce qui suit, je voudrais en premier lieu montrer que ces trois

aspects de la vérité biblique peuvent être discutés à l'aide des trois théories
de la vérité; c'est-à-dire la théorie de la correspondance, la théorie de la
cohérence et la théorie du consensus - à condition qu'on reformule un peu
ces théories4.

En second lieu, je voudrais esquisser une conception évolutionniste de

la vérité biblique, afin d'intégrer ces différents aspects de la vérité. Je

confesse que la tâche de développer une telle théorie dépasse mes moyens.
Mais je crois aussi que la question de la vérité est la question décisive pour
la théologie. Il est donc préférable de faire naufrage en se confrontant à

cette question que de s'abstenir de la poser.

I. LA VERITE RELIGIEUSE A LA LUMIERE DES TROIS THEORIES
DE LA VÉRITÉ

1. La théorie de la correspondance

La conception classique de la vérité est celle de la théorie de la

correspondance: Veritas est adaequatio intellectus ad rem; la vérité est l'adéquation

de la raison à la chose. Les apories de cette théorie sont connues. Nous

ne pouvons jamais quitter notre conscience pour comparer son contenu avec
la réalité extérieure. Nous pouvons seulement comparer des contenus à

l'intérieur de notre conscience - c'est-à-dire: nous pouvons juger de la cohérence

de nos conceptions et convictions. Malgré cela il nous faut distinguer
entre la correspondance avec la réalité extérieure et la cohérence intérieure.
En cas d'anticipation d'un événement à venir, cet événement est à considérer

du point de vue de la présence extérieure. Il n'est pas encore arrivé, il
n'existe pas encore. Une comparaison entre nos attentes et les événements

Les trois théories de la vérité esquissées et présupposées ici sont développées
clairement chez: W. Harle. Systematische Philosophie. Eine Einführung für
Theologiestudenten, München. 1982. pp. 169-187. De manière plus détaillée: L. B.
Puntel, Wahrheitstheorien in der neueren Philosophie (EdF 83). Darmstadt. 19832.



488 GERD THEISSEN

eux-mêmes est possible - à partir du moment où ces événements arrivent et

entrent dans notre conscience. En ce qui concerne le passé, nous sommes

au contraire limités à un examen de la cohérence des sources qui existent

déjà. Parce que nous sommes des êtres temporels, il nous faut distinguer
entre correspondance et cohérence, en tant qu'elles sont critères de la

vérité.
Afin que nous puissions appliquer le critère de la correspondance aux

convictions religieuses, il nous faut le préciser selon les deux considérations
suivantes.

a) Les anticipations de l'homme ont une certaine force créatrice: elles

sont les présupposés qui permettent de découvrir la réalité et de l'assimiler
à nos capacités subjectives. En conséquence, diverses anticipations concurrentes

sont possibles - et chacune d'elles a le droit d'exister et permet
d'éclairer la réalité. Cette réalité peut se révéler - pour ainsi dire - de

façon diverse. La cohérence de nos anticipations ne doit pas nécessairement
être totale, parce qu'il s'agit de modèles subjectifs d'assimilation.

b) Mais d'autre part la correspondance entre nos anticipations et la réalité

ne doit pas non plus être totale. J'aimerais inviter le lecteur à une
expérience de pensée (ein Gedankenexperiment) : imaginons qu'il n'y ait pas de

divergence entre nos convictions et la réalité du dehors - nous ne pourrions
alors jamais distinguer entre rêve et réalité. Il nous manquerait une
résistance du dehors. L'idée de la vérité est celle de la correspondance entre nos

connaissances et la réalité, mais l'expérience de la vérité présuppose une

divergence entre connaissances et réalité: la vérité n'est accessible que par
la réduction de la divergence. Cette réduction nous fait sentir que nous

nous adaptons à une réalité extérieure.

Si nous retournons aux textes bibliques, la question est la suivante: est-

ce que ces textes contiennent des anticipations qui puissent éclairer la

réalité, c'est-à-dire: contiennent-ils des modèles d'assimilation qui ont fait
leurs preuves? Et est-ce qu'ils contiennent des modèles d'adaptation qui
puissent ouvrir à de nouvelles expériences?5

Sans doute, on ne peut pas examiner de cette manière les convictions
spécifiques de la Bible, mais seulement les structures générales qui sous-
tendent les textes bibliques - ces structures que D. Ritschl appelle des

5 Dans son «introduction historique ct systématique» à l'ouvrage Theologie als
Wissenschaft (ThB 43), München, 1971, p. 72. G. Sauter décrit de la même façon la
tâche de la théologie: «Wie kann Theologie Wirklichkeit entdecken? Das bedeutet
vollzugsmässig Sachverhalte beschreiben, die menschliche Erfahrung nicht bereits
vorbringt, sondern die Erfahrungen erschliessen und Erwartungen zu formulieren
erlauben.» Cf. aussi: Ch. Link. «In welchem Sinne sind theologische Aussagen
wahr?», EvTh 42, 1982. pp. 518-540, en particulier p. 532.



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VÉRITÉ RELIGIEUSE 489

«axiomes implicites», qui organisent les phrases et les narrations dans ces
textes6. On pourrait aussi parler de convictions fondamentales. Il s'agit de

structures qui reviennent dans la Bible

- dans des genres divers (p. ex. narration et argumentation);

- dans des sujets divers (p. ex. christologie. éthique, etc.):

- dans des régions historiques diverses (chez Paul, Jean, etc.).

Je choisis comme exemple l'axiome de la sagesse: Dieu a créé le

monde à l'aide de sa sagesse. C'est pourquoi le monde entier contient une

sagesse, une structure, une régularité étonnante.

Si nous envisageons cet axiome de la sagesse comme un modèle
d'assimilation et d'adaptation à la réalité, il ne nous faut pas croire que le monde
est totalement rationnel, plein de sagesse. Mais nous comprenons cet
axiome comme un impératif à chercher une telle rationalité et sagesse, un

impératif à découvrir autant de rationalité que possible - et nous comprenons

cet axiome de la sagesse comme une promesse que nous trouverons
de la rationalité - peut-être une rationalité limitée, mais néanmoins
existante. Les axiomes implicites sont comme des lumières qui éclairent la

réalité.

J'ai choisi un exemple facile. Il n'est pas difficile de trouver des faits
confirmant l'axiome de la sagesse. La science moderne présuppose une

régularité très étonnante de la nature: personne ne doute que les lois de la

nature ont été valables en des temps reculés et seront encore valables dans

les temps à venir. L'axiome dépasse l'empirisme. Nous ne pouvons pas
faire la preuve que la nature a une régularité. Même si. lors d'une
expérience, nous opérons dix fois la même mesure, nous ne pouvons pas

prouver que les résultats seront nécessairement les mêmes la onzième fois.
Mais nous en sommes convaincus! Quoi qu'il en soit advenu dans l'histoire,

l'axiome de la sagesse et de la régularité fonctionne comme un a

priori. Il s'agit d'une adaptation à la réalité, avec succès.

Il y a d'autres axiomes bibliques qui ne sont pas aussi évidents. Je

pense ici à l'axiome de la suppléance, de la représentation (das
Stellvertretungsaxiom) - une suppléance aussi bien de la souffrance que de la joie,
de l'autorité que de la faiblesse. A la lumière de cet axiome biblique, on

peut découvrir une profonde solidarité avec tous les créatures souffrantes,

parce que toutes les souffrances ont une dimension de substitution et de

représentation. Selon la théorie de l'évolution, tout ce qui a eu du succès

est basé sur les souffrances d'autres créatures. L'homme est la seule créa-

6 Je reprends la théorie des «axiomes implicites» de D. Ritschl. «Die Erfahrung
der Wahrheit. Die Steuerung von Denken und Handeln durch implizite Axiome»,
dans: Konzepte, München, 1986, pp. 147-166.



490 GERD THEISSEN

ture qui a conscience de ce conflit entre différentes formes de la vie et qui
sent l'obligation de dépasser ce conflit.

Les textes bibliques et la foi biblique sont vraisemblablement basés sur
un petit nombre de tels axiomes7. Ils constituent un cadre d'anticipation,
qui nous adapte à la réalité et en même temps nous permet d'assimiler cette
réalité. Les religions sont au fond des réseaux complexes d'axiomes que la

réalité a sélectionnés, parce qu'ils correspondent à quelques éléments

propres à cette réalité. Les croyants les intériorisent comme des structures
subjectives, comme des lunettes qui ouvrent sur la réalité. Ce sont ces

structures subjectives et historiques qui rendent possibles des expériences
de résonance - une résonance entre des structures subjectives et la réalité
ambiante, qui se fait sentir comme une émotion de bonheur, de fascination
et de respect. De telles expériences prennent une valeur religieuse - surtout
si l'homme les met en référence au système de la réalité en tant que totalité
ou les met en référence à une réalité ultime.

2. La théorie de la cohérence en lien avec la vérité historique

Seule l'anticipation d'expériences nouvelles permet l'expérience d'une

correspondance entre convictions et réalité. En ce qui concerne les
expériences du passé, nous avons seulement la possibilité de juger de leur
cohérence. Nous n'avons jamais accès à la réalité passée sauf à travers des

sources littéraires et des sources matérielles. Il nous faut donc nous
contenter de comparer ces sources, pour voir si elles s'accordent. La vérité

historique est une vérité de cohérence.

7 A titre d'illustration, j'énumère - sans prétendre être exhaustif et précis dans
la formulation - les principaux «axiomes implicites» ou «motifs fondamentaux» de

la religion chrétienne primitive:
1. Le motif de la création: tout est créé; tout pourrait aussi ne pas être ou être

autrement.
2. Le motif de la sagesse: toute réalité contient un ordre caché.
3. Le motif eschatologique: au milieu de ce monde commence un monde nouveau.
4. Le motif de la conversion: le monde nouveau exige de l'homme un changement

de comportement radical.
5. Le motif de la substitution: tout vit de manière substitutive, soit au détriment

d'une autre vie, soit à son avantage.
6. Le motif de l'inversion des positions: ce qui est en haut doit être et sera en bas.

ce qui est en bas doit être et sera en haut.
7. Le motif de l'agape: la solidarité entre les hommes inclut aussi ce qui est perdu

et l'ennemi.
8. Le motif de la justification: la légitimation ultime de l'existence est un don

radical.



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VERITE RELIGIEUSE 491

Il est vrai que la vérité historique des textes bibliques n'est qu'un
aspect de leur vérité religieuse. L'historicité de quelques faits bibliques est

uniquement nécessaire pour fonder et certifier l'identité de la foi biblique.
Cette foi implique que les convictions fondamentales soient enracinées dans

une histoire concrète, l'histoire d'Israël et de Jésus et son mouvement. Mais
la discussion sur la vérité historique nous donne un modèle qui permet de

transférer le critère, ce qui nous conduit à la reformulation suivante.

Si l'historien dispose de sources diverses qui s'accordent totalement,
ces sources perdent alors en règle générale leur valeur historique. Pourquoi?
Parce que leur cohérence indique vraisemblablement que ces sources sont

dépendantes les unes des autres. La source dépendante n'a pas plus de

valeur que la source originale. Autrement dit, l'historien a besoin de

sources indépendantes - avec quelques incohérences qui font la preuve de

l'indépendance de ces sources -, mais de sources qui, malgré leurs incohérences

et leurs contradictions, permettent une interprétation cohérente - une

interprétation en outre qui se présente d'un point de vue indépendant des

perspectives propres aux sources elles-mêmes. Si l'état des sources permet
une telle interprétation, nous sommes sûrs alors que ces sources se réfèrent
à l'histoire et qu'elles ne sont pas de la fiction. La certitude historique est

par conséquent basée sur des incohérences interprétées comme signes de

cohérence. Car aucun auteur ne peut contrôler toutes les petites incohérences

entre les sources littéraires et archéologiques pour tromper la postérité.

Et les sources falsifiées se trahissent en règle générale par des petits
anachronismes, c'est-à-dire: par de petits traits incohérents dans le contexte
posé comme historique. C'est un paradoxe, mais la certitude que Jésus est

une personne historique est basée sur des incohérences des sources - mais
seulement dans la mesure où on pourra esquisser une image cohérente de sa

prédication et de son activité en tant que totalité.

Transférons maintenant le critère de la cohérence, tel que nous l'avons
reformulé, aux convictions théologiques au sens large (leur historicité n'en
est qu'un aspect limité). La question se pose de savoir s'il y a des

expériences de correspondance et de résonance qui soient indépendantes (c'est-
à-dire un peu incohérentes) et qui malgré cela permettent cependant une

interprétation cohérente du point de vue de l'ensemble.

En fait, je crois que de telles expériences existent. Je les ai appelées des

expériences de résonance8:

- la résonance existentielle entre la conscience de la contingence de notre
vie et la contingence de l'être en tant que totalité;VI

8 J'ai décrit ces «expériences de résonance» dans: Argumente für einen
kritischen Glauben oder: was hält der Reliçionskritik stand? (ThEh 202), München,
1988\ pp. 44ss.



492 GERD THEISSEN

- la résonance vitale - entre nous et toutes les créatures vivantes qui
appartiennent au même courant de la vie biologique;

- la résonance intellectuelle entre les structures rationnelles de notre
cerveau et la sagesse intelligible du monde,

- ct enfin la résonance herméneutique entre les hommes, résonance qui
s'accomplit dans l'amour.

Ces expériences sont très différentes. Elles sont indépendantes. La
résonance que nous ressentons face à la nature est autre chose que la résonance
face à d'autres hommes. Mais toutes ces expériences ont un dénominateur
commun: elles présupposent toujours une correspondance entre des structures

subjectives et une réalité en dehors de l'homme9. En outre, ces
diverses expériences de résonance permettent une interprétation integrative:

c'est par une longue évolution que se sont formées ces correspon-

F. Wagner. Was ist Religion? Studien zu ihrem Begriff und Thema in
Geschichte und Gegenwart, Gütersloh. 1986, pp. 543s., conteste fondamentalement

que les expériences de résonance que j'ai décrites puissent donner aux images et

symboles religieux une teneur empirique, puisqu'on ne peut pas savoir si le

saisissement caractérisé comme résonance «est provoqué par un vis-à-vis réel ou
purement fictif» (p. 544). Pour démontrer que «les représentations développées sur
le sol de l'expérience religieuse de la foi ne reposent pas seulement sur des fictions,
on ne peut en appeler à cette même expérience religieuse» (id.). Mes réflexions ne
sont pas touchées par cette objection, car je signale des recoupements avec
l'expérience non religieuse: l'expérience de la résonance nomologique, à savoir que
la réalité qui nous entoure est structurée par des règles et des lois, concorde avec
l'expérience des sciences naturelles. Mais d'un point de vue plus fondamental, il
faut dire que pour toutes les expériences du monde extérieur, nous dépendons
toujours de leur effet sur nous. La certitude - non démontrable strictement d'un
point de vue philosophique - de la réalité de ce monde extérieur se constitue par le
fait que nous l'expérimentons comme un «invariant» dans des situations variables, si

bien que nous pouvons «passer en compte» divers effets de ce monde extérieur sur
nous. C'est une telle «invariance» dans diverses expériences que j'ai voulu mettre en
évidence à l'aide du concept des «expériences de résonance»: ces dernières
confirment précisément par leur relative indépendance que la réalité qui nous entoure
présente des structures apparentées aux structures subjectives. Ces parentés
structurelles objectives peuvent être saisies de manière «religieuse» lorsqu'elles
provoquent un saisissement émotionnel profond. Je n'ai jamais contesté que la
certitude de structures capables de résonance n'était pas encore la certitude de ce

qu'on nomme traditionnellement «Dieu». II en allait pour moi de montrer dans les

images et symboles religieux une teneur en réalité qui soit indépendante de la

conception traditionnelle de Dieu, sans l'exclure par ailleurs. Ce qui est ici saisi par
l'expérience est tout au plus le yvœoTOv toû Oeoû.

J'ai présenté cette interprétation dans: Biblischer Glaube in evolutionärer
Sieht. München. 1984, pp. 38ss. (en anglais: Biblical Faith. An Evolutionary
Approach, London, 1984, pp. 20ss.). Pour un bref résumé des thèses principales:
«Evolutionäre Religionstheone und biblische Hermeneutik», Wege zum Menschen
37, 1985, pp. 107-118.



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VÉRITÉ RELIGIEUSE 493

dances entre l'homme et la réalité. Notre cerveau dispose d'une rationalité

parce que la réalité environnante a sélectionné cette rationalité. Nos
organismes ont un code de vie pareil à celui de toutes les autres créatures parce
que ce code a été sélectionné par l'univers, etc. Les expériences de

résonance sont une réaction de notre conscience, de nos connaissances,
émotions et motivations, au fait que nous sommes des êtres vivants adaptés
à l'univers grâce à l'activité sélectionnante de cet univers (nous discuterons
une exception plus tard). Parce que cette adaptation s'adresse à divers

aspects de l'homme, il y a des formes très différentes de résonance; mais

parce que ces formes de résonance sont sélectionnées ensemble par le

même univers, elles ne sont pas seulement adaptées à l'univers mais elles
le sont aussi l'une à l'autre. Elles ont malgré leurs incohérences une cohérence

qui nous fait sentir leur vérité.

3. La théorie du consensus en lien avec la vérité éthique

La cohérence de nos convictions est de plus confirmée, si nous constatons

une «cohérence» des idées et des convictions chez plusieurs hommes -
autrement dit. si nous constatons un consensus. Le critère du consensus
n'est que le critère de la cohérence élargie à la communication entre

plusieurs hommes. En cela il n'est pas du tout un nouveau critère. Les

discours, dont le but est le consentement, ne disposent pas d'autres
arguments que de celui de la correspondance d'une conviction avec des
expériences attendues et de sa cohérence avec toutes les expériences passées.

Mais il y a une exception! En ce qui concerne les convictions éthiques, le

consensus est en soi-même un argument, parce que les maximes éthiques
veulent rendre possible la vie commune. Des maximes éthiques qui ne sont

pas capables d'un consensus sont sans valeur.

Les apories du critère du consensus sont connues. Une minorité
déviante peut représenter l'attitude la plus éthique; la majorité peut être

dans l'erreur. C'est pourquoi on a reformulé ce critère: le consensus qui est
le signe de la vérité est un consensus dont les conditions sont idéales. Tous
les participants ont les mêmes chances, le même accès aux informations,
etc. Malheureusement ces conditions idéales n'existent nulle part. C'est

pourquoi il nous faut reformuler le critère encore une fois: sont préférables
des maximes éthiques dont la réalisation augmente les chances d'un
consensus ou les chances d'une réduction de la dissension. Il est vrai que
l'idée de la vérité est ici le consensus, mais il est vrai aussi que l'expérience

réelle de la vérité est la réduction de la dissension.

A l'aide de ce critère, nous sommes obligés d'examiner les convictions
éthiques de la Bible. Des traditions comportant des préjudices et des

préjugés à l'égard des femmes, des juifs ou des homosexuels ne correspon-



494 GERD THEISSEN

dent pas à ce critère. Mais les plus importantes convictions éthiques seront
soumises à l'examen: l'axiome du changement de statut, l'axiome de

l'amour qui dépasse les limites sociales. De telles maximes augmenteront la
chance d'un consensus.

Est-il possible de transférer aussi ce critère du consensus aux convictions

théologiques au sens étroit? Face à la pluralité des confessions bibliques,

face aux conflits des religions, face à la concurrence entre des

religions et des convictions post-religieuses, il semble impossible de juger de

la vérité religieuse à l'aide d'un consensus. Malgré cela la recherche de la

vérité exige l'espoir d'un consensus possible. Au lieu d'analyser le

problème, je préfère développer une image mythique.

Imaginons que les hommes les plus savants sont rassemblés dans
l'académie céleste après la fin de l'histoire. Ils ont la tâche de former un canon
éternel comprenant tous les textes valables et vrais. Voilà une situation
communicative idéale: les préjugés éthiques sont dépassés, les conflits
terrestres éliminés. Je ne connais pas les décisions des savants, mais je suis

convaincu que les textes essentiels de la Bible appartiendront au canon
céleste. Et je suis sûr aussi que d'autres textes seront cités par l'académie
céleste. Je devine qu'elle citera quelques phrases de Karl Marx, par
exemple. Avant tout je suis sûr que les axiomes bibliques seront bien
représentés par des textes.

Je devine que les discussions correspondront à quelques maximes

éthiques qui se trouvent dans la Bible, par exemple celle de renoncer à

défendre son statut.

Je devine que les savants constateront que les différentes confessions,
c'est-à-dire le catholicisme, le protestantisme, etc., ont souvent les mêmes

axiomes, mais qu'elles les expriment de façon différente.

Je devine que les savants découvriront que les religions différentes

partagent parfois quelques axiomes communs, sans qu'elles le sachent.

Je donne un bref sommaire: il nous faut reformuler les trois critères de

la vérité pour pouvoir les appliquer à la religion. La vérité est accessible

par la réduction des divergences, des incohérences et des dissensions. Nous

nous approchons ainsi d'une correspondance possible avec la réalité, d'une
cohérence entre nos convictions et d'un consensus entre les hommes.

Quoique le critère de la correspondance soit décisif, les autres critères ont
néanmoins une fonction: en ce qui concerne la vérité historique, le critère
de la cohérence est constitutif; en ce qui concerne la validité des convictions

éthiques, c'est le consensus qui est fondamental.

C'est notre tâche de développer une théologie qui maintienne l'identité
chrétienne en correspondance avec la tradition biblique (c'est avant tout une
tâche de la théologie historique), une théologie qui corresponde à la réalité

- c'est-à-dire à nos expériences futures, présentes et passées (c'est avant



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VERITE RELIGIEUSE 495

tout une tâche systématique) et une théologie qui formule des maximes
éthiques qui soient capables d'aboutir à un consensus - une tâche œcuménique

et pratique. J'admets qu'il est plus facile d'exiger une telle théologie
que de la réaliser. C'est pourquoi je voudrais donner une brève esquisse
d'une telle théologie - ou pour le dire mieux: je voudrais donner une
esquisse de mon rêve d'une théologie, qui soit basée sur une théorie
évolutionniste de la religion.

IL ESQUISSE D'UNE THEORIE DE LA RELIGION BIBLIQUE

Je commence par l'esquisse d'une théorie de la religion en général. A
mon avis les religions sont des systèmes de signes

' ' en évolution, qui
s'adaptent à la réalité comme toute la vie s'adapte à la réalité12. Cette
adaptation est un processus historique, progressant par des essais et des erreurs.
Au cours de ce processus, il y a des mutations créatrices, qui ouvrent de

nouvelles dimensions de la réalité. Ce sont les grandes révélations. Et il y a

aussi des erreurs horribles, qui se font surtout sentir par l'inhumanité de

leurs conséquences Ces systèmes de signes, que nous appelons des

religions, ne sont pas du tout des systèmes naturels, mais culturels et historiques.

Cela veut dire qu'ils survivent par tradition d'une génération à

l'autre: les croyants intériorisent les axiomes implicites au sein des

" L'interprétation de la religion comme «système de signes» s'inspire de: C.

Geertz. «Religion als kulturelles System» (angl. 1966), dans: Dichte Beschreibung.
Frankfurt a.M.. 1983. pp. 44-95. Sa définition est la suivante: «Die Religion ist
(1) ein Symbolsystem, das darauf zielt, (2) starke, umfassende und dauerhafte
Stimmungen und Motivationen in den Menschen zu schaffen, (3) indem es

Vorstellungen einer allgemeinen Seinsordnung formuliert und (4) diese

Vorstellungen mit einer solchen Aura von Faktivizität umgibt, dass (5) die

Stimmungen und Motivationen völlig der Wirklichkeit zu entsprechen scheinen»
(p. 48). Ma définition de la religion ne diverge qu'en certains endroits: «les religions
sont des systèmes de signes évolutifs qui veulent conférer à des communautés
humaines la conscience d'une concordance avec une réalité ultime, en rapportant à

cette réalité dernière les cognitions, les émotions et les comportements de leurs
membres, les interprétant comme des réponses qu'ils lui donnent.» Il va sans dire

que, selon cette définition, l'expérience d'une résonance entre le sujet et la réalité
qui l'entoure est le but de toute religion.

12 Le fait que les systèmes de symboles religieux sont de type adaptatif et que la
vérité est une forme d'adaptation - adacquano intellectus ad rem - a été souligné
d'un point de vue vétérotestamentaire par H. P. Müller. A mon avis, sa reprise de

catégories de la théorie de l'évolution dans l'herméneutique biblique est une œuvre
de pionnier. Cf. H. P. Müller, «Mythos - Anpassung - Wahrheit. Vom Recht
mythischer Rede und deren Aufhebung». ZThK 80. 1983. pp. 1-25; «Mythos und

Kerygma». ZThK 83, 1986. pp. 405-435. «Mythos - Kerygma - Wahrheit. Zur
Hermeneutik einer biblischen Theologie», dans: H. P. MÜLLER (éd.). Was ist
Wahrheit?, Stuttgart/Berlin. 1989, pp. 53-67.



496 GERD THEISSEN

systèmes de signes. Ces axiomes sont incarnés dans les narrations, les

métaphores centrales et les rites d'une religion. Ces axiomes rendent possibles

des expériences religieuses, c'est-à-dire des expériences de résonance

avec la réalité. Ces axiomes rendent possibles aussi une interprétation cohérente

de l'être et un consensus entre ceux qui les partagent. Mais ces

systèmes de signes sont toujours provoqués par une pression venant de la
réalité. Ils évoluent à cause de cette pression. Et ils doivent évoluer, parce
qu'ils promettent avant tout une vérité religieuse, c'est-à-dire une adaptation

existentielle à la réalité en tant que totalité - une adaptation qui
concerne l'homme tout entier, ses connaissances, ses émotions et ses
motivations.

Par la suite, je voudrais poser trois questions, afin d'approfondir cette

esquisse condensée. Ces trois questions prennent leur départ dans nos trois
critères de la vérité.

La première question concerne la vérité de la religion en tant que
correspondance avec la réalité. Nous faut-il nous imaginer cette réalité de

façon moniste ou de façon dualiste?

La seconde question concerne la cohérence respectivement l'incohérence

entre science et religion: quelle est la caractéristique propre de

l'adaptation religieuse à la réalité comparée à celle de la science?

La troisième question concerne le consensus entre les religions: y a-t-il
un consensus possible entre une religion kérygmatique et une religion
mystique?

Ces trois questions ne sont pas indépendantes. Le monisme et la

mystique sont apparentés, de même que le dualisme et la foi kérygmatique
sont liés. Et toutes deux - les religions mystique et kérygmatique - ouvrent
sur la réalité d'une manière autre que la science. Nous commençons par la

question suivante:

1) La religion biblique se réfère-t-elle à une réalité moniste ou dualiste?

Ce que j'ai dit jusqu'ici reviendrait à interpréter les religions en tant

qu'interaction entre l'homme et la réalité environnante. Une telle théorie

court le risque d'identifier Dieu avec la réalité en soi (Realität an sich). La

pensée évolutionniste semble préférer un monisme, ce qui est en contradiction

avec la conviction biblique selon laquelle Dieu est transcendant! Dieu
est le créateur souverain, toutes les autres choses, événements et formes de

la vie sont des créatures. Comment peut-on rendre justice à cette foi

biblique?
Il y a semblant de monisme lorsqu'on identifie les résultats des sciences

avec la réalité elle-même. Si la réalité était comprise comme l'ensemble des

objets des sciences, une théorie de la religion qui expliquerait la religion en



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VÉRITÉ RELIGIEUSE 497

tant qu'interaction entre l'homme et la réalité serait nécessairement réduc-
tionniste et moniste. Mais la théorie de la connaissance évolutionniste nous
enseigne que la reconstruction scientifique de la réalité n'est qu'un essai
très développé d'adaptation cognitive (ou une adaptation de la connaissance)

à la réalité elle-même. Ce n'est pas la réalité elle-même, mais son
apparition. Il y a au moins une différence entre cette apparition (c'est-à-dire
entre cette construction spécifiquement adaptée à nos compétences cognitives

et organiques) et la réalité ultime que personne ne connaît.

On pourrait opposer à cela qu'il ne s'agit que d'un dualisme noétique.
La réalité elle-même est conçue de façon moniste, parce que le dualisme
entre l'apparition et la réalité elle-même dépend de notre connaissance
limitée de la réalité. La différence ne concernerait que le connu et

l'inconnu. Mais il nous faut prolonger notre pensée évolutionniste: l'adaptation
cognitive à la réalité est seulement un mode d'adaptation. Le monde entier
est un processus d'adaptation à l'aide des variations accidentelles et d'une
sélection nécessaire - une évolution qui commence déjà comme une évolution

chimique, se continue en tant qu'évolution biologique et se transforme
en évolution culturelle. Dès le commencement de cette évolution, il y a

nécessairement une réalité qui s'adapte - et une autre réalité à laquelle tout
s'adapte. Cette autre réalité est inconnue. La réalité qui doit s'adapter, c'est
le «monde». La réalité à laquelle toutes les choses et tous les événements
doivent s'adapter, c'est «Dieu». C'est là une dualité qui n'est pas seulement

noétique mais ontique. Voilà une différence entre la réalité ultime et la

réalité du monde, une différence entre le système de la réalité en tant que
totalité et les sous-systèmes et éléments dont l'environnement déterminant
est le système tout entier13.

Cette réalité ultime nous a produits et créés. Elle nous maintient, et

nous sommes tout à fait dépendants d'elle. Tous les êtres sont formés et se

sont développés dans un processus d'essai et d'erreur. La réalité ultime
sélectionne entre des variations et essais divers. Elle les adapte à elle-

13 Les pensées esquissées ci-dessus ne constituent pas une preuve de l'existence
de Dieu; il en va plutôt de montrer un chemin pour penser «Dieu» dans une

conception globale évolutionniste de la réalité. Ces réflexions ne trouvent toute leur
force de conviction qu'à condition d'adopter deux prémisses: a) que l'on peut
prendre en considération le principe d'une réalité dernière et b) que l'on estime que
la théorie de l'évolution est un paradigme en mesure d'éclaircir la réalité comme
tout. En aucun cas on n'est obligé, en adoptant une conception du monde

évolutionniste, de reprendre le naturalisme réductionniste qui lui est souvent lié. - A
paraître: U. LüKE, Evolutionäre Erkenntnistheorie und Theologie. Ein Versuch,
voneinander zu lernen, Edition Universitas, Stuttgart, 1990. Si l'on considère

l'epistemologie évolutionniste comme un kantisme modifié du point de vue de la

biologie, on ne pourra pas sous-estimer sa signification pour la théologie. En effet,
c'est avec des catégories kantiennes que la théologie protestante a affronté pendant
très longtemps le défi cognitif du monde moderne!



498 GERD THEISSEN

même. Son jugement est dur et elle nous rencontre souvent de façon
cruelle. Mais tous les organismes complexes - et toutes les formes adaptées
et compétentes d'être - sont son travail, sa création14. Cette adaptation
prend des formes diverses. Cela nous conduit à la seconde question:

2) Quelle est la caractéristique propre de l'adaptation religieuse

comparée à celle de la science?

L'homme cherche beaucoup de chemins pour remplir cette tâche qui
consiste à s'adapter à la réalité. Les sciences sont des adaptations à la

réalité à l'aide de moyens cognitifs. Mais cette forme scientifique d'adaptation

ne touche pas tout l'homme. La vérité religieuse est plus que cela:

c'est une adaptation à la réalité ultime avec toutes les forces, toutes les

compétences et toutes les capacités humaines. Autrement dit: de tout son

cœur, de toute son âme, de toute sa pensée, et de toute sa force (Me 12,

30). C'est une adaptation existentielle, une réponse totale.

La différence entre science et religion n'existerait-elle donc que dans le

sujet? Cela voudrait dire que les sciences correspondent à la même réalité
de façon cognitive - les religions le faisant, quant à elles, de façon cognitive

et émotionnelle et en rapport avec une motivation. Ou bien ia religion
ouvre-t-elle une nouvelle dimension de la réalité, une nouvelle réalité

objective que les sciences ne peuvent jamais envisager?

Il me faut ici introduire un axiome fondamental qui se trouve dans toutes
les religions, mais qui dépasse clairement les limites des sciences. Les
sciences peuvent développer la notion de système de la réalité en tant que
totalité - quoiqu'il s'agisse alors d'une notion-limite (Grenzbegriff). Mais
elles ne peuvent jamais constater que le système de la réalité en tant que totalité

a une valeur, un sens ou une signification - et que tout ce que l'homme
réalise en tant que valeur et sens est une réponse à cette valeur. Il y a une
alternative à cette attitude religieuse, qui est très impressionnante et authentique:

c'est l'expérience du monde en tant qu'ensemble sans valeur et sans

sens. Personne n'a introduit des valeurs et du sens dans le monde hormis
l'homme. C'est l'homme seul qui jette l'étincelle du sens dans un univers
froid et indifférent. Il n'y a pas de sens qui précède l'homme. Comparez, au

contraire, l'attitude religieuse! Cette attitude religieuse est semblable à un
homme qui écoute une mélodie qu'il n'a pas créée - mais il continue cette

14 Mon esquisse d'une théologie évolutionniste est redevable de beaucoup
d'impulsions à R. W. Burrhoe. Toward a Scientific Theology, Belfast/Dublin/
Ottawa, 1981. Cela vaut particulièrement pour l'idée que nous sommes des créatures
du système global de la réalité qui, par un processus sélectif, adapte à lui-même
toutes les formes de l'être et de la vie.



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VÉRITÉ RELIGIEUSE 499

mélodie pour la terminer. Il la fait varier. Tout ce qu'il produit est écho
d'une musique que l'univers contient. L'univers a jeté l'étincelle du sens
dans son cœur15. Il répond. Et il est responsable de sa réponse.

L'homme est ainsi le premier des êtres qui ne s'adapte plus inconsciemment

à la réalité ultime en ayant à souffrir le processus d'essai et d'erreur.
Il s'adapte consciemment. Il répond. Autrement dit, il ne souffre plus de

l'adaptation à cause d'une sélection passive. Il sélectionne lui-même entre
le bon et le mauvais, entre ce qui correspond au système de la réalité et ce

qui le contredit. Il s'adapte à la réalité ultime en développant des valeurs et
des normes.

A partir de là, l'adaptation au système de la réalité en tant que totalité
gagne une nouvelle qualité: elle est transformée en un processus qui est

semblable à un dialogue. L'homme donne une réponse à un appel. La relation

entre lui et la réalité ultime se réalise sous la forme d'un événement de

parole. Sa réponse à cet appel, c'est la vérité ou la non-vérité de la vie
humaine.

Quelle est donc la caractéristique propre de l'adaptation religieuse
comparée à celle de la science? Toutes deux, la science et la religion, sont
des modes d'adaptation. Toutes deux sont capables de deviner une réalité
ultime sous la réalité de l'empirisme.

Mais seule la religion fait sentir cette réalité au-delà de l'empirisme
comme une valeur ultime, comme sacré, par rapport auquel toutes les

valeurs humaines ne sont que des essais de réponse. Mais il s'agit de

réponses très diverses. Il y a un pluralisme des réponses. Cela nous mène à

la troisième question.

3) Est-il possible d'aboutir à un consensus entre les religions kérygmati¬

ques et les religions mystiques?

Il n'y a pas la religion, il y a seulement des religions diverses. Elles
sont des modes différents de réponse à la réalité ultime.

15
L'image de «l'univers», qui allume dans le cœur humain l'étincelle du sens,

rejoint l'assurance du «sens» et de la «valeur» de l'être, contenue dans toutes les

expériences de résonance. Effectivement, cette expérience est comme une
«révélation», qui subjugue l'être humain et le transforme. De même que nous ne

connaissons l'existence du monde extérieur que par son effet sur nous et que par
conséquent son acceptation présuppose toujours une part de confiance que ce qui se

manifeste n'est pas une illusion, le sens et la valeur du système global de la réalité
ne nous sont accessibles que par une manifestation contingente dans des expériences
de «disclosure». Comme la conviction de l'objectivité du monde extérieur, la
conviction de l'objectivité de ce sens exige une part de confiance. Concernant les

expériences de «disclosure», cf. I. T. Ramsey, Religious Language. An Empirical
Placing of Theological Phrases, London, 1957.



500 GERD THEISSEN

Avant tout, il est possible de distinguer entre religions mystiques et

religions kérygmatiques. Toutes deux distinguent la réalité, en tant qu'apparition,

de la réalité ultime. Mais le chemin de la mystique, c'est un chemin
vers l'intérieur, parce que les mystiques croient que nous sommes nous-
mêmes une portion de la réalité ultime cachée sous la réalité de l'empirisme.

Par contre, les religions kérygmatiques confrontent l'homme avec la

réalité ultime en tant que réalité tout à fait extérieure, qui se fait sentir à

l'aide d'une parole qui s'oppose à l'homme. Est-il possible de trouver un

consensus entre ces deux formes de religion si diverses?

Malgré leurs différences, ce sont les mêmes problèmes qui provoquent
aussi bien l'expérience mystique que la parole kérygmatique.Tl s'agit dans

les deux cas de surmonter les obstacles qui empêchent de fournir une

réponse adéquate à la réalité ultime. Ces obstacles sont, d'une part, la
souffrance et, d'autre part, la culpabilité de l'homme. Toutes deux causent une
distance profonde à l'égard de la réalité ultime.

La souffrance, c'est l'expérience passive de la sélection. Là où les êtres

vivants sont l'objet d'une sélection, ils sont touchés par la souffrance et par
la mort. Car la sélection n'est pas autre chose qu'une diminution des

chances de vivre et de survivre. La culpabilité, c'est l'expérience active de

la sélection, la sélection que nous accomplissons nous-mêmes: l'homme lui-
même décide entre les possibilités d'augmenter et de diminuer les chances

de vivre et de survivre. Mais' quelle que soit la façon dont il se décide, il
vit toujours au détriment des autres êtres vivants et des autres hommes. Il
se rend coupable, il se trompe, il fait naufrage. Il veut soutenir la vie, mais

il accomplit la mort.

Toutes deux, la religion kérygmatique et la religion mystique, offrent
une réponse à la souffrance et à la culpabilité. L'Evangile contient la
révélation selon laquelle la réalité ultime, au niveau de l'évolution culturelle,
change les principes d'évolution et d'adaptation. La réalité ultime n'exige
plus une sélection entre des variations de la vie, mais elle exige la réduction

de la sélection dure, laquelle opère à l'aide de la souffrance et de la

mort. Elle sélectionne maintenant de façon anti-sélective16. Elle préfère les

16
Après coup, j'ai trouvé la détermination du christianisme comme

anti-sélection chez Nietzsche. Dans son essai sur Nietzsche, Th. Mann la décrit de la

manière suivante: «Was er (c'est-à-dire Nietzsche) dem Christentum vor allem zum
Vorwurf macht, ist, dass es das Individuum zu solcher Wichtigkeit erhob, dass man
es nicht mehr opfern konnte. Aber, sagt er, die Gattung bestehe nur durch
Menschenopfer, und Christentum sei das Gegenprinzip gegen die Selektion.»
(Th. Mann, «Nietzsches Philosophie im Lichte unserer Erfahrung», dans:
Gesammelte Werke, Band IX: Reden und Aufsätze, Oldenburg, 1960, pp. 675-677 -
la citation est à la p. 697). Dans L'Antéchrist, Nietzsche caractérise en effet le

christianisme comme «religion de la pitié» (§ 7) et précise à cet égard: «Das



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VÉRITÉ RELIGIEUSE 501

hommes vaincus aux vainqueurs, les hommes coupables aux justes, les

hommes souffrants aux heureux. Elle offre une adaptation sans sélection,
une adaptation qui est pleinement un don et un présent. Le message de la
Bible est anti-sélectionniste: il contredit la souffrance due à la sélection
passive - et il contredit la culpabilité due à la sélection active. Le message
de la Bible promet rédemption à ceux qui sont perdus et justification aux
pécheurs.

Ce kérygme de la Bible est le contenu des narrations bibliques: Dieu
choisit un peuple qui est entré dans l'histoire par l'inscription du Pharaon

Merneptah, qui se glorifie d'avoir anéanti Israël. Mais plus exactement, ce
peuple perdu est le peuple élu. Le point culminant de cette contre-sélection17

est l'histoire de Jésus de Nazareth: le crucifié devient le maître du

monde, le rédempteur de ceux qui sont perdus et le justificateur des

pécheurs.

Mais ce message anti-sélectionniste n'est-il pas un corps étranger dans

l'évolutionnisme? N'est-ce pas une comète étrangère d'un autre monde?

Beaucoup me disent que ce que j'appelle l'anti-sélectionnisme de l'Evangile,

c'est-à-dire la protestation contre le principe de la sélection dure,
introduit un dualisme au sein d'un évolutionnisme moniste.

Mitleiden kreuzt im grossen ganzen das Gesetz der Entwicklung, welches das Gesetz
der Selektion ist. Es enthält, was zum Untergang reif ist. es wehrt sich zugunsten der
Enterbten und Verurteilten des Lebens, es gibt durch die Fülle des Missratenen aller
Art. das es am Leben festhält, dem Leben selbst einen düsteren und fragwürdigen
Aspekt.» (cf. F. Nietzsche. Götzendämmerung. Der Antichrist. Dionysos-
Dithyramben. Ecce homo, Leipzig. 1928. p. 119).

17 II est important de souligner que le comportement anti-sélectif n'est pas une

caractéristique exclusive du Nouveau Testament. Il se trouve déjà dans l'Ancien
Testament et prolonge des tendances humaines générales à la réduction de la

sélection. La spécificité du Nouveau Testament est marquée par les points suivants:
1. La foi chrétienne primitive non seulement intensifie et fait prendre conscience
de la réduction de la sélection comme d'une protestation anti-sélective, mais elle la

place au centre d'un univers de convictions religieuses: avec elle, on correspond à la
réalité dernière et on entre dans un «monde nouveau».
2. Plusieurs types de comportement anti-sélectif sont combinés entre eux:
l'inversion des positions des premiers et des derniers, l'extension de l'amour à

l'amour des ennemis et à la «recherche de ce qui est perdu», la disposition à se

stigmatiser dans le martyre et l'ascèse, l'extension de la protestation anti-sélective
dans la sphère morale par la justification du pécheur. C'est pourquoi l'objection de
H. Räisänen, Beyond New Testament Theology, London. 1990, p. 201s. note 20. qu'il
y a eu de l'amour avant le christianisme, n'atteint en rien mes réflexions dans

Biblischer Glaube in evolutionärer Sicht. Evidemment, toute culture connaît la

solidarité avec les faibles. J'ai même souligné ce fait comme caractéristique de toute
culture humaine (pp. 70s.). Mais le christianisme dépasse ces tendances humaines
générales. Dans son univers de signes et d'images, le programme caché de toute
culture humaine devient conscient et s'intensifie. Le fait qu'il exprime par là une
dimension généralement humaine est pour moi un indice de sa vérité.



502 GERD THEISSEN

Mais je rappelle que l'évolution connaît des changements fondamentaux.

L'évolution biologique se déroule contre le principe qui domine la

sphère abiotique! La vie est réduction d'entropie. L'évolution produit des

organismes de plus en plus complexes et invraisemblables - contre la loi
d'entropie, qui est suspendue partiellement. Pourquoi ne serait-il pas
possible que l'évolution culturelle opère elle aussi à l'aide d'une réduction
de la sélection? Pourquoi ne serait-il pas imaginable que l'homme soit en
chemin vers un royaume au-delà de la sélection dure?

Mais je voudrais attirer l'attention sur un fait plus fondamental, et nous
rencontrons ici une expérience presque mystique. J'ai dit que l'adaptation à

la réalité ultime est le résultat d'un processus sélectif. La réalité sélectionne
et choisit parmi les variations celles qui sont les plus adaptées. Cette
adaptation rend possibles des expériences de résonance. Mais je doute que
toutes les formes de résonance soient un résultat de la sélection. Lorsque
nous ressentons la contingence de notre vie en correspondance avec la

contingence de la réalité en tant que totalité - et c'est là la résonance la

plus fondamentale et la plus globale -, cette contingence ne s'est pas
développée au cours de l'évolution. Le fait que quelque chose existe et que
cette chose n'existe pas du tout nécessairement, ce fait précède chaque
évolution. Ce fait est tout aussi originel que l'être et le néant. Autrement
dit, la résonance existentielle, qui nous fait sentir la contingence du tout, est

une résonance préselective.

La mystique est à mon avis un chemin pour retrouver cette résonance,

pour se trouver une correspondance et bien plus encore, pour retrouver une
unité si fondamentale que rien ne peut l'ébranler. C'est une unité
inconditionnelle. Personne ne peut produire cette résonance, cette unité. Elle est

donnée. Personne ne peut se créer par soi-même à partir du néant. A cet

égard, nous sommes tout à fait dépendants, réceptifs, c'est une résonance

avant tout ouvrage, toute action ou variation de l'être. C'est une résonance

préselective, indépendante d'une sélection entre des variations plus ou
moins adaptées à la réalité. Car le fait même d'être ne peut pas être plus ou
moins adapté à quelque chose. C'est le fait le plus fondamental.

S'il existe cette résonance présélective, on peut alors aussi imaginer
qu'il existe une résonance postsélective - au-delà de la sélection, pour ainsi

dire, un renouvellement de la résonance existentielle, un renouvellement de

la création à partir du néant. C'est exactement ce que l'Evangile nous dit:
en Jésus-Christ le croyant devient une nouvelle créature. La mystique en

Christ, c'est un renouvellement de l'unité présélective au niveau
postsélectif. La mystique en Christ nous donne une unité avec la réalité que

personne ne pourra jamais ébranler - ni la mort, ni la vie, ni la souffrance,
ni le péché, ni les choses présentes ni les choses à venir, ni les puissances,
ni la hauteur ni la profondeur, ni aucune autre créature (Rom 8, 38f>-



HERMENEUTIQUE ET RECHERCHE DE LA VÉRITÉ RELIGIEUSE 503

Toutes les religions sont un chemin de recherche de la vérité religieuse
de la vie - c'est-à-dire de la correspondance de l'homme avec la réalité
ultime. Toutes deux - les religions mystiques de l'Est et les religions
kérygmatiques de l'Ouest - cherchent cette vérité. C'est l'Evangile biblique
qui offre cette vérité religieuse en tant que don. Dieu lui-même se révèle
comme vérité, car il offre sans conditions la correspondance avec lui dans
l'Evangile18.

18 Si l'on interprète toutes les formes de vérité comme des «relations de

correspondance» - correspondance entre le sujet et l'objet, entre différents sujets et

entre différentes convictions -, on peut se demander s'il existe aussi une vérité
indépendante de la vérité des propositions, une vérité non seulement comme vérité

noétique, mais comme vérité ontique: la vérité en tant que correspondance de l'être
tout entier. D'après saint Augustin, Dieu lui-même est vérité (De lib. arb. II, 12.15).
W. Pannenberg, Systematische Theologie I, Göttingen, 1988, pp. 62s., a renouvelé à

partir de saint Augustin la pensée que Dieu lui-même est la vérité.




	L'herméneutique biblique et la recherche de la vérité religieuse

