Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 4

Artikel: Une morale post-métaphysique introduction a la théorie morale de
Jirgen Habermas

Autor: Hunyadi, Mark

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381425

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 467-483

UNE MORALE ROST—METAPHYSIQUE*
INTRODUCTION A LA THEORIE MORALE
DE JURGEN HABERMAS

MARK HUNYADI

Résumé

Aprés avoir rappelé le cadre historico-systématique a partir duquel
s'élabore la philosophie de Habermas (notamment la différenciation des
sphéres de valeur selon Max Weber, et le théme de la «guerre des dieux»
qui en résulte), on montrera quelle stratégie il déploie contre ce qui semble
aboutir a un scepticisme des valeurs. A la raison qui n'est traditionnelle-
ment considérée que comme instrumentale, il oppose la raison communica-
tionnelle, seule garante de I'universalisme (notamment en matiére morale),
et fondée sur les «prétentions a la validité» que nous élevons dans chaque
acte de langage.

~

En guise d’introduction a la pensée morale de Jiirgen Habermas,
j'aimerais aborder une question d’ordre plus général qui nous permettra
de mieux situer et comprende le cadre et les enjeux de la Diskursethik,
I'éthique du discours. Plutét que d’aborder de front ce texte capital que
sont les «Notes programmatiques pour fonder en raison une éthique de la
discussion»!, je vais essayer de montrer en quoi et pourquoi la pensée de
Habermas peut se désigner — et se désigne elle-méme — comme post-méta-
physique. En abordant le probléme sous cet angle, j’espere dégager la cohé-
rence systématique de la construction habermasienne qui conduit, en

* Ce texte est celui d’un exposé introductif fait dans le cadre des «Colloques

sur "ceuvre éthique de Jiirgen Habermas» organisé par les Facultés de Théologie des
Universités de Geneve (Prof. Eric Fuchs), Lausanne (Prof. Denis Miiller) et
Neuchétel (Prof. Pierre Biihler): L. auteur est doctorant en philosophie, et a travaillé
deux ans aupres de Jiirgen Habermas & Francfort.
Le texte a été légérement corrigé, mais a gardé la «forme orale» qu’appelait sa
destination premiere. Il n’a d’autre but que de situer le cadre systématique a partir
duquel se comprend la pensée morale de Habermas. C’est donc volontairement qu’il
renonce a une évaluation critique, se contentant de familiariser le lecteur avec
quelques grandes theses de la théorie de 1’agir communicationnel.

U n: Jirgen HABERMAS, Morale et Communication, éd. du Cerf, Paris, 1986.



468 MARK HUNYADI

matiere de morale comme dans les autres champs de ’activité humaine, a
la défense d’une rationalité dite procédurale. Par la, il s’agit de mettre en
¢vidence la nécessité qu’il y a, pour Habermas, de constituer la théorie
morale a partir d’une théorie de 1’argumentation. Avant de savoir si celle-ci
réussit ou non a honorer ses prétentions a 1'universalité, si elle réussit ou
non a s’acquitter de sa tentative de fonder en raison la morale, je vais
tenter de présenter les quelques €léments essentiels qui sous-tendent I’édi-
fice d’ensemble de la pensée de l'auteur de la Théorie de I'agir communi-
cationnel.

Pensée post-métaphysique et procédure

Sous la plume de Habermas, «post-métaphysique» veut simplement
dire: strictement argumentatif. Une pensée post-métaphysique est une
pens€e dont le critére ultime n’est ni une vérité extra-mondaine (de type
religieux), ni une donnée tenue pour certaine (p.ex. anthropologique:
«I’homme est bon», ou «I’homme tend naturellement vers une fin», etc...),
ni un quelconque a priori d’ordre matériel qui serait soustrait a toute
discussion; une pensée post-métaphysique ne s’en remet, selon le mot qui
est devenu comme le slogan de la pensée habermasienne, qu’a «la force
sans contrainte de 1'argument meilleur» — der zwanglose Zwang des
besseren Arguments. Une telle pensée est donc strictement argumentative.

Ainsi formulée, cette theése se comprend aisément. Mais si nous
essayons de la reconstruire pas a pas, elle révele toute son ampleur et sa
complexité. Ce qui est en jeu, c’est une théorie de la rationalité, qui elle-
méme sert une théorie de la société et une théorie de la modernité — la
théorie morale se comprenant comme un prolongement et un développe-
ment de ces theéses fondamentales. Contre les relativistes, contre les contex-
tualistes, contre tous les détracteurs de la raison qui depuis Nietzsche cher-
chent a faire valoir tout ce qui subvertit la raison — wune certaine raison,
précise Habermas, et tout I'enjeu du débat est dans cette nuance —, comme
la volonté de pouvoir, 'inconscient, les structures économiques, les struc-
tures symboliques, etc, contre tous ceux donc qui abandonnent la raison
pour un autre qu’elle, Habermas défend un concept certes sceptique, mais
non défaitiste de la raison: ce qui veut dire simplement que les critiques
justifiées qu’on adresse a la rationalité n’impliquent pas qu’on doive 1’aban-
donner tout entiere. // y a une raison post-métaphysique, et ce n’est pas
trop dire que Habermas consacre 1’essentiel de son ceuvre a la défense de
celle-ci. Dégageons de facon aussi synthétique que possible les grandes
lignes argumentatives qui guident sa théorie de la rationalité, en axant d’en-
trée de jeu notre point de vue sur la problématique morale, essentielle dans
son ceuvre.



UNE MORALE POST-METAPHYSIQUE 469

Défendre une rationalité post-métaphysique telle que je viens de la
caractériser par un mot clé (ou «pensée post-métaphysique« désigne une
pensée livrée a la seule force de ses arguments), ¢’est défendre un type de
rationalité procédurale, par opposition a une rationalité matérielle. C’est
cette derniére qui a caractéris€ la pensée métaphysique, en ce sens que, et
quelles que soient évidemment les immenses différences qui séparent les
différents systemes élaborés sous cette banniere, c’est toujours, dans ce type
de pensée, une totalité rationnelle qui assure un ordre des choses dont
chaque élément regoit une place en fonction de cette totalité qui lui assure,
par la méme et en retour, sa rationalité. Que ce soit un principe cosmique,
comme chez les Grecs anciens, un ordre transcendantal, comme chez Kant,
une subjectivité fondatrice, comme chez Husserl ou Descartes, la rationalité
est toujours un quelque chose qui assure la cohérence des choses — en ce
sens, elle est matérielle, au sens ot i/ y a un principe unique qui gouverne
'ordre des choses. C'est le principe méme de ’existence d’un tel principe
qui a ¢été mis en question par les critiques successifs de la rationalité;
Habermas partage leur méfiance, mais plutdét que d’en prendre prétexte
pour abandonner toute prétention a la rationalité, il lui oppose un autre
concept de rationalité, non plus matériel, mais procédural. Avant de
montrer ce que cela veut dire concretement, il faut mettre en évidence la
nécessité systématique qu’il y a pour Habermas a défendre un tel concept
de rationalité.

La différenciation des sphéres de valeur: le droit et la morale

Habermas prend trés au sérieux la these de Max Weber sur la différen-
ciation des spheéres de valeur. Il lui consacre notamment de nombreuses
pages dans sa Théorie de I'agir communicationnel®. Bien qu’elle soit trés
connue, rappelons-en les linéaments, ceux en tous cas qui sont déterminants
pour la pensée de Habermas.

Max Weber décrit le processus de rationalisation de 1’Occident en
termes d’«Entzauberung», de désenchantement: ce qui veut dire que diffé-
rentes spheres d’activité et de pensée de 1I’homme se dégagent peu a peu
des visions du monde globalisante (mythiques ou religieuses) dont elles
€taient dépendantes. Ces visions du monde (ces super-discours qui fondent
la légitimité de tous les autres: qu'on pense a la religion pour le Moyen
Age) fondaient I'unité et la légitimité de tous les discours produits; mais
des qu’ils sont remis en question et perdent par la leur puissance unifiante

2 Jiirgen HABERMAS, Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Binde, Frankfurt
am Main, 1981. Traduction frangaise: Théorie de I'agir communicationnel, 2 vol.,
Fayard, Paris, 1987, Dorénavant: TkH.



470 MARK HUNYADI

— c’est précisément I’Entzauberung —, on assiste pour Max Weber a une
différenciation des spheres de valeur, plus précisément de trois sphéres de
valeur, qui ainsi deviennent autonomes par rapport a ces visions du monde
globalisantes: 11 s’agit de la sphere cognitive (sciences), de la sphere esthé-
tique (art) et de la sphére juridico-morale (normes). Cette autonomisation
des spheres de valeur, qui pour Max Weber est la marque méme de la
modernité, obligera chacune de ces spheéres a suivre sa logique propre,
c’est-a-dire a obéir a des criteres de rationalité a chaque fois spécifiques.

Ces theses sont bien connues, et je n’aimerais m’arréter que sur I’une
d’elles, a savoir celle de 1’autonomisation du droit et de la morale (donc de
la sphere normative), phénomene qui libére toutes les pratiques juridiques
et éthiques de I’emprise des images du monde dans lesquelles elles étaient
enchassées, ce qui avait pour conséquence d’empécher la différenciation
entre raison théorique et raison pratique. Car dans un monde d’avant
I’Entzauberung, donc dans un monde dont 'image est unifiée, il suffit de
connaitre (on est donc la dans 'ordre de la raison théorique) I’ordre
cosmologique, les récits mythiques, les vérités religieuses, etc... pour savoir
ce qui est valide dans ’ordre normatif des maximes, régles ou lois (donc
dans I’ordre de la raison pratique). Connaitre 1’ordre du monde, c¢’est-a-dire
connaitre ce qui est, implique connaitre ce qui doit étre, puisque c’est
I’ordre du monde qui est garant et modele de 1’ordre juste des choses. Mais
que s’opere I’Entzauberung, qu’apparaisse la différenciation entre ces deux
types de raison (la théorique et la pratique), que la sphére cognitive se
sépare donc de la sphere juridico-morale, et celle-ci se voit livrée a ses
propres criteres de rationalité. La sphere juridico-morale ou normative ne
puisera plus sa légitimité dans de grands discours fondateurs, mais dans une
rationalité spécifique et autonome.

Quelles en sont les implications pour le droit et la morale? Historique-
ment, je veux dire du point de vue de I’histoire des idées, cette autonomisa-
tion du droit et de la morale a conduit au droit formel et aux éthiques
profanes de conviction ou de responsabilité — respectivement institutionna-
lisés dans le droit naturel rationnel et I’éthique formelle. Mais d’un point de
vue non plus historique mais systématique — et c’est bien sir celui-ci qui
est déterminant pour Habermas —, cette autonomisation permet la formation
de nouvelles structures de conscience des individus, qui s’orientent non
plus en fonction de traditions acceptées, non plus en fonction de normes
transmises, mais en fonction de prises de position critiques a 1’égard d’un
savoir traditionnel. En d’autres termes, ce qui était admis comme non
problématique devient hypothétique. C’est donc la voie qui meéne a ce que
Habermas, apres Piaget et Kohlberg, appelle une structure de conscience
post-conventionnelle — «post-conventionnelle» voulant dire: qui ne se
nourrit plus du simple poids accepté des conventions en vigueur, mais qui
€labore ses propres critéres d’appréciation.



UNE MORALE POST-METAPHYSIQUE 471

Ce passage d’un systeme de savoir et d’une structure de conscience
conventionnels a des prises de position hypothétiques, c¢’est-a-dire post-
conventionnelles, est tout a fait central. Ce qui caractérise, encore une fois,
une structure de conscience conventionnelle ou pré-modermne, c’est 1’obéis-
sance par rapport a des normes acceptées du simple fait qu’elles ont pour
elles le poids de la tradition ou celui de 'autorité en vigueur. Cette struc-
ture est intrinseéquement liée a un monde ou les sphéres de valeur ne sont
pas encore différenciées, un monde d’avant I’Entzauberung: car dans cette
situation, ce sont les images du monde, mythiques, religieuses, etc..., qui
impregnent le tout de ’existence sociale et individuelle, sans que 1’on ait
besoin, pour se situer a l'intérieur de I'ordre du monde, de différencier la
raison théorique de la raison pratique. Il faut faire ce que I’on dit, puisque
la vérité de ce que l'on dit est garantie par la vérité de notre image du
monde.

Cette structure d’obéissance change radicalement avec le passage a une
structure de conscience post-conventionnelle ou moderne: ce n’est plus
I"obéissance qui détermine notre rapport aux normes, mais 'adhésion
rationnelle. Ce qui se passe lorsque s’effondrent les images du monde et la
conviction commune qui les soutenait, c’est que les normes — privées par
l’Emzaubérung du fondement métaphysique qui les garantissait — révelent
leur fragilité, leur caractére criticable, et précisément leur besoin de fonde-
ment. Les normes, devenues autonomes, c’est-a-dire ne dépendant plus
d’une architectonique métaphysiquement postulée, ont besoin, dés que cette
autonomisation est accomplie, d’étre justifiées par des principes. L’ Entzau-
berung qui conduit a la différenciation des spheres de valeur libére le
potentiel rationnel propre a chacune de ces spheres. C’est dans un espace
ainsi désenchanté que prend place la pensée post-métaphysique, c’est-a-dire
une pensé€e qui ne tire sa force légitimante que de la qualité des arguments
produits. Autrement dit, 1'Entzauberung livre les sphéres désormais auto-
nomes a ['espace argumentatif. Je cite: «Sur la voie qui mene du mythe a
la religion, et de la religion 4 la philosophie et a I'idéologie, 1’exigence
d’une reconnaissance discursive des prétentions a la validit¢ normative
s’impose de plus en plus vigoureusement»>.

Gréce au désenchantement des images religieuses du monde, 1'individu
peut donc adopter une perspective hypothétique a ['égard des normes en
vigueur, ce qui conduit & une séparation entre le domaine de la Iégalité et
de la Iégitimité (ou, si I’on veut, de la morale). Car si I’on peut adopter a
"égard de la 1égalité, c’est-a-dire a ’égard de 1’ensemble des normes ou
lois effectivement en vigueur, une attitude hypothétique, cela veut dire que
la l€galité elle-méme appelle, ou nécessite, une justification pratique, ¢’est-
a-dire un fondement qui confere 2 cette 1égalité une légitimité. Pour

3 Raison et légitimité, Payot, Paris, 1978, p. 25.



472 MARK HUNYADI

Habermas, il est central, dans le domaine politique notamment, que la léga-
lité ne soit pas simplement livrée a elle-méme, comme le veulent les positi-
vistes du droit et les empiristes, mais qu’elle soit ancrée dans une 1égitimité
morale. La motivation existentielle de ce souci provient treés certainement
chez Habermas de I’expérience du nazisme: prototype d’un systeme légal,
mais non légitime4. On voit donc sur ce point I’enjeu du débat: Habermas
veut trouver un fondement rationnel a la légalité et a l'ensemble des
normes morales.

Une stratégie contre la «guerre des dieux»

Or, c’est la possibilit¢ méme d’un tel fondement qui a été, de fagon
récurrente, mise en doute, et le plus souvent niée. La discussion perdure
encore aujourd’hui sous la forme par exemple du débat qui oppose les rela-
tivistes et les universalistes, notamment en matiére morale. Pour Max
Weber par exemple, que Habermas critiquera a cet ¢gard, le désenchante-
ment des images du monde a pour conséquence, selon sa formule célébre,
une indépassable «guerre des dieux»>; car la rationalité, désormais aban-
donnée a elle-méme, peut certes déployer toute sa puissance «technique»,
¢’est-a-dire trouver les moyens les plus adaptés aux fins qu’elle entend
poursuivre; mais sur ces fins elles-mémes, la raison reste muette, car il n’y
a pas la, pour Weber, de rationalit¢ possible: chacun est renvoyé a ses
préférences, a son systeme de valeurs personnelles, a ses choix subjectifs. Il
y a donc guerre des dieux, dans le sens d’un affrontement indépassable des
systemes de valeurs subjectifs, ou ne décide en derniére instance que la
libre préférence de chacun. En d’autres termes, Weber est un sceptique en
matiere morale: il est persuadé que la décision que ’on prend a 1’égard de
tel ou tel systtme moral ne peut pas €tre fondée, c’est-a-dire rationnelle-
ment motivée. Il est fondamentalement sceptique quant aux performances
possibles de la raison pratique.

C’est précisément a combattre ce genre de positions sceptiques ou rela-
tivistes que Habermas va consacrer I’ensemble de sa stratégie théorique. Je
ne vais évidemment pas ici passer en revue ses réfutations successives des
positions de Weber, Marx, Lukacs, Horkheimer ou Adorno; ce sont des
considérations qui occupent la plus grande partic de la Théorie de I'agir
communicationnel, dont 'une des particularités est précisément de se
nourrir de la discussion avec des auteurs de I’histoire de la philosophie et

* Voir par exemple: Die neue Uniibersichtlichkeit, Frankfurt am Main, 1985,
p. 105.

3 Voir a ce sujet: Max WEBER, «Le métier et la vocation d’homme politique» in
Max WEBER, Le savant et le politique, Plon, Paris, 1959,



UNE MORALE POST-METAPHYSIQUE 473

de la sociologie, considérés comme des partenaires a part entiére, pour en
déduire des conséquences d’ordre systématique. Habermas se nourrit de
positions qui ont été défendues dans I’histoire de la philosophie, pour
alimenter son propre systeme, mettant ainsi en vigueur, au niveau de 1’éla-
boration méme de sa théorie, une pratique communicationnelle. Je ne vais
ici que montrer le sens de I’argumentation générale, pour finalement aboutir
a son déploiement dans le domaine de la morale.

Contre la raison instrumentale: la raison communicationnelle

Sans entrer dans les détails de la démonstration, je reprends toutefois
I’exemple de Weber. Pour lui donc, la raison peut décider de 1’adaptation
de certains moyens a des fins données, mais ne peut pas fonder ces fins
elles-mémes. Sous-jacente a cette vision dont aujourd’hui encore plus d’un
se réclame, prévaut une conception de la rationalit¢é que Habermas, a la
suite de Horkheimer et Adorno, a baptisé du nom de «raison instrumen-
tale». C’est-a-dire que dans cette vision des choses, la raison ne sert qu’a
calculer les moyens en vue de la fin — ce qu’il appelle la Zweckrationalitiit.
Et en effet, si la raison n’est qu’instrumentale, on doit bien accorder qu’elle
ne peut étre que muette sur les fins a atteindre; elle ne peut que calculer,
non déterminer. Mais pour Habermas, cette vision de la rationalité est
réductrice. Car si la rationalité peut bien étre instrumentale, la rationalité
instrumentale n’est pas le tout de la rationalité. Elle I’ampute méme de sa
dimension essentielle, qui est d’étre communicationnelle.

Pour critiquer ces modeles réducteurs de la rationalité, et pour montrer
en quoi ils le sont, Habermas va analyser et rétablir tous les implicites qui
prévalent chez tel ou tel auteur représentatif de cette conception. De méme
qu'il débusque chez Weber son concept implicite de rationalité comme
¢tant une rationalité strictement orientée en vue d’une fin, donc une rationa-
lit¢ téléologique ou instrumentale, de méme il va rétablir tous les concepts
sous-jacents a ces visions non pas fausses, mais tronquées de la rationalité,
pour ensuite pouvoir en développer un concept plus englobant — ce sera
précisément son concept de rationalité communicationnelle. Tous ces
modeles, qu’il critique, partent du schéma fondamental, ou paradigme de la
relation entre sujet et objet — c’est 1a le modele classique de la tradition
occidentale. De ce modele-1a, Habermas rétablit les présupposés ontologi-
ques. En voici un exemple particulierement éclairant:

«La raison subjective régle exactement deux relations fondamentales
que le sujet peut adopter a 1’égard d’objets possibles. Par «objets», la philo-
sophie du sujet comprend tout ce qui peut étre représenté (vorgestellr)
comme ¢étant; par «sujet», elle comprend tout d’abord les capacités de se
mettre en relation dans le monde avec de telles entités dans une position



474 MARK HUNYADI

objectivante, et de dominer, que ce soit théoriquement ou pratiquement, les
objets. Les deux attributs de ’esprit sont représentation et action. Le sujet
se rapporte a des objets soit pour se les représenter tels qu’ils sont, soit
pour les produire tels qu’ils doivent étre. Ces deux fonctions de l’esprit
sont imbriquées 1'une dans ['autre: la connaissance d’états de choses est
structurellement liée a la possibilité d’intervention dans le monde comme
totalité des €tats de choses; et 1’action couronnée de succes exige a son tour
la connaissance du contexte de causalité dans laquelle elle intervient.»®

En d’autres termes, 'agir téléologique issu de ce modele classique de la
philosophie de la conscience suppose un sujet et un monde objectif auquel
il se rapporte; dans ce monde, il réalise un but en choisissant des moyens
adéquats, le tout se mesurant au succés de l'intervention dans le monde.
Dans ce modele, le langage est un moyen parmi d’autres de réaliser ses
fins.

Si ce modele de la théorie de 'action est incontestablement le modele
dominant dans la philosophie occidentale depuis Aristote, il a été en socio-
logie complété par deux autres modeles’ qui concourent eux aussi a décrire
des aspects de la réalité humaine, et qui, chacun a sa maniere, opere des
présuppositions ontologiques différentes. Il s’agit du modele normatif de
’action, c’est-a-dire de ’agir régulé par des normes: le sujet n’agit pas en
fonction de fins a atteindre, mais de normes a respecter, normes qui sont
socialement reconnues. Ici, le concept sous-jacent de monde est différent de

“celui du modele téléologique: il s’agit non plus d’un monde objectif d’états
de choses, mais d’un monde social régi par des normes reconnues. Le sujet
n’est plus l'acteur solitaire réalisant ses fins, mais le membre d’une
communauté accomplissant des actions conformes aux valeurs communes.
Le langage est considéré dans ce modele comme le médium qui transmet
les valeurs culturelles d’'une communauté.

Enfin, le troisitme modele de 1’action, apres ’agir tél€ologique et 1’agir
normatif, est 'agir dramaturgique, ou le sujet en quelque sorte se met en
scéne pour exprimer ses sentiments, désirs, etc. Ce modele suppose un troi-
sieme concept de monde, celui de monde subjectif. Ici, le sujet n’est a
nouveau plus ['acteur solitaire réalisant ses fins, ni le membre de la
communauté sociale agissant conformément a des normes, mais un partici-
pant & une interaction dont les membres se constituent réciproquement en
public. Il s’agit donc 12 d’avoir un acces public au monde intérieur du sujet.
Le langage est ici un médium expressif servant 1’autoprésentation de soi,
dans une fonction si I'on veut esthétique (ou thérapeutique, si 1’on pense
par exemple a la psychanalyse).

% TkHI, p. 519 (Je cite dorénavant I’édition allemande). Trad. fr. p. 391.
7 Voir a ce sujet: TkHI, pp. 126 sqq. Trad. fr. pp. 100 sqq.



UNE MORALE POST-METAPHYSIQUE 475

Je ne fais ici qu’esquisser ces trois modeles de I'action et leurs présup-
posés philosophiques, pour essayer par contraste de mettre en valeur 1’intui-
tion fondamentale de Habermas: & savoir que dans chacun de ces modeles,
qui a sa plausibilité¢ propre, le langage n’est considéré que dans une seule
de ses fonctions possibles, qui a chaque fois induit un rapport a un seul
monde — soit le monde objectif, soit le monde normatif ou social, soit le
monde subjectif. Or, si I’on veut rendre justice simultanément & 1’ensemble
des usages possibles du langage et aux notions de mondes qui y sont
induites, il faut changer de modele d’action et en adopter un qui les
englobe tous — c’est précisément le modele d’action communicationnel.
Voici un passage particulierement explicite a cet égard.

«Seul le modele de I’agir communicationnel présuppose le langage
comme un médium non tronqué d’intercompréhension, ou locuteur et audi-
teur se rapportent simultanément, a partir de 1’horizon, de leur monde vécu
préinterprété, a quelque chose dans le monde objectif, dans le monde social
¢t dans le monde subjectif, afin de parvenir a des définitions communes de
situations. Cette conception du langage prévaut a tous les efforts pour
parvenir & une pragmatique formelle»®.

Il faudra évidemment revenir sur la notion de pragmatique formelle,
tout a fait centrale dans la démarche de Habermas. Mais résumons tout
d’abord le point ol nous en sommes arrivés. Nous sommes partis de notre
situation de modernes, telle que 1'a décrite Max Weber et telle que la
reprend a son compte Habermas: une situation «désenchantée», c’est-a-dire
qui ne peut plus se fonder sur un corpus de vérités derniéres métaphysique-
ment postulées. L’effritement de ces corpus totalisants a eu pour consé-
quence une différenciation des spheres de valeurs — cognitive, esthétique,
juridico-morale — dont chacune est par 12 méme renvoyée a ses criteres de
rationalité propres. Or, chez Weber, que j’ai pris pour embleme de beau-
coup d’autres, la rationalité ainsi dégagée d’a priori métaphysiques est
uniquement pensée sur le mode de la rationalité instrumentale de 1’agir
orient¢ vers une fin. Dans le domaine moral, cela a pour conséquence la
«guerre des dieux», ¢’est-a-dire une impossibilité de choisir rationnellement
nos valeurs ultimes, qui sont uniquement le fruit de nos préférences subjec-
tives.

Ce qui est donc en question, c’est 'étendue du pouvoir de la raison
pratique: doit-elle se limiter a calculer les moyens en vue de fins dont la
détermination échappe par nature méme & sa compétence, ou a-t-elle préci-
sément cette compétence de fonder ces fins elles-mémes? C’est pour
répondre a cette question que Habermas s’interroge sur le concept méme de
rationalité: si le protoype de la rationalité est la rationalité instrumentale,

8 TkHI, p. 142.



476 MARK HUNYADI

comme chez Weber, alors effectivement les choix moraux ultimes sont
livrés a la subjectivité de chacun. Seulement, Habermas considere — et ¢’est
la son grand apport a I’histoire de la philosophie — que cette rationalité est
réductrice, en ce qu’elle ne peut rendre compte que d’une dimension trés
particlle de I'agir humain. Il en va également ainsi des autres théories de
I"action que j’ai mentionnées — 1’agir régulé par les normes et [’agir drama-
turgique, qui charrient respectivement des notions de sujet, de monde, de
rationalit¢ et de fonction du langage différentes, mais a chaque fois
partielles. Cest ainsi que Habermas introduit la notion d’agir communica-
tionnel, qui est censé€e les englober toutes. La question est maintenant de
savoir si la notion d’agir communicationnel permet a la'raison pratique de
fonder ses propres fins, ce que ne peut précisément pas faire la raison telle
que la congoit par exemple Weber. Si elle le permet, et comment.

Le changement de paradigme: vers une pragmatique formelle

La citation faite plus haut est cruciale, dans le sens ou elle montre le
radical changement de paradigme qu’opere Habermas. Il passe du modele
classique de la philosophic de la conscience, qui toujours en quelque
maniére construit un sujet face au monde, au paradigme de la langue, et
plus exactement au paradigme de la langue comme médium de la commu-
nication intersubjective. Le point de départ de la réflexion n’est plus la
conscience monologique disposant toujours en quelque maniére d’un monde
en face d’elle, mais la médiatisation symbolique ou langagi¢re qui lie entre
eux les sujets. Il ne s’agit donc pas la de considérer la langue en tant que
systeme syntaxique ou sémantique, mais en tant qu'elle est employée dans
I'interaction. Ce qui intéresse Habermas, ¢’est une pragmatique du langage,
¢’est-a-dire encore une fois de la langue en tant qu’elle est utilisée, la prag-
matique €tant précisément cette partie de la linguistique qui s’interroge sur
les conditions d’utilisation du langage. C’est cela qui constitue le change-
ment de paradigme fondamental de Habermas, et qui va ouvrir des horizons
tout a fait nouveaux a la théorie morale: partir non plus de la conscience
subjective, mais de I'intersubjectivité médiatisée par le langage.

Ce sera la tache de la pragmatique formelle de dégager les présupposés
nécessaires a la communication langagiere. C’est donc en partant des condi-
tions d’utilisation du langage que Habermas va déployer sa théorie de la
rationalité communicationnelle, et ce sont les principaux éléments de celle-
cl que j'aimerais maintenant esquisser. La pragmatique du langage, que
Habermas n’a pas inventée, mais qu’il développe a partir des analyses
initiales de Austin et Searle (le livre fondateur de Austin, Quand dire, ¢’ est



UNE MORALE POST-METAPHYSIQUE 477

faire, a été publié en anglais en 1962)°, a été reprise en Allemagne par
Karl-Otto Apel, qui enseigne aujourd’hui dans la méme université que
Habermas et qui lui a véritablement ouvert les yeux sur les ressources de la
pragmatique formelle. La pragmatique du langage donc part de I’intuition
fondamentale que parler est une action. Dire quelque chose, c¢’est faire
quelque chose. Si je donne un ordre, je ne fais pas la méme chose que si je
décris un paysage ou fais une promesse.

Mais parler est une action d’un genre particulier. Si je vois quelqu’un
traverser la rue en courant — ce qui est assurément une action —, je peux
essayer d’identifier cette action et de lui donner un sens'’: ainsi, je peux
supposer que I’ami que je vois court pour ne pas manquer son train; pour
ne pas arriver en retard a son cours; ou qu’il se sent poursuivi; ou encore
qu’il a échappé a un attentat, cherche du secours, etc... Ma position d’ob-
servateur (extérieur) ne me permet pas d’identifier en toute rigueur le sens
de I'action que j'observe; pour que je puisse le faire, il me faudrait la
confirmation de [’acteur qui me dirait, s’il en avait le temps, quel sens il
faut donner a sa course. Les actions non langagieres ne peuvent étre identi-
fies par elles-mémes.

[l en va autrement des actes de langage. Quand je dis quelque chose,
non seulement je fais quelque chose, mais je dis ce que je fais. St on me
donne I'ordre d’ouvrir la fenétre, et si je comprends cet ordre, je sais ce
que I'on attend de moi, & savoir que j'accomplisse cet ordre. En partant du
contenu sémantique de ce qui est dit, je sais quel type d’action a €té
accompli par ce qui a été dit. Ce qui veut dire que les actes de langage
s’interprétent eux-mémes; c’est-a-dire que, c¢’est non seulement faire, mais
c’est aussi dire ce que l'on fait. L’asymétrie avec les actions non langa-
gieres est frappante, car on voit que ’agir communicationnel médiatisé par
le langage implique un changement de perspective: je passe de la position
extérieure qui est forcément la mienne lorsque j'observe une action non
langagiere a la position de participant A une interaction. L’agir communica-
tionnel suppose la participation des sujets concernés, et nécessite donc une
attitude performative, par opposition a ’attitude d’observateur.

Mais il y a pour Habermas une différence plus fondamentale encore.
Cette différence concerne d’une part la visée, le but que cherchent a
atteindre respectivement les actes de langage et les actions non langagieres,
d’autre part le type de succés qui caractérise un acte de langage réussi ou
une action accomplie. Comme nous ’avons vu tout a I’heure a propos de
I"agir téléologique, le but visé par une action non communicationnelle — si
par exemple je scie du bois — est une intervention dans le monde objectif

? Paru sous ce titre aux éd. du Seuil en 1970.

9 Voir par ex. Jiirgen HABERMAS, Nachmetaphysisches Denken, Frankfurt am
Main, 1988, pp. 64 sqq.



478 MARK HUNYADI

dont le succes se mesure a la réalisation ou non du but visé. Il s’agit
d’opérer une intervention causale dans le monde. Le but est donc une telle
intervention, et le succes se mesure au degré de réalisation de ce but.

On ne peut rien dire de tel des actes de langage. Un acte de langage n’a
pas pour but une intervention causale dans le monde, mais — et c’est la la
these essentielle — Vintercompréhension d’un locuteur et d'au moins un
auditeur: le but de 'acte de langage adressé a quelqu'un est non pas la
réalisation d’un but individuel, mais la coordination de ['action; et le
succes d'un tel acte se mesure a ’acceptation par 1'autre de la validité de
mon énonceé.

Intercompréhension et prétentions a la validité

Je ne vais pas entrer dans le détail de la théorie du langage et de la
signification de Habermas, car 'ampleur du sujet mériterait une étude
spécifique. Je me borne simplement a2 mentionner les traits essentiels de son
modele langagier.

La thése fondamentale qui détermine toute sa conception — une these
extrémement forte — revient a dire que I’intercompréhension est le télos, le
but indissociablement li€ au langage. Le langage, par nature méme, est
orienié vers l’intercompréhension. Toutes les autres formes de pratique
langagiere, comme par exemple celle de I'exercice d’un pouvoir, comme le
décrivent Foucault ou surtout Bourdieu, ou la manipulation stratégique, la
menace, ou tout autre usage précisément non communicationnel du langage,
sont pour Habermas des formes parasitaires du mode originaire du langage
qui est celul de nous orienter vers I’intercompréhension. Pourquoi ce télos
de I'intercompréhension, et non pas son contraire, comme par exemple la
prise d’influence sur quelqu’un & qui I'on s’adresse? Parce qu’en disant
quelque chose, nous €levons nécessairement des prétentions a la validité —
des Geltungsanspriiche. C’est le mot clé de la théorie linguistique de
Habermas et de sa perspective pragmatique. Dire quelque chose, ¢’est ispo
facto €lever une prétention a la validité. Ces prétentions a la validité se
rapportent a chaque fois & un monde corollaire de 1’expression linguistique
envisagée: si je me rapporte au monde objectif («le ciel est bleu»), j'éleve
une prétention a la vérité; si je me rapporte au monde social régulé par des
normes («Tu dois rouler a droite»), j’éléve des prétentions a la justesse; si
je me rapporte au monde subjectif («Je m’ennuie de toi»), jéleve des
prétentions a la sincérité ou a 1’authenticité.

On comprendra peut-étre mieux cette notion de prétention a la validité
si I'on fait une traduction pragmatique des énoncés donnés en exemple:
«Le ciel est bleu» se laisse pragmatiquement traduire par: «il est vrai que le
ciel est bleu»; «Tu dois rouler a droite» par: «il est juste (conforme aux



UNE MORALE POST-METAPHYSIQUE 479

normes) que...»; et enfin «Je m’ennuie de toi» par: «Je t’assure par ces
mots que j¢e m’ennuie de toi». Ce détour pragmatique, c’est-a-dire la mise
en évidence explicite de ce que 1'on fait en produisant un énoncé, montre
qu’a chaque fois le type de validit¢é de 1’énoncé est différent (vérité,
justesse, sincérité). J’ajoute qu’il n’y a ces trois et que ces trois prétentions
a la validité possible dans les langues naturelles, mais je n’entre pas dans le
détail de cette argumentation, car elle fait partie d’'un autre plan de sa
théorie que celui qui nous intéresse ici.

Validité et signification

Il faut insister sur cette conception du langage. La pragmatique formeile
part de I'idée simple que nous comprenons un acte de langage lorsque
nous connaissons les conditions qui le rendent acceptable, c’est-a-dire qui
satisfont ses prétentions a la validité respectives. C’est 1a le noyau de toute
la théorie, c’est de cela que dépend tout le reste. Dans cette compréhension,
il s’agit de conditions objectives qui ne jaillissent pas directement du sens
de I’énoncé, mais seulement 2 travers la prétention que le locuteur éléve
pour la validité¢ de 1’énoncé; et cette prétention a la validité repose sur un
potentiel de raisons qu’on peut le cas échéant produire et discuter, c’est-a-
dire critiquer. La nouveauté de cette conception du langage est de lier
indissociablement validité et signification; c’est-a-dire qu’on ne comprend
un €noncé, sa signification, que si 1’on connait les conditions de sa validité,
donc si on sait a quelles conditions sa prétention 2 la validité peut étre
honorée.

Prenons un exemp!e”: un touriste occidental arrive dans un pays
Ctranger, et A peine débarqué, il se voit apostrophé par un enfant qui le prie
de lui donner un peu d’argent. Un tenant de la tendance de la sémantique
formelle (c¢’est-a-dire quelqu’un qui justement, a la différence de Habermas,
ne s’intéresse pas a la dimension d’usage, de pragmatique du langage, mais
uniquement a son aspect de contenu du sens — d’otl le nom de sémantique
formelle), un tel philosophe dirait donc qu’il suffit, pour comprendre le
sens de I’énoncé de I’enfant, de savoir quelles sont les conditions par
lesquelles 1’action demandée serait accomplie. Si je sais ce que je dois faire
pour répondre a une demande, j’ai compris cette demande — dirait donc ce
formaliste sémantique, et je n’ai pas besoin d’avoir recours & des préten-
tions a la validité. Faux, répond Habermas: «La connaissance des condi-
tions de réussite, déduites de la composante propositionnelle d’une

"' Voir a ce sujet: Hans Joas (Hg.). Kommunikatives Handeln, Frankfurt am
Main, 1986, pp. 353 sqq, ol Habermas explicite, en réponse a des objections, sa
théorie de la signification.



480 MARK HUNYADI

demande (ici: qu’'on donne de I’argent) ne suffit pas pour comprendre la
signification spécifique du caractere d’exigence lié a la demande. L audi-
teur doit bien plutdt comprendre le contexte normatif qui autorise le locu-
teur & une exigence, et qui seulement alors le 1égitime a attendre de lui
qu’il ait des raisons d’accomplir ’action demandée. Sans quoi il manque a
’auditeur la connaissance des conditions de son accord, qui seul fonde la
prise en charge des devoirs consécutifs a cette interaction» (ic1, de donner
un peu d’argent).

Ce que Habermas veut plus généralement dire, ¢’est qu’on ne peut pas
se représenter de situations ou une demande serait compréhensible en fant
que demande si 1’on ne connaissait pas, aussi peu que ce soit, le contexte
normatif de la demande — dans I’exemple cité¢, que I'on doit aider des
enfants ou des étres humains en détresse. La simple compréhension du
contenu sémantique de la demande, qui fait que ’on sait ce qu’il faut
accomplir pour la satisfaire, ne suffit pas a comprendre la demande en tant
que demande.

L’essentiel est donc que D’emploi communicationnel du langage
implique nécessairement 1’élévation de prétentions a la validité. La ou
manquent ces prétentions a la validité, il n’y a plus d’agir communica-
tionnel. Par exemple, dans 1’acte de parole «Haut les mains!», je fais mani-
festement un emploi non communicationnel du langage; ce qui devrait,
dans le cas d’un ordre ou d’une demande, faire office de prétention a la
validité, est ic1 remplacé par la force intimidante du revolver. L agir n’est
pas communicationnel, mais stratégique, puisqu’il s’agit d’influer causale-
ment — et non pas par I’intercompréhension — sur le comportement d’autrui.

Criticabilité et consensus

Or, le fait central est ici qu'une prétention a la validité peut toujours
étre critiquée. C’est-a-dire que dans 1’agir communicztionnel, "auditeur
peut prendre position par oui ou par non quant aux prétentions a la validité
que le locuteur €éleve par un énoncé. Une prétention a la validité peut étre
acceptée ou contestée, mais elle est en ce sens toujours soumise a une
reconnaissance rationnelle réciproque. C’est exactement pour cela qu’on
peut dire que I'intercompréhension est inhérente au langage: si comprendre
un énoncé veut dire: savoir a quelle condition ses prétentions a la validité
peuvent &tre honorées, alors, il faut pouvoir se mettre d’accord sur ces
prétentions a la validité — c’est une condition nécessaire de |’intercom-
préhension. La compréhension renvoie d’emblée a un tel consensus. La se
trouve le siege de la théorie de la rationalité de Habermas, qui débouche

12 1bid., p. 360.



UNE MORALE POST-METAPHYSIQUE 481

sur une théorie de I’argumentation, puisque c¢’est par elle qu’un consensus
rompu peut €tre rétabli.

Rompre ce consensus communicationnel signifie: contester des préten-
tions a la validité. Il faut ici préciser que chaque énoncé, bien qu’il privi-
Iégie une prétention a la validité, est toujours €également contestable sous
les deux autres aspects. J'en donne un exemple:

Si je donne l'ordre: «S’il vous plait, apportez-moi un verre d’eau»; si
Jj'emploie cette expression communicationnellement, c’est-a-dire si je
n’oblige pas empiriquement quelqu’un a m’obéir, sous 1’effet de la menace
par exemple, alors cette expression peut étre critiquée sous exactement trois
aspects |

a) elle peut étre contestée sous 1'aspect de sa justesse normative: alors,
on me répondra: «Non, vous ne pouvez pas me traiter comme votre subor-
donné»;

b) elle peut étre contestée sous 1’aspect de la sincérité subjective: alors
on me répondra: «Non, vous n’avez par votre ordre que l'intention de
m’abaisser aux yeux des participants au séminaire»;

¢) elle peut enfin étre contestée sous 1’aspect de conditions d’existence
dans le monde objectif: alors, on me répondra: «Non, le robinet le plus
proche est trop éloigné pour que je puisse revenir avant la fin de la
séance».

Cette triple fagon de pouvoir contester un ordre met en évidence les
trois prétentions a la validité auxquelles peut prétendre un acte de langage.
Il'y a accord entre deux sujets, ¢’est-a-dire réussite de I’acte de langage qui
a €t€ proposé par le locuteur, si ces prétentions a la validité sont explicite-
ment ou implicitement honorées ou acceptées. Dans le cas que je viens de
donner en exemple, I’accord est réalisé si un auditeur accepte — il peut bien
sir le faire implicitement — chacune des trois prétentions a la validité
¢levées par mon ordre.

La rationalité se définit par le caractére criticable de prétentions a la
validité, prétentions a la validité qui ne peuvent pas ne pas €tre incluses
dans un acte de parole employé communicationnellement. Ce qui veut dire
qu’un énoncé n’est pas rationnel en vertu de ce qui est dit (= modele
sémantique), mais en vertu de 'effet de coordination qu’est susceptible de
produire un acte de langage et la prétention a la validité qui y est nécessal-
rement exprimée (= modele pragmatique). Et les raisons produites, qui
fondent la validité des énoncés, peuvent étre produites a I’égard de chacune
des prétentions a la validité possibles, vérité, justesse et sincérité. Le texte
de Morale et communication est un exemple de ce que cette théorie linguis-
tique est capable d’accomplir dans le domaine de la validité normative,
donc de la morale.

13 Voir a ce propos: TkH!, pp. 411 sqq.



482 MARK HUNYADI

Ce qu’il faut voir, ¢’est que I’activité communicationnelle repose sur le
consensus inhérent au langage, et que ce consensus repose lui-méme sur
les prétentions a la validité qui sont inévitablement élevées par tout acte de
langage; ces prétentions ne sont des prétentions que dans I’exacte mesure
ou elles sont criticables, et leur validité ne provient que de la reconnais-
sance intersubjective issue des partenaires de la communication linguis-
tique. Ce consensus suppose idéalement une communauté de communica-
tion sans entraves; j'insiste sur le «idéalement», car le fait que cette
communication ne soit de fait jamais réalisée n’infirme ici nullement 1’ar-
gument de Habermas: ce qu’il dit, c¢’est que cette communication sans
entraves, guidée par la seule force sans contrainte de I’argument meilleur,
doit toujours étre 1déalement postulée, plus exactement: la notion de
consensus 1déalement réalis€ est inscrite dans le langage méme. Le
consensus est une condition contrefactuelle nécessaire a la communication.
Méme sous la menace, méme dans un conflit, le consensus possible est
postulé — s’il n’était pas toujours déja postulé, on ne pourrait pas définir la
menace comme menace, le conflit comme conflit. Un conflit ne se définit
comme tel que sur I’horizon d’un consensus possible. Supposer ce
consensus idéal est la nécessaire présupposition de toute pratique langa-
giere.

La rationalité argumentative

On voit ainsi pourquoi 1’argumentation occupe une place centrale dans
la pensée de Habermas, et tout particulierement dans sa pensée morale. Ce
n’est que ’argumentation, par laquelle des prétentions a la validité peuvent
étre reconnues et honorées, qui peut garantir la rationalité d’un discours;
mais I’extréme force de 'argument de Habermas consiste 2 démontrer que
toute pratique langagiére, en tant précisément qu’elle est une pratique,
suppose ipso facto un consensus possible par reconnaissance réciproque de
prétentions a la validité dont la fondation repose des lors sur I’argumenta-
tion. L’argumentation n’est pas un gadget qu’on peut choisir ou laisser
tomber: en tant que nous sommes engagés dans une pratique communica-
tionnelle — et nous ne pouvons pas ne pas 1’étre, pour Habermas, car tous
les processus de socialisation, d’intégration sociale et d’individuation se
déroulent nécessairement dans la communication —, donc: en tant que nous
sommes engagés dans une pratique communicationnelle, nous devons
toujours nécessairement supposer ce consensus possible, issu de la recon-
naissance argumentative réciproque de prétentions a la validité.

Ce que je voulais montrer par ces développements, c’est la nécessité
systématique — c’est-a-dire au niveau de la construction du systéme — qu’il
y avait pour Habermas de déplacer la rationalité de la dimension matérielle



UNE MORALE POST-METAPHYSIQUE 483

qui €tait la sienne avant I’Entzauberung a une dimension procédurale,
c’est-a-dire argumentative. C’est a ses yeux le seul moyen de sauver la
rationalité dans un contexte post-métaphysique; en 1’absence de tout fait
premier qui garantirait la rationalité de nos pratiques, ce sera a une procé-
dure de le faire, et cette procédure est inscrite dans le langage méme, plus
exactement dans les présuppositions de son utilisation. Pour le montrer,
Habermas a opéré un changement de paradigme de la philosophie de la
conscience a l'intersubjectivité langagicre, et en dégageant les nécessaires
présuppositions de ’activité communicationnelle. C’est cette démarche qu’il
appelle la pragmatique formelle, dont nous avons esquissé les traits essen-
tiels.

Vers une morale post-métaphysique

Cela dit, on voit par quelle stratégie Habermas entend sauver la rationa-
lité, et ses prétentions a 1'universalité; mais le probléme a propos duquel
s’est engagée cette stratégie, a savoir le possible fondement ou non des
normes morales, n’est pas encore résolu. Seules deux choses ont été
montrées: premierement, que dans les termes de la conceptualité de Weber
— une conceptualité enfermée dans les étroits sentiers de la philosophie de
la conscience — le probléme du fondement des normes aboutissait a une
impasse subjectiviste, en niant toute rationalité possible a propos des ques-
tions morales, et deuxiémement, qu'un changement de paradigme pouvait
préserver I’idée d’une rationalité universelle, en dégageant la rationalité
inhérente & la pratique communicationnelle, et pouvait plus particuliérement
préserver I’idée d’une rationalité en matiére de morale, puisque nos énoncés
moraux €levent des prétentions a la validité de type normatif, et que ces
prétentions a la validité peuvent comme toutes les autres étre honorées de
facon rationnelle.

Le passage a la pragmatique formelle a ainsi permis d’élargir considéra-
blement la dimension de la rationalité; de limitée qu’elle était, dans les
modeles de la philosophie de la conscience, & une dimension strictement
instrumentale, elle s’élargit maintenant a tous les processus communication-
nels. Ce que cela veut dire concrétement, et comment cela se passe, ¢’est le
texte de Morale et communication qui se charge de le montrer. Cet essai
capital tente de déployer la force éthique dont est capable la procédure de
"argumentation, simplement en tant que procédure; c’est 12 que se gagnera
Ou se perdra le pari d’une morale post-métaphysique.






	Une morale post-métaphysique introduction à la théorie morale de Jürgen Habermas

