
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 4

Artikel: Une morale post-métaphysique introduction à la théorie morale de
Jürgen Habermas

Autor: Hunyadi, Mark

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 467-483

UNE MORALE POST-MÉTAPHYSIQUE*
INTRODUCTION À LA THÉORIE MORALE

DE JÜRGEN HABERMAS

Mark Hunyadi

Résumé

Après avoir rappelé le cadre historico-systématique à partir duquel
s'élabore la philosophie de Habermas (notamment la différenciation des

sphères de valeur selon Max Weber, et le thème de la «guerre des dieux»
qui en résulte), on montrera quelle stratégie il déploie contre ce qui semble
aboutir à un scepticisme des valeurs. A la raison qui n'est traditionnellement

considérée que comme instrumentale, il oppose la raison communica-
tionnelle, seule garante de T universalisme (notamment en matière morale),
et fondée sur les «prétentions à la validité» que nous élevons dans chaque
acte de langage.

En guise d'introduction à la pensée morale de Jürgen Habermas,
j'aimerais aborder une question d'ordre plus général qui nous permettra
de mieux situer et comprende le cadre et les enjeux de la Diskursethik,
l'éthique du discours. Plutôt que d'aborder de front ce texte capital que
sont les «Notes programmatiques pour fonder en raison une éthique de la
discussion» je vais essayer de montrer en quoi et pourquoi la pensée de

Habermas peut se désigner - et se désigne elle-même - comme post-métaphysique.

En abordant le problème sous cet angle, j'espère dégager la cohérence

systématique de la construction habermasienne qui conduit, en

* Ce texte est celui d'un exposé mtroductif fait dans le cadre des «Colloques
sur l'œuvre éthique de Jürgen Habermas» organisé par les Facultés de Théologie des
Universités de Genève (Prof. Eric Fuchs), Lausanne (Prof. Denis Müller) et
Neuchâtel (Prof. Pierre Biihler): L'auteur est doctorant en philosophie, et a travaillé
deux ans auprès de Jürgen Habermas à Francfort.
Le texte a été légèrement corrigé, mais a gardé la «forme orale» qu'appelait sa
destination première. Il n'a d'autre but que de situer le cadre systématique à partir
duquel se comprend la pensée morale de Habermas. C'est donc volontairement qu'il
renonce à une évaluation critique, se contentant de familiariser le lecteur avec
quelques grandes thèses de la théorie de l'agir communicationnel.

In: Jürgen Habermas, Morale et Communication, éd. du Cerf, Paris, 1986.



468 MARK HUNYADI

matière de morale comme dans les autres champs de l'activité humaine, à

la défense d'une rationalité dite procédurale. Par là, il s'agit de mettre en
évidence la nécessité qu'il y a, pour Habermas, de constituer la théorie
morale à partir d'une théorie de l'argumentation. Avant de savoir si celle-ci
réussit ou non à honorer ses prétentions à l'universalité, si elle réussit ou

non à s'acquitter de sa tentative de fonder en raison la morale, je vais
tenter de présenter les quelques éléments essentiels qui sous-tendent l'édifice

d'ensemble de la pensée de l'auteur de la Théorie de l'agir communicationnel.

Pensée post-métaphysique et procédure

Sous la plume de Habermas, «post-métaphysique» veut simplement
dire: strictement argumentatif. Une pensée post-métaphysique est une
pensée dont le critère ultime n'est ni une vérité extra-mondaine (de type
religieux), ni une donnée tenue pour certaine (p.ex. anthropologique:
«l'homme est bon», ou «l'homme tend naturellement vers une fin», etc.),
ni un quelconque a priori d'ordre matériel qui serait soustrait à toute
discussion; une pensée post-métaphysique ne s'en remet, selon le mot qui
est devenu comme le slogan de la pensée habermasienne, qu'à «la force

sans contrainte de l'argument meilleur» - der zwanglose Zwang des

besseren Arguments. Une telle pensée est donc strictement argumentative.
Ainsi formulée, cette thèse se comprend aisément. Mais si nous

essayons de la reconstruire pas à pas, elle révèle toute son ampleur et sa

complexité. Ce qui est en jeu, c'est une théorie de la rationalité, qui elle-
même sert une théorie de la société et une théorie de la modernité - la

théorie morale se comprenant comme un prolongement et un développement

de ces thèses fondamentales. Contre les relativistes, contre les contex-
tualistes, contre tous les détracteurs de la raison qui depuis Nietzsche
cherchent à faire valoir tout ce qui subvertit la raison - une certaine raison,
précise Habermas, et tout l'enjeu du débat est dans cette nuance -, comme
la volonté de pouvoir, l'inconscient, les structures économiques, les structures

symboliques, etc, contre tous ceux donc qui abandonnent la raison

pour un autre qu'elle, Habermas défend un concept certes sceptique, mais

non défaitiste de la raison: ce qui veut dire simplement que les critiques
justifiées qu'on adresse à la rationalité n'impliquent pas qu'on doive
l'abandonner tout entière. Il y a une raison post-métaphysique, et ce n'est pas

trop dire que Habermas consacre l'essentiel de son œuvre à la défense de

celle-ci. Dégageons de façon aussi synthétique que possible les grandes
lignes argumentatives qui guident sa théorie de la rationalité, en axant d'entrée

de jeu notre point de vue sur la problématique morale, essentielle dans

son œuvre.



UNE MORALE POST-MÉTAPHYSIQUE 469

Défendre une rationalité post-métaphysique telle que je viens de la

caractériser par un mot clé (où «pensée post-métaphysique« désigne une

pensée livrée à la seule force de ses arguments), c'est défendre un type de

rationalité procédurale, par opposition à une rationalité matérielle. C'est
cette dernière qui a caractérisé la pensée métaphysique, en ce sens que, et

quelles que soient évidemment les immenses différences qui séparent les

différents systèmes élaborés sous cette bannière, c'est toujours, dans ce type
de pensée, une totalité rationnelle qui assure un ordre des choses dont

chaque élément reçoit une place en fonction de cette totalité qui lui assure,

par là même et en retour, sa rationalité. Que ce soit un principe cosmique,
comme chez les Grecs anciens, un ordre transcendantal, comme chez Kant,
une subjectivité fondatrice, comme chez Husserl ou Descartes, la rationalité
est toujours un quelque chose qui assure la cohérence des choses - en ce

sens, elle est matérielle, au sens où il y a un principe unique qui gouverne
l'ordre des choses. C'est le principe même de l'existence d'un tel principe
qui a été mis en question par les critiques successifs de la rationalité;
Habermas partage leur méfiance, mais plutôt que d'en prendre prétexte

pour abandonner toute prétention à la rationalité, il lui oppose un autre

concept de rationalité, non plus matériel, mais procédural. Avant de

montrer ce que cela veut dire concrètement, il faut mettre en évidence la
nécessité systématique qu'il y a pour Habermas à défendre un tel concept
de rationalité.

La différenciation des sphères de valeur: le droit et la morale

Habermas prend très au sérieux la thèse de Max Weber sur la différenciation

des sphères de valeur. Il lui consacre notamment de nombreuses

pages dans sa Théorie de l'agir communicationnel Bien qu'elle soit très

connue, rappelons-en les linéaments, ceux en tous cas qui sont déterminants

pour la pensée de Habermas.

Max Weber décrit le processus de rationalisation de l'Occident en

termes d'«Entzauberung», de désenchantement: ce qui veut dire que
différentes sphères d'activité et de pensée de l'homme se dégagent peu à peu
des visions du monde globalisante (mythiques ou religieuses) dont elles
étaient dépendantes. Ces visions du monde (ces super-discours qui fondent
la légitimité de tous les autres: qu'on pense à la religion pour le Moyen
Age) fondaient l'unité et la légitimité de tous les discours produits; mais
dès qu'ils sont remis en question et perdent par là leur puissance unifiante

2
Jürgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bände, Frankfurt

am Main, 1981. Traduction française: Théorie de l'agir communicationnel, 2 vol.,
Fayard, Paris, 1987. Dorénavant: TkH.



470 MARK HUNYADI

- c'est précisément Y Entzauberung -, on assiste pour Max Weber à une
différenciation des sphères de valeur, plus précisément de trois sphères de

valeur, qui ainsi deviennent autonomes par rapport à ces visions du monde

globalisantes: il s'agit de la sphère cognitive (sciences), de la sphère esthétique

(art) et de la sphère juridico-morale (normes). Cette autonomisation
des sphères de valeur, qui pour Max Weber est la marque même de la
modernité, obligera chacune de ces sphères à suivre sa logique propre,
c'est-à-dire à obéir à des critères de rationalité à chaque fois spécifiques.

Ces thèses sont bien connues, et je n'aimerais m'arrêter que sur l'une
d'elles, à savoir celle de l'autonomisation du droit et de la morale (donc de

la sphère normative), phénomène qui libère toutes les pratiques juridiques
et éthiques de l'emprise des images du monde dans lesquelles elles étaient
enchâssées, ce qui avait pour conséquence d'empêcher la différenciation
entre raison théorique et raison pratique. Car dans un monde d'avant
YEntzauberung, donc dans un monde dont l'image est unifiée, il suffit de

connaître (on est donc là dans l'ordre de la raison théorique) l'ordre
cosmologique, les récits mythiques, les vérités religieuses, etc.. pour savoir
ce qui est valide dans l'ordre normatif des maximes, règles ou lois (donc
dans l'ordre de la raison pratique). Connaître l'ordre du monde, c'est-à-dire
connaître ce qui est, implique connaître ce qui doit être, puisque c'est
l'ordre du monde qui est garant et modèle de l'ordre juste des choses. Mais

que s'opère YEntzauberung, qu'apparaisse la différenciation entre ces deux

types de raison (la théorique et la pratique), que la sphère cognitive se

sépare donc de la sphère juridico-morale, et celle-ci se voit livrée à ses

propres critères de rationalité. La sphère juridico-morale ou normative ne

puisera plus sa légitimité dans de grands discours fondateurs, mais dans une
rationalité spécifique et autonome.

Quelles en sont les implications pour le droit et la morale? Historiquement,

je veux dire du point de vue de l'histoire des idées, cette autonomisation

du droit et de la morale a conduit au droit formel et aux éthiques
profanes de conviction ou de responsabilité - respectivement institutionnalisés

dans le droit naturel rationnel et l'éthique formelle. Mais d'un point de

vue non plus historique mais systématique - et c'est bien sûr celui-ci qui
est déterminant pour Habermas -, cette autonomisation permet la formation
de nouvelles structures de conscience des individus, qui s'orientent non

plus en fonction de traditions acceptées, non plus en fonction de normes
transmises, mais en fonction de prises de position critiques à l'égard d'un
savoir traditionnel. En d'autres termes, ce qui était admis comme non

problématique devient hypothétique. C'est donc la voie qui mène à ce que
Habermas, après Piaget et Kohlberg, appelle une structure de conscience

post-conventionnelle - «post-conventionnelle» voulant dire: qui ne se

nourrit plus du simple poids accepté des conventions en vigueur, mais qui
élabore ses propres critères d'appréciation.



UNE MORALE POST-MÉTAPHYSIQUE 471

Ce passage d'un système de savoir et d'une structure de conscience
conventionnels à des prises de position hypothétiques, c'est-à-dire
postconventionnelles, est tout à fait central. Ce qui caractérise, encore une fois,
une structure de conscience conventionnelle ou pré-moderne, c'est l'obéissance

par rapport à des normes acceptées du simple fait qu'elles ont pour
elles le poids de la tradition ou celui de l'autorité en vigueur. Cette structure

est intrinsèquement liée à un monde où les sphères de valeur ne sont

pas encore différenciées, un monde d'avant Y Entzauberung: car dans cette
situation, ce sont les images du monde, mythiques, religieuses, etc., qui
imprègnent le tout de l'existence sociale et individuelle, sans que l'on ait
besoin, pour se situer à l'intérieur de l'ordre du monde, de différencier la
raison théorique de la raison pratique. Il faut faire ce que l'on dit, puisque
la vérité de ce que l'on dit est garantie par la vérité de notre image du
monde.

Cette structure d'obéissance change radicalement avec le passage à une
structure de conscience post-conventionnelle ou moderne: ce n'est plus
l'obéissance qui détermine notre rapport aux normes, mais l'adhésion
rationnelle. Ce qui se passe lorsque s'effondrent les images du monde et la

conviction commune qui les soutenait, c'est que les normes - privées par
YEntzauberung du fondement métaphysique qui les garantissait - révèlent
leur fragilité, leur caractère criticable, et précisément leur besoin de fondement.

Les normes, devenues autonomes, c'est-à-dire ne dépendant plus
d'une architectonique métaphysiquement postulée, ont besoin, dès que cette

autonomisation est accomplie, d'être justifiées par des principes. L'Entzau-
berung qui conduit à la différenciation des sphères de valeur libère le

potentiel rationnel propre à chacune de ces sphères. C'est dans un espace
ainsi désenchanté que prend place la pensée post-métaphysique, c'est-à-dire
une pensée qui ne tire sa force légitimante que de la qualité des arguments
produits. Autrement dit, Y Entzauberung livre les sphères désormais
autonomes à l'espace argumentatif. Je cite: «Sur la voie qui mène du mythe à

la religion, et de la religion à la philosophie et à l'idéologie, l'exigence
d'une reconnaissance discursive des prétentions à la validité normative
s'impose de plus en plus vigoureusement»3.

Grâce au désenchantement des images religieuses du monde, l'individu
peut donc adopter une perspective hypothétique à l'égard des normes en

vigueur, ce qui conduit à une séparation entre le domaine de la légalité et
de la légitimité (ou, si l'on veut, de la morale). Car si l'on peut adopter à

l'égard de la légalité, c'est-à-dire à l'égard de l'ensemble des normes ou
lois effectivement en vigueur, une attitude hypothétique, cela veut dire que
la légalité elle-même appelle, ou nécessite, une justification pratique, c'est-
à-dire un fondement qui confère à cette légalité une légitimité. Pour

" Raison et légitimité. Payot, Paris, 1978, p. 25.



472 MARK HUNYADI

Habermas, il est central, dans le domaine politique notamment, que la légalité

ne soit pas simplement livrée à elle-même, comme le veulent les positivistes

du droit et les empiristes, mais qu'elle soit ancrée dans une légitimité
morale. La motivation existentielle de ce souci provient très certainement
chez Habermas de l'expérience du nazisme: prototype d'un système légal,
mais non légitime4. On voit donc sur ce point l'enjeu du débat: Habermas

veut trouver un fondement rationnel à la légalité et à l'ensemble des

normes morales.

Une stratégie contre la «guerre des dieux»

Or, c'est la possibilité même d'un tel fondement qui a été, de façon
récurrente, mise en doute, et le plus souvent niée. La discussion perdure

encore aujourd'hui sous la forme par exemple du débat qui oppose les rela-
tivistes et les universalistes, notamment en matière morale. Pour Max
Weber par exemple, que Habermas critiquera à cet égard, le désenchantement

des images du monde a pour conséquence, selon sa formule célèbre,

une indépassable «guerre des dieux»5; car la rationalité, désormais
abandonnée à elle-même, peut certes déployer toute sa puissance «technique»,
c'est-à-dire trouver les moyens les plus adaptés aux fins qu'elle entend

poursuivre; mais sur ces fins elles-mêmes, la raison reste muette, car il n'y
a pas là, pour Weber, de rationalité possible: chacun est renvoyé à ses

préférences, à son système de valeurs personnelles, à ses choix subjectifs. Il
y a donc guerre des dieux, dans le sens d'un affrontement indépassable des

systèmes de valeurs subjectifs, où ne décide en dernière instance que la
libre préférence de chacun. En d'autres termes. Weber est un sceptique en

matière morale: il est persuadé que la décision que l'on prend à l'égard de

tel ou tel système moral ne peut pas être fondée, c'est-à-dire rationnellement

motivée. Il est fondamentalement sceptique quant aux performances
possibles de la raison pratique.

C'est précisément à combattre ce genre de positions sceptiques ou relati

vistes que Habermas va consacrer l'ensemble de sa stratégie théorique. Je

ne vais évidemment pas ici passer en revue ses réfutations successives des

positions de Weber, Marx. Lukacs, Horkheimer ou Adomo; ce sont des

considérations qui occupent la plus grande partie de la Théorie de l'agir
communicationnel, dont l'une des particularités est précisément de se

nourrir de la discussion avec des auteurs de l'histoire de la philosophie et

4 Voir par exemple: Die neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt am Main, 1985,

p. 105.
5 Voir à ce sujet: Max Weber. «Le métier et la vocation d'homme politique» in

Max Weber. Le savant et le politique. Pion, Paris. 1959.



UNE MORALE POST-MÉTAPHYSIQUE 473

de la sociologie, considérés comme des partenaires à part entière, pour en
déduire des conséquences d'ordre systématique. Habermas se nourrit de

positions qui ont été défendues dans l'histoire de la philosophie, pour
alimenter son propre système, mettant ainsi en vigueur, au niveau de

l'élaboration même de sa théorie, une pratique communicationnelle. Je ne vais
ici que montrer le sens de l'argumentation générale, pour finalement aboutir
à son déploiement dans le domaine de la morale.

Contre la raison instrumentale: la raison communicationnelle

Sans entrer dans les détails de la démonstration, je reprends toutefois
l'exemple de Weber. Pour lui donc, la raison peut décider de l'adaptation
de certains moyens à des fins données, mais ne peut pas fonder ces fins
elles-mêmes. Sous-jacente à cette vision dont aujourd'hui encore plus d'un
se réclame, prévaut une conception de la rationalité que Habermas, à la

suite de Horkheimer et Adorno, a baptisé du nom de «raison instrumentale».

C'est-à-dire que dans cette vision des choses, la raison ne sert qu'à
calculer les moyens en vue de la fin - ce qu'il appelle la Zweckrationalität.
Et en effet, si la raison n'est qu'instrumentale, on doit bien accorder qu'elle
ne peut être que muette sur les fins à atteindre; elle ne peut que calculer,
non déterminer. Mais pour Habermas, cette vision de la rationalité est

réductrice. Car si la rationalité peut bien être instrumentale, la rationalité
instrumentale n'est pas le tout de la rationalité. Elle l'ampute même de sa

dimension essentielle, qui est d'être communicationnelle.
Pour critiquer ces modèles réducteurs de la rationalité, et pour montrer

en quoi ils le sont, Habermas va analyser et rétablir tous les implicites qui
prévalent chez tel ou tel auteur représentatif de cette conception. De même

qu'il débusque chez Weber son concept implicite de rationalité comme
étant une rationalité strictement orientée en vue d'une fin, donc une rationalité

téléologique ou instrumentale, de même il va rétablir tous les concepts
sous-jacents à ces visions non pas fausses, mais tronquées de la rationalité,
pour ensuite pouvoir en développer un concept plus englobant - ce sera

précisément son concept de rationalité communicationnelle. Tous ces

modèles, qu'il critique, partent du schéma fondamental, ou paradigme de la

relation entre sujet et objet - c'est là le modèle classique de la tradition
occidentale. De ce modèle-là. Habermas rétablit les présupposés ontologiques.

En voici un exemple particulièrement éclairant:
«La raison subjective règle exactement deux relations fondamentales

que le sujet peut adopter à l'égard d'objets possibles. Par «objets», la
philosophie du sujet comprend tout ce qui peut être représenté (vorgestellt)
comme étant; par «sujet», elle comprend tout d'abord les capacités de se

mettre en relation dans le monde avec de telles entités dans une position



474 MARK HUNYADI

objectivante, et de dominer, que ce soit théoriquement ou pratiquement, les

objets. Les deux attributs de l'esprit sont représentation et action. Le sujet
se rapporte à des objets soit pour se les représenter tels qu'ils sont, soit

pour les produire tels qu'ils doivent être. Ces deux fonctions de l'esprit
sont imbriquées l'une dans l'autre: la connaissance d'états de choses est

structurellement liée à la possibilité d'intervention dans le monde comme
totalité des états de choses; et l'action couronnée de succès exige à son tour
la connaissance du contexte de causalité dans laquelle elle intervient.»

En d'autres termes, l'agir téléologique issu de ce modèle classique de la

philosophie de la conscience suppose un sujet et un monde objectif auquel
il se rapporte; dans ce monde, il réalise un but en choisissant des moyens
adéquats, le tout se mesurant au succès de l'intervention dans le monde.
Dans ce modèle, le langage est un moyen parmi d'autres de réaliser ses

fins.

Si ce modèle de la théorie de l'action est incontestablement le modèle
dominant dans la philosophie occidentale depuis Aristote, il a été en sociologie

complété par deux autres modèles7 qui concourent eux aussi à décrire
des aspects de la réalité humaine, et qui, chacun à sa manière, opère des

présuppositions ontologiques différentes. Il s'agit du modèle normatif de

l'action, c'est-à-dire de l'agir régulé par des normes: le sujet n'agit pas en

fonction de fins à atteindre, mais de normes à respecter, normes qui sont
socialement reconnues. Ici, le concept sous-jacent de monde est différent de

celui du modèle téléologique: il s'agit non plus d'un monde objectif d'états
de choses, mais d'un monde social régi par des normes reconnues. Le sujet
n'est plus l'acteur solitaire réalisant ses fins, mais le membre d'une
communauté accomplissant des actions conformes aux valeurs communes.
Le langage est considéré dans ce modèle comme le médium qui transmet
les valeurs culturelles d'une communauté.

Enfin, le troisième modèle de l'action, après l'agir téléologique et l'agir
normatif, est l'agir dramaturgique, où le sujet en quelque sorte se met en
scène pour exprimer ses sentiments, désirs, etc. Ce modèle suppose un
troisième concept de monde, celui de monde subjectif. Ici, le sujet n'est à

nouveau plus l'acteur solitaire réalisant ses fins, ni le membre de la

communauté sociale agissant conformément à des normes, mais un participant

à une interaction dont les membres se constituent réciproquement en

public. Il s'agit donc là d'avoir un accès public au monde intérieur du sujet.
Le langage est ici un médium expressif servant l'autoprésentation de soi,
dans une fonction si l'on veut esthétique (ou thérapeutique, si l'on pense

par exemple à la psychanalyse).

6 Tklll, p. 519 (Je cite dorénavant l'édition allemande). Trad. fr. p. 391.
7 Voir à ce sujet: Tklll. pp. 126 sqq. Trad. fr. pp. 100 sqq.



UNE MORALE POST-MÉTAPHYSIQUE 475

Je ne fais ici qu'esquisser ces trois modèles de l'action et leurs présupposés

philosophiques, pour essayer par contraste de mettre en valeur l'intuition

fondamentale de Habermas: à savoir que dans chacun de ces modèles,
qui a sa plausibilité propre, le langage n'est considéré que dans une seule
de ses fonctions possibles, qui à chaque fois induit un rapport à un seul
monde - soit le monde objectif, soit le monde normatif ou social, soit le
monde subjectif. Or, si l'on veut rendre justice simultanément à l'ensemble
des usages possibles du langage et aux notions de mondes qui y sont
induites, il faut changer de modèle d'action et en adopter un qui les

englobe tous - c'est précisément le modèle d'action communicationnel.
Voici un passage particulièrement explicite à cet égard.

«Seul le modèle de l'agir communicationnel présuppose le langage
comme un médium non tronqué d'intercompréhension, où locuteur et auditeur

se rapportent simultanément, à partir de l'horizon, de leur monde vécu

préinterprété, à quelque chose dans le monde objectif, dans le monde social
et dans le monde subjectif, afin de parvenir à des définitions communes de

situations. Cette conception du langage prévaut à tous les efforts pour
parvenir à une pragmatique formelle»8.

Il faudra évidemment revenir sur la notion de pragmatique formelle,
tout à fait centrale dans la démarche de Habermas. Mais résumons tout
d'abord le point où nous en sommes arrivés. Nous sommes partis de notre
situation de modernes, telle que l'a décrite Max Weber et telle que la
reprend à son compte Habermas; une situation «désenchantée», c'est-à-dire
qui ne peut plus se fonder sur un corpus de vérités dernières métaphysiquement

postulées. L'effritement de ces corpus totalisants a eu pour
conséquence une différenciation des sphères de valeurs - cognitive, esthétique,
juridico-morale - dont chacune est par là même renvoyée à ses critères de

rationalité propres. Or, chez Weber, que j'ai pris pour emblème de beaucoup

d'autres, la rationalité ainsi dégagée d'à priori métaphysiques est

uniquement pensée sur le mode de la rationalité instrumentale de l'agir
orienté vers une fin. Dans le domaine moral, cela a pour conséquence la

«guerre des dieux», c'est-à-dire une impossibilité de choisir rationnellement
nos valeurs ultimes, qui sont uniquement le fruit de nos préférences subjectives.

Ce qui est donc en question, c'est l'étendue du pouvoir de la raison
pratique: doit-elle se limiter à calculer les moyens en vue de fins dont la
détermination échappe par nature même à sa compétence, ou a-t-elle
précisément cette compétence de fonder ces fins elles-mêmes? C'est pour
répondre à cette question que Habermas s'interroge sur le concept même de

rationalité: si le protoype de la rationalité est la rationalité instrumentale,

8 TkHI. p. 142.



476 MARK HUNYADI

comme chez Weber, alors effectivement les choix moraux ultimes sont
livrés à la subjectivité de chacun. Seulement, Habermas considère - et c'est
là son grand apport à l'histoire de la philosophie - que cette rationalité est

réductrice, en ce qu'elle ne peut rendre compte que d'une dimension très

partielle de l'agir humain. Il en va également ainsi des autres théories de

l'action que j'ai mentionnées - l'agir régulé par les normes et l'agir drama-

turgique, qui charrient respectivement des notions de sujet, de monde, de

rationalité et de fonction du langage différentes, mais à chaque fois

partielles. C'est ainsi que Habermas introduit la notion d'agir communicationnel,

qui est censée les englober toutes. La question est maintenant de

savoir si la notion d'agir communicationnel permet à la'raison pratique de

fonder ses propres fins, ce que ne peut précisément pas faire la raison telle

que la conçoit par exemple Weber. Si elle le permet, et comment.

Le changement de paradigme: vers une pragmatique formelle

La citation faite plus haut est cruciale, dans le sens où elle montre le

radical changement de paradigme qu'opère Habermas. Il passe du modèle

classique de la philosophie de la conscience, qui toujours en quelque
manière construit un sujet face au monde, au paradigme de la langue, et

plus exactement au paradigme de la langue comme médium de la communication

intersubjective. Le point de départ de la réflexion n'est plus la

conscience monologique disposant toujours en quelque manière d'un monde

en face d'elle, mais la médiatisation symbolique ou langagière qui lie entre

eux les sujets. Il ne s'agit donc pas là de considérer la langue en tant que
système syntaxique ou sémantique, mais en tant qu'elle est employée dans

l'interaction. Ce qui intéresse Habermas, c'est une pragmatique du langage,
c'est-à-dire encore une fois de la langue en tant qu'elle est utilisée, la
pragmatique étant précisément cette partie de la linguistique qui s'interroge sur
les conditions d'utilisation du langage. C'est cela qui constitue le changement

de paradigme fondamental de Habermas, et qui va ouvrir des horizons
tout à fait nouveaux à la théorie morale: partir non plus de la conscience

subjective, mais de l'intersubjectivité médiatisée par le langage.

Ce sera la tâche de la pragmatique formelle de dégager les présupposés
nécessaires à la communication langagière. C'est donc en partant des conditions

d'utilisation du langage que Habermas va déployer sa théorie de la

rationalité communicationnelle, et ce sont les principaux éléments de celle-
ci que j'aimerais maintenant esquisser. La pragmatique du langage, que
Habermas n'a pas inventée, mais qu'il développe à partir des analyses
initiales de Austin et Searle (le livre fondateur de Austin, Quand dire, c'est



UNE MORALE POST-MÉTAPHYSIQUE 477

faire, a été publié en anglais en 1962)9, a été reprise en Allemagne par
Karl-Otto Apel, qui enseigne aujourd'hui dans la même université que
Habermas et qui lui a véritablement ouvert les yeux sur les ressources de la

pragmatique formelle. La pragmatique du langage donc part de l'intuition
fondamentale que parler est une action. Dire quelque chose, c'est faire

quelque chose. Si je donne un ordre, je ne fais pas la même chose que si je
décris un paysage ou fais une promesse.

Mais parler est une action d'un genre particulier. Si je vois quelqu'un
traverser la rue en courant - ce qui est assurément une action -. je peux
essayer d'identifier cette action et de lui donner un sens10: ainsi, je peux
supposer que l'ami que je vois court pour ne pas manquer son train; pour
ne pas arriver en retard à son cours; ou qu'il se sent poursuivi; ou encore

qu'il a échappé à un attentat, cherche du secours, etc. Ma position
d'observateur (extérieur) ne me permet pas d'identifier en toute rigueur le sens
de l'action que j'observe; pour que je puisse le faire, il me faudrait la

confirmation de l'acteur qui me dirait, s'il en avait le temps, quel sens il
faut donner à sa course. Les actions non langagières ne peuvent être identifiées

par elles-mêmes.

Il en va autrement des actes de langage. Quand je dis quelque chose,

non seulement je fais quelque chose, mais je dis ce que je fais. Si on me
donne l'ordre d'ouvrir la fenêtre, et si je comprends cet ordre, je sais ce

que l'on attend de moi, à savoir que j'accomplisse cet ordre. En partant du

contenu sémantique de ce qui est dit, je sais quel type d'action a été

accompli par ce qui a été dit. Ce qui veut dire que les actes de langage

s'interprètent eux-mêmes; c'est-à-dire que, c'est non seulement faire, mais
c'est aussi dire ce que l'on fait. L'asymétrie avec les actions non langagières

est frappante, car on voit que l'agir communicationnel médiatisé par
le langage implique un changement de perspective: je passe de la position
extérieure qui est forcément la mienne lorsque j'observe une action non
langagière à la position de participant à une interaction. L'agir communicationnel

suppose la participation des sujets concernés, et nécessite donc une
attitude performative, par opposition à l'attitude d'observateur.

Mais il y a pour Habermas une différence plus fondamentale encore.
Cette différence concerne d'une part la visée, le but que cherchent à

atteindre respectivement les actes de langage et les actions non langagières,
d'autre part le type de succès qui caractérise un acte de langage réussi ou
une action accomplie. Comme nous l'avons vu tout à l'heure à propos de

l'agir téléologique, le but visé par une action non communicationnelle - si

par exemple je scie du bois - est une intervention dans le monde objectif

M

Paru sous ce titre aux éd. du Seuil en 1970.

Voir par ex. Jürgen Habermas. Nachmetaphysisches Denken. Frankfurt am
am. 1988. pp. 64 sqq.



478 MARK HUNYADI

dont le succès se mesure à la réalisation ou non du but visé. Il s'agit
d'opérer une intervention causale dans le monde. Le but est donc une telle

intervention, et le succès se mesure au degré de réalisation de ce but.

On ne peut rien dire de tel des actes de langage. Un acte de langage n'a

pas pour but une intervention causale dans le monde, mais - et c'est là la

thèse essentielle - Y intercompréhension d'un locuteur et d'au moins un

auditeur: le but de l'acte de langage adressé à quelqu'un est non pas la

réalisation d'un but individuel, mais la coordination de l'action; et le

succès d'un tel acte se mesure à l'acceptation par l'autre de la validité de

mon énoncé.

Intercompréhension et prétentions à la validité

Je ne vais pas entrer dans le détail de la théorie du langage et de la

signification de Habermas, car l'ampleur du sujet mériterait une étude

spécifique. Je me borne simplement à mentionner les traits essentiels de son
modèle langagier.

La thèse fondamentale qui détermine toute sa conception - une thèse

extrêmement forte - revient à dire que l'intercompréhension est le télos, le

but indissociablement lié au langage. Le langage, par nature même, est

orienté vers l'intercompréhension. Toutes les autres formes de pratique
langagière, comme par exemple celle de l'exercice d'un pouvoir, comme le

décrivent Foucault ou surtout Bourdieu, ou la manipulation stratégique, la

menace, ou tout autre usage précisément non communicationnel du langage,
sont pour Habermas des formes parasitaires du mode originaire du langage

qui est celui de nous orienter vers l'intercompréhension. Pourquoi ce télos

de l'intercompréhension, et non pas son contraire, comme par exemple la

prise d'influence sur quelqu'un à qui l'on s'adresse? Parce qu'en disant

quelque chose, nous élevons nécessairement des prétentions à la validité -
des Geltungsansprüche. C'est le mot clé de la théorie linguistique de

Habermas et de sa perspective pragmatique. Dire quelque chose, c'est ispo
facto élever une prétention à la validité. Ces prétentions à la validité se

rapportent à chaque fois à un monde corollaire de l'expression linguistique
envisagée: si je me rapporte au monde objectif («le ciel est bleu»), j'élève
une prétention à la vérité; si je me rapporte au monde social régulé par des

normes («Tu dois rouler à droite»), j'élève des prétentions à la justesse; si

je me rapporte au monde subjectif («Je m'ennuie de toi»), j'élève des

prétentions à la sincérité ou à l'authenticité.
On comprendra peut-être mieux cette notion de prétention à la validité

si l'on fait une traduction pragmatique des énoncés donnés en exemple:
«Le ciel est bleu» se laisse pragmatiquement traduire par: «il est vrai que le

ciel est bleu»; «Tu dois rouler à droite» par: «il est juste (conforme aux



UNE MORALE POST-MÉTAPHYSIQUE 479

normes) que...»; et enfin «Je m'ennuie de toi» par: «Je t'assure par ces
mots que je m'ennuie de toi». Ce détour pragmatique, c'est-à-dire la mise
en évidence explicite de ce que l'on fait en produisant un énoncé, montre
qu'à chaque fois le type de validité de l'énoncé est différent (vérité,
justesse, sincérité). J'ajoute qu'il n'y a ces trois et que ces trois prétentions
à la validité possible dans les langues naturelles, mais je n'entre pas dans le
détail de cette argumentation, car elle fait partie d'un autre plan de sa

théorie que celui qui nous intéresse ici.

Validité et signification

Il faut insister sur cette conception du langage. La pragmatique formeile
part de l'idée simple que nous comprenons un acte de langage lorsque
nous connaissons les conditions qui le rendent acceptable, c'est-à-dire qui
satisfont ses prétentions à la validité respectives. C'est là le noyau de toute
la théorie, c'est de cela que dépend tout le reste. Dans cette compréhension,
il s'agit de conditions objectives qui ne jaillissent pas directement du sens
de l'énoncé, mais seulement à travers la prétention que le locuteur élève

pour la validité de l'énoncé; et cette prétention à la validité repose sur un
potentiel de raisons qu'on peut le cas échéant produire et discuter, c'est-à-
dire critiquer. La nouveauté de cette conception du langage est de lier
indissociablement validité et signification; c'est-à-dire qu'on ne comprend
un énoncé, sa signification, que si l'on connaît les conditions de sa validité,
donc si on sait à quelles conditions sa prétention à la validité peut être
honorée.

Prenons un exemple11: un touriste occidental arrive dans un pays
étranger, et à peine débarqué, il se voit apostrophé par un enfant qui le prie
de lui donner un peu d'argent. Un tenant de la tendance de la sémantique
formelle (c'est-à-dire quelqu'un qui justement, à la différence de Habermas,
ne s'intéresse pas à la dimension d'usage, de pragmatique du langage, mais

uniquement à son aspect de contenu du sens - d'où le nom de sémantique
formelle), un tel philosophe dirait donc qu'il suffit, pour comprendre le

sens de l'énoncé de l'enfant, de savoir quelles sont les conditions par
lesquelles l'action demandée serait accomplie. Si je sais ce que je dois faire

pour répondre à une demande, j'ai compris cette demande - dirait donc ce
formaliste sémantique, et je n'ai pas besoin d'avoir recours à des prétentions

à la validité. Faux, répond Habermas: «La connaissance des conditions

de réussite, déduites de la composante propositionnelle d'une

Voir à ce sujet: Hans Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln. Frankfurt am
Main, 1986, pp. 353 sqq, où Habermas explicite, en réponse à des objections, sa
théorie de la signification.



480 MARK HUNYADI

demande (ici: qu'on donne de l'argent) ne suffit pas pour comprendre la

signification spécifique du caractère d'exigence lié à la demande. L'auditeur

doit bien plutôt comprendre le contexte normatif qui autorise le locuteur

à une exigence, et qui seulement alors le légitime à attendre de lui

qu'il ait des raisons d'accomplir l'action demandée. Sans quoi il manque à

l'auditeur la connaissance des conditions de son accord, qui seul fonde la

prise en charge des devoirs consécutifs à cette interaction» (ici, de donner

un peu d'argent).
Ce que Habermas veut plus généralement dire, c'est qu'on ne peut pas

se représenter de situations où une demande serait compréhensible en tant

que demande si l'on ne connaissait pas, aussi peu que ce soit, le contexte
normatif de la demande - dans l'exemple cité, que l'on doit aider des

enfants ou des êtres humains en détresse. La simple compréhension du

contenu sémantique de la demande, qui fait que l'on sait ce qu'il faut

accomplir pour la satisfaire, ne suffit pas à comprendre la demande en tant

que demande.

L'essentiel est donc que l'emploi communicationnel du langage

implique nécessairement l'élévation de prétentions à la validité. Là où

manquent ces prétentions à la validité, il n'y a plus d'agir communicationnel.

Par exemple, dans l'acte de parole «Haut les mains!», je fais
manifestement un emploi non communicationnel du langage; ce qui devrait,
dans le cas d'un ordre ou d'une demande, faire office de prétention à la

validité, est ici remplacé par la force intimidante du revolver. L'agir n'est

pas communicationnel, mais stratégique, puisqu'il s'agit d'influer causalement

- et non pas par l'intercompréhension- sur le comportement d'autrui.

Criticabilité et consensus

Or, le fait central est ici qu'une prétention à la validité peut toujours
être critiquée. C'est-à-dire que dans l'agir communicationnel, l'auditeur
peut prendre position par oui ou par non quant aux prétentions à la validité

que le locuteur élève par un énoncé. Une prétention à la validité peut être

acceptée ou contestée, mais elle est en ce sens toujours soumise à une

reconnaissance rationnelle réciproque. C'est exactement pour cela qu'on
peut dire que l'intercompréhension est inhérente au langage: si comprendre
un énoncé veut dire: savoir à quelle condition ses prétentions à la validité

peuvent être honorées, alors, il faut pouvoir se mettre d'accord sur ces

prétentions à la validité - c'est une condition nécessaire de
l'intercompréhension. La compréhension renvoie d'emblée à un tel consensus. Là se

trouve le siège de la théorie de la rationalité de Habermas, qui débouche

12 Ibid., p. 360.



UNE MORALE POST-MÉTAPHYSIQUE 481

sur une théorie de l'argumentation, puisque c'est par elle qu'un consensus

rompu peut être rétabli.
Rompre ce consensus communicationnel signifie: contester des prétentions

à la validité. Il faut ici préciser que chaque énoncé, bien qu'il privilégie

une prétention à la validité, est toujours également contestable sous
les deux autres aspects. J'en donne un exemple:

Si je donne l'ordre: «S'il vous plaît, apportez-moi un verre d'eau»; si

j'emploie cette expression communicationnellement. c'est-à-dire si je
n'oblige pas empiriquement quelqu'un à m'obéir, sous l'effet de la menace

par exemple, alors cette expression peut être critiquée sous exactement trois
aspects11:

a) elle peut être contestée sous l'aspect de sa justesse normative: alors,
on me répondra: «Non, vous ne pouvez pas me traiter comme votre
subordonné»;

b) elle peut être contestée sous l'aspect de la sincérité subjective: alors
on me répondra: «Non, vous n'avez par votre ordre que l'intention de

m'abaisser aux yeux des participants au séminaire»;
c) elle peut enfin être contestée sous l'aspect de conditions d'existence

dans le monde objectif: alors, on me répondra: «Non, le robinet le plus
proche est trop éloigné pour que je puisse revenir avant la fin de la
séance».

Cette triple façon de pouvoir contester un ordre met en évidence les
trois prétentions à la validité auxquelles peut prétendre un acte de langage.
Il y a accord entre deux sujets, c'est-à-dire réussite de l'acte de langage qui
a été proposé par le locuteur, si ces prétentions à la validité sont explicitement

ou implicitement honorées ou acceptées. Dans le cas que je viens de

donner en exemple, l'accord est réalisé si un auditeur accepte - il peut bien
sûr le faire implicitement - chacune des trois prétentions à la validité
élevées par mon ordre.

La rationalité se définit par le caractère criticable de prétentions à la
validité, prétentions à la validité qui ne peuvent pas ne pas être incluses
dans un acte de parole employé communicationnellement. Ce qui veut dire
qu'un énoncé n'est pas rationnel en vertu de ce qui est dit modèle
sémantique), mais en vertu de l'effet de coordination qu'est susceptible de

produire un acte de langage et la prétention à la validité qui y est nécessairement

exprimée modèle pragmatique). Et les raisons produites, qui
londent la validité des énoncés, peuvent être produites à l'égard de chacune
des prétentions à la validité possibles, vérité, justesse et sincérité. Le texte
de Morale et communication est un exemple de ce que cette théorie linguistique

est capable d'accomplir dans le domaine de la validité normative,
donc de la morale.

Voir à ce propos: Tklll. pp. 411 sqq.



482 MARK HUNYADI

Ce qu'il faut voir, c'est que l'activité communicationnelle repose sur le

consensus inhérent au langage, et que ce consensus repose lui-même sur
les prétentions à la validité qui sont inévitablement élevées par tout acte de

langage; ces prétentions ne sont des prétentions que dans l'exacte mesure
où elles sont criticables, et leur validité ne provient que de la reconnaissance

intersubjective issue des partenaires de la communication linguistique.

Ce consensus suppose idéalement une communauté de communication

sans entraves; j'insiste sur le «idéalement», car le fait que cette
communication ne soit de fait jamais réalisée n'infirme ici nullement
l'argument de Habermas: ce qu'il dit. c'est que cette communication sans

entraves, guidée par la seule force sans contrainte de l'argument meilleur,
doit toujours être idéalement postulée, plus exactement: la notion de

consensus idéalement réalisé est inscrite dans le langage même. Le

consensus est une condition contrefactuelle nécessaire à la communication.
Même sous la menace, même dans un conflit, le consensus possible est

postulé - s'il n'était pas toujours déjà postulé, on ne pourrait pas définir la

menace comme menace, le conflit comme conflit. Un conflit ne se définit
comme tel que sur l'horizon d'un consensus possible. Supposer ce

consensus idéal est la nécessaire présupposition de toute pratique langagière.

La rationalité argumentative

On voit ainsi pourquoi l'argumentation occupe une place centrale dans

la pensée de Habermas, et tout particulièrement dans sa pensée morale. Ce

n'est que l'argumentation, par laquelle des prétentions à la validité peuvent
être reconnues et honorées, qui peut garantir la rationalité d'un discours;
mais l'extrême force de l'argument de Habermas consiste à démontrer que
toute pratique langagière, en tant précisément qu'elle est une pratique,

suppose ipso facto un consensus possible par reconnaissance réciproque de

prétentions à la validité dont la fondation repose dès lors sur l'argumentation.

L'argumentation n'est pas un gadget qu'on peut choisir ou laisser

tomber: en tant que nous sommes engagés dans une pratique communicationnelle

- et nous ne pouvons pas ne pas l'être, pour Habermas, car tous

les processus de socialisation, d'intégration sociale et d'individuation se

déroulent nécessairement dans la communication -, donc: en tant que nous

sommes engagés dans une pratique communicationnelle, nous devons

toujours nécessairement supposer ce consensus possible, issu de la
reconnaissance argumentative réciproque de prétentions à la validité.

Ce que je voulais montrer par ces développements, c'est la nécessité

systématique - c'est-à-dire au niveau de la construction du système - qu'il
y avait pour Habermas de déplacer la rationalité de la dimension matérielle



UNE MORALE POST-MÉTAPHYSIQUE 483

qui était la sienne avant YEntzauberung à une dimension procédurale.
c'est-à-dire argumentative. C'est à ses yeux le seul moyen de sauver la

rationalité dans un contexte post-métaphysique; en l'absence de tout fait
premier qui garantirait la rationalité de nos pratiques, ce sera à une procédure

de le faire, et cette procédure est inscrite dans le langage même, plus
exactement dans les présuppositions de son utilisation. Pour le montrer,
Habermas a opéré un changement de paradigme de la philosophie de la

conscience à l'intersubjectivité langagière, et en dégageant les nécessaires

présuppositions de l'activité communicationnelle. C'est cette démarche qu'il
appelle la pragmatique formelle, dont nous avons esquissé les traits essentiels.

Vers une morale post-métaphysique

Cela dit, on voit par quelle stratégie Habermas entend sauver la rationalité,

et ses prétentions à l'universalité; mais le problème à propos duquel
s'est engagée cette stratégie, à savoir le possible fondement ou non des

normes morales, n'est pas encore résolu. Seules deux choses ont été

montrées: premièrement, que dans les termes de la conceptualité de Weber

- une conceptualité enfermée dans les étroits sentiers de la philosophie de
la conscience - le problème du fondement des normes aboutissait à une
impasse subjectiviste, en niant toute rationalité possible à propos des questions

morales, et deuxièmement, qu'un changement de paradigme pouvait
préserver l'idée d'une rationalité universelle, en dégageant la rationalité
inhérente à la pratique communicationnelle, et pouvait plus particulièrement
préserver l'idée d'une rationalité en matière de morale, puisque nos énoncés

moraux élèvent des prétentions à la validité de type normatif, et que ces

prétentions à la validité peuvent comme toutes les autres être honorées de

façon rationnelle.
Le passage à la pragmatique formelle a ainsi permis d'élargir considérablement

la dimension de la rationalité; de limitée qu'elle était, dans les

modèles de la philosophie de la conscience, à une dimension strictement
instrumentale, elle s'élargit maintenant à tous les processus communication-
nels. Ce que cela veut dire concrètement, et comment cela se passe, c'est le
texte de Morale et communication qui se charge de le montrer. Cet essai

capital tente de déployer la force éthique dont est capable la procédure de

l'argumentation, simplement en tant que procédure; c'est là que se gagnera
ou se perdra le pari d'une morale post-métaphysique.




	Une morale post-métaphysique introduction à la théorie morale de Jürgen Habermas

