
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 4

Artikel: Sur la tolérance

Autor: Dürrenmatt, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 449-465

SUR LA TOLÉRANCE1

Friedrich Dürrenmatt

A l'occasion du 70e anniversaire de l'auteur, le

5 janvier 1991, nous publions ce texte de

philosophie politique qui date de 1977. La réflexion
qu'il nous propose nous semble rester d'actualité
dans ses lignes directrices, malgré les événements

récents qui ont profondément modifié la situation

politique du monde.

NdT

Résumé

Après avoir décrit dans son avant-propos l'horizon philosophique et théologique

de sa démarche, l'auteur, s'inspirant du préambule du Conseil qui
l'honore de sa médaille, développe le problême de la tolérance tant
religieuse que politique. En contraste avec le modèle de Lessing. il définit à

partir de Kierkegaard une tolérance existentielle, conçue du point de vue
de l'individu qui entreprend de résister à tous les systèmes englobants,
aussi bien philosophiques que théologiques, politiques et économiques, et

en dégage les implications dans le domaine de la politique.

Avant-propos écrit après coup

Tai abandonné les études de philosophie en 1946, avec l'excuse
officielle de devenir peintre et l'intention secrète de devenir écrivain. Depuis

Texte, inédit en français jusqu'ici, d'un discours prononcé à l'occasion de la
remise de la médaille Buber-Rosenzweig, le 6 mars 1977. La traduction est effectuée
à partir du texte allemand dans : F. Durrenmatt, Werkausgabe in dreissig Bänden.
Herausgegeben in Zusammenarbeit mit dem Autor. Zürich, Diogenes, 1980, vol. 27,
pp. 125-149. Les notes sont du traducteur (les indications bibliographiques ont été

précisées lorsqu'elles sont incomplètes ou imprécises pour des ouvrages qui jouent
un rôle important dans le propos de l'auteur).

aus F. Durrenmart. Philosophie und Naturwissenschaft
Alle Rechte vorbehalten
Copyright © 1985 by Diogenes Verlag AG Zürich



450 FRIEDRICH DÜRRENMATT

lors, je m'intéresse à la philosophie surtout parce que la littérature m'ennuie,

étant moi-même un producteur de littérature, mais aussi parce que je
suis poussé par la conscience un peu mauvaise de m'être un jour enfui
devant la philosophie, même si je ne tiens pas à ce qu'on surestime mes
études. J'étais un étudiant assez dissipé. J'ai lu Schopenhauer et Nietzsche
durant mon gymnase, un peu comme on lit des romans. Comme étudiants,

nous devions nous occuper de Platon et d'Aristote. En outre, on potassait le

«Windelband» et au besoin «le petit Schwegler»-. Dans ma dernière année

d'études arriva un privat-docent qui essaya de nous faire aimer l'existentialisme

de Heidegger. Mon animosité à l'égard de Heidegger, qui ne me

quitta plus, doit dater de cette époque. Le thème prévu de ma thèse était

«Kierkegaard et le tragique». Ce projet n'aboutit pas. Pourtant, Kierkegaard
continua à me tracasser. Mon père déjà se confrontait à lui. Le
Postscriptum non scientifique que je considère comme l'œuvre la plus importante

de Kierkegaard, m'occupe depuis longtemps. Par contre, je ne pus
jamais venir à bout de Hegel. Même avec le plus grand optimisme, je n'ai
jamais pu partager son opinion que l'Esprit se réalise dans l'histoire
mondiale, à moins que cet Esprit soit tout particulièrement sanguinaire. Ce

que Hegel a écrit est une dramaturgie qu'il imputait à l'histoire. En tant

que dramaturgie, elle est, pour ce qui est de la réalité historique, sans

aucune importance, mais comme toute dramaturgie, une question d'esthétique.

D'où l'influence de Hegel chez ceux qui identifient l'esthétique et la

réalité. (Pour une large part, le conflit de méthode des historiens me semble
être un conflit de dramaturges. Ce sont tous des romanciers; le plus grand
parmi eux me paraît être Ranke, à condition que l'on puisse oublier, en le

lisant, qu'il voulait aussi être un historiographe.) Pourtant, sans cesse, je
repris un élan pour trouver en Hegel un sens. La dernière fois, c'était en
1970/71 : condamné par un travail de régie à un séjour de sept semaines en
chambre d'hôtel, je me jurai de lire l'entier de la Phénoménologie de l'Esprit

Il en résulta un parjure. Je ne parvins qu'à «la réalisation de la

conscience de soi rationnelle par elle-même». Je ne vis plus ni le plaisir ni
la nécessité de m'attaquer encore au chapitre intitulé «Le plaisir et la nécessité».

J'abandonnai. Certes, c'est mon problème, et non celui de Hegel. Je

ne réussis pas mieux, durant mes études, avec sa Logique. Ses concepts qui
se meuvent eux-mêmes, cette formidable métamorphose de l'être en néant

2 Manuels d'histoire de la philosophie dont l'usage était très courant dans le

domaine germanophone.

Post-scriptum définitif et non scientifique aux Miettes philosophiques (1846).
en traduction française dans: S. Kierkegaard, Œuvres complètes, Paris. Orante, vol.
10 et 11, 1977.

4 Phänomenologie des Geistes (1807), en traduction française: Paris, Aubier.
1980. en 2 volumes.



SUR LA TOLERANCE 451

et du néant en devenir, etc.. ne me paraissaient être rien d'autre qu'un
jonglage désespéré avec des concepts, une manière de ronger son frein dans

la prison du langage. La dialectique de Fichte (dont Hegel reprit la

méthode), qui consistait à partir du moi et non du concept, me semble

aujourd'hui encore plus importante. En elle est contenu quelque chose de

ce problème existentiel et éthique de savoir comment l'individu parvient au

prochain et, par son intermédiaire, à la société. Certes, il faut réinterpréter
Fichte, car son «je» ne signifie pas l'individu, mais le «je objectif», ce

«point mathématique qui n'existe pas du tout», pour reprendre la formule

par laquelle Kierkegaard le caractérise et le conteste en même temps. Pourtant,

l'idéalisme allemand ne m'intéressait que dans la mesure où je voyais
constamment en lui la tentative désespérée de pouvoir faire encore de

quelque manière de la métaphysique après Kant. C'est pour cette raison

qu'on s'interrogeait sur «la chose en soi»; même Schopenhauer. Ce qui
m'intéressa le plus dans mes études et ne me lâcha plus jamais depuis,
c'est la Critique de la raison pure5. Plus tard, d'autres ouvrages devinrent

importants pour moi: la Philosophie des Als-Ob de Vaihinger, la géniale
Philosophie der Naturwissenschaften d'Eddington, le Denken in Begriffen
d'Alexander Wittenberg et enfin Karl Popper bien sûr. Mais il devrait
maintenant compléter La société ouverte et ses ennemis6 par un ouvrage
sur «La société ouverte et ses suites».

Si je rapporte tout cela, ce n'est pas pour me présenter comme un

penseur. Je ne voudrais pas non plus attribuer au discours qui suit une
valeur philosophique qu'il n'a pas, qu'il ne peut pas avoir, car il ne s'agissait

pour moi que de placer des accents politiques à partir de ma pensée.
Mais il est nécessaire d'indiquer le paysage spirituel dont on provient,
même si beaucoup de choses en lui ne sont pas résolues ou sont faussement

présentes. Et pour préciser encore ma position: ma relation à la théologie
est hypothéquée par le fait que je suis, en tant que fils de pasteur, marqué

par une aversion naturelle à l'égard de tout ce qui est théologique. La meilleure

raison de s'en préoccuper. Je dois beaucoup à la théologie, à ses

impulsions contradictoires, il est vrai. Le Römerbrief1 de Karl Barth fut
pour moi un livre révolutionnaire; sa Dogmatique que je lis souvent,

5 Kritik der reinen Vernunft (1781/1787). en traduction française: Pans.
PUF, 1975.

Die offene Gesellschaft und ihre Feinde (1958), en traduction française: Paris,
Seuil, 1979, en 2 volumes (version non intégrale).

Commentaire de l'épître aux Romains, paru en 1919 en première et en 1922
en deuxième édition; en traduction française: L'Epître aux Romains, Genève. Labor
et Fides, 1972.

La Kirchliche Dogmatik, dont les différents volumes ont été publiés de 1932 à

1968: en traduction française: Dogmatique, Genève, Labor et Fides.



452 FRIEDRICH DÜRRENMATT

m'apparaît comme un chef-d'œuvre mathématique. Les passages que je cite

sur le judaïsme sont tirés d'elle, dans les volumes 1/2 et III/3. Le passage
sur Hegel se trouve dans sa Théologie au XIX' siècle9. Les citations de

Kierkegaard sont tirées du Post-scriptum non scientifique, publié chez

Jakob Hegner en 1959, pp. 337-338. Vers la fin, je cite plusieurs fois
Popper, Objektive Erkenntnis, Hoffmann und Campe, 1973l0. La phrase de

Hegel sur la vraie forme de la vérité se trouve dans sa Phénoménologie. En

outre, j'ai employé trois phrases de Mao, qui, comme il l'affirmait lui-
même, a été jadis un kantien. Dommage, en somme, qu'il ne le soit pas
resté.

Mesdames et Messieurs,

Le fait que les Sociétés pour la coopération entre chrétiens et juifs,
réunies dans le Conseil de coordination allemand, m'aient décerné la

médaille Buber-Rosenzweig m'a doublement surpris: je ne savais rien de

l'existence de la médaille, ni de celle du Conseil de coordination. Ce

dernier m'a envoyé récemment — comme s'il avait deviné mon ignorance

— le préambule de ses statuts. On y trouve entre autres les éléments

suivants: que le travail des Sociétés, sous le signe du respect réciproque des

différences, est consacré en priorité aux relations entre chrétiens et juifs,
relations qui sont caractérisées pour beaucoup de membres par la foi
commune en le Dieu de la révélation; que les Sociétés, ouvertes aussi à des

hommes d'autres appartenances spirituelles, s'engagent pour la coopération
active entre chrétiens et juifs ainsi que pour le maintien de relations
amicales avec l'Etat d'Israël; enfin, que le fanatisme idéologique, l'intolérance

religieuse, la discrimination des races, l'oppression sociale et l'intolérance

politique menacent l'existence morale et physique des individus et

même de groupes et de peuples entiers.

Mesdames et Messieurs, je ne sais ni quand ce préambule a été rédigé,
ni qui l'a rédigé. Je pense qu'il a vu le jour au plus tard en 1952, comme
un dernier reflet d'une période dans laquelle on croyait encore en un renouveau

religieux, moral et politique, renouveau intérieur et extérieur, et qui

pourtant se trouvait déjà marquée par la crainte que le renouveau pourrait
ne pas se produire. La crainte n'était pas sans raisons. Certes, d'une part, la
démocratie avait été réintroduite, mais les démêlés entre les coupables et

les innocents, entre les collaborateurs et les victimes, étaient trop forts, et le

début du miracle économique, qu'aujourd'hui l'on regrette déjà, oubliant

9 Titre exact: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, parue en

première édition en 1946; traduction française: Genève, Labor et Fides, 1969.
10 Traduction française partielle (les trois premiers chapitres): La connaissance

objective, Paris, Ed. Complexe, 1978.



SUR LA TOLÉRANCE 453

qu'il fut rendu possible par la situation politique unique résultant de la

défaite, cette course effrénée dans un bien-être jamais connu ni avant ni

après, menaçait de tout entraîner avec lui: l'Etat, les partis, les institutions
culturelles et même les Eglises. En même temps, d'autre part, on faisait
renaître la Prusse, non pas dans son esprit bien sûr, mais dans sa discipline.

Le bien-fondé de la crainte se confirma. Le renouveau n'eut pas lieu;
aussi bien chez les vaincus que chez les vainqueurs, qui virent dans leur
victoire la preuve que leurs systèmes politiques étaient les seuls vrais, si

bien que soudain ce fut vérité contre vérité, système contre système; et

même les neutres, estimant qu'ils avaient réussi l'examen, négligèrent de se

mettre à l'épreuve. Oui, la destruction qui menaçait les juifs, après avoir été

constitués en peuple par l'antisémitisme allemand, menace aujourd'hui ce

que ce peuple s'est élaboré conformément au droit naturel: son Etat.

Si l'on se demande, contrit, ce que le monde a finalement appris de

la Seconde Guerre mondiale, la réponse angoissée ne peut être que la

suivante: depuis, deux autres acteurs jouent les rôles principaux, et un autre
a déjà adopté le troisième rôle principal; ceux qui, autrefois, jouaient également

des rôles principaux s'occupent aujourd'hui de rôles secondaires,

qu'ils aient été parmi les vainqueurs ou les vaincus. Oui, beaucoup, qui ont
été autrefois des victimes, sont restés des victimes; après avoir été la proie
de l'un, ils sont devenus celle de l'autre. Certes, le réservoir de figurants
est devenu incommensurable, les coulisses plus imposantes, les accessoires

plus terrifiants; la scène est équipée de finesses techniques inconnues

jusqu'ici, l'éclairage meilleur que jamais; et un tonnerre de théâtre est à

disposition qui d'un seul coup peut détruire la scène et les acteurs. Mais
la pièce est la même, et les reproches et les répliques sont demeurés pareils.
La même action se déroule devant nous, recommençant sans cesse et pourtant

se répétant sans arrêt. Seul le nombre de victimes augmente
inlassablement. La dramaturgie de l'histoire mondiale ne semble pas s'être modifiée,

même pas les spéculations sur la nature de cette dramaturgie.
Quelques-uns affirment encore toujours qu'elle procède de manière strictement
conséquente: celui qui quitte la scène est dans le tort, celui qui entre en
scène a raison, aussi longtemps qu'il ne doit pas la quitter. Quelques-uns
pensent encore qu'elle démontre le progrès de la raison. D'autres croient
à ce à quoi ils croyaient déjà avant, à la lutte des classes, qui constitue
selon eux la dramaturgie de la pièce. D'autres encore voient en elle la

démonstration que jadis, en des temps immémoriaux, le monde était en
ordre et que l'histoire mondiale, qui n'a pas cessé depuis d'évoluer vers
le pire, doit enfin retourner à son origine. Quelques-uns, très rares, voient
en elle le jugement de Dieu, quelques-uns, très rares aussi, le jugement de

l'homme par lui-même. Mais la plupart d'entre eux se résignent; pour eux,
la dramaturgie de l'histoire mondiale n'est faite que d'idées fortuites, de

faux pas et de lapsus insensés, de décors suspendus qui tombent, de scènes



454 FRIEDRICH DÜRRENMATT

tournantes qu'on ne contrôle plus, de motivations absurdes et d'actions

grotesques.
S'il en était ainsi, le préambule serait absurde. Il ne voudrait alors

qu'interdire les artifices par lesquels il s'agirait de faire avancer cette action

que l'on appelle l'histoire mondiale et sans lesquels elle ne pourrait pas se

dérouler. Mais même si nous imaginons une dramaturgie de l'histoire
mondiale sensée, et non pas absurde, par exemple la réalisation de l'esprit,
le préambule semble tout au plus indiquer le but que l'histoire mondiale
vise dans ce cas le plus favorable. Car comment la lutte des classes
pourrait-elle se dérouler dans la tolérance politique, sans le fanatisme idéologique

qui appartient à la conviction que la lutte des classes est nécessaire,
voire même sans l'oppression sociale qui semble être en fin de compte sa

cause naturelle?

Mais il se pourrait aussi que la difficulté que nous rencontrons avec le

préambule soit due à l'idée même que l'histoire mondiale serait déterminée

par une quelconque dramaturgie. Ce n'est peut-être que le déroulement

dramatique de l'historié mondiale qui a suscité en nous la tentation de

soupçonner derrière elle une dramaturgie. Peut-être la parabole du semeur

qui sortit pour semer est-elle une image plus heureuse: une partie de la

semence donna du fruit, rapporta cent pour un, soixante pour un, trente

pour un, une autre partie fut étouffée par les épines, une autre partie ne

trouva pas assez de terre, une autre encore fut mangée par les oiseaux,

toujours selon le sol vers lequel elle fut soufflée par hasard. Si nous

appliquons cette parabole du règne de Dieu à l'histoire mondiale, nous entendons

par le semeur l'homme et par le sol la condition qui caractérise
malheureusement les hommes dans toute leur recalcitrance, leur sauvagerie,
leur paresse, leur nonchalance, dans toute leur soif d'avoir et de pouvoir,
mais aussi dans tout leur inconscient. Mais que signifient les graines de

semence?

Nous devons tout d'abord nous demander si l'exigence du préambule
signifie que le semeur sème différentes graines, des graines qui atténuent le

fanatisme idéologique, d'autres qui font germer la tolérance religieuse,
d'autres encore qui empêchent l'oppression sociale, etc., si bien que le

préambule ne serait que la liste des nobles fruits que se souhaite un noble

comité, ou si elle signifie que le semeur sème une seule et même espèce de

graines, si bien qu'en parlant par exemple de la tolérance, nous aboutissions
aussi à la justice sociale.

Si nous risquons cet essai, si nous partons de la tolérance, nous constatons

que la tolérance religieuse semble s'être largement imposée". Même

en Irlande du Nord ou au Liban, ce sont manifestement des motifs politi-

1 ' On pourrait se demander si l'auteur serait encore aussi optimiste au sujet de la
tolérance religieuse aujourd'hui, quelque quinze ans plus tard.



SUR LA TOLERANCE 455

ques qui se cachent derrière les motifs religieux. Dans le premier cas, il
s'agit d'une minorité politiquement opprimée, et dans le deuxième cas, il en

va de l'anéantissement d'un peuple, du peuple palestinien, par une
puissance non chrétienne, la puissance syrienne, qui se tient derrière une
puissance chrétienne; ou, en un tournemain, si la puissance syrienne se place
derrière la palestinienne — à supposer qu'une telle puissance existe encore
au Liban —, ce sont les chrétiens arabes qui seront détruits.

Ainsi, c'est la tolérance politique qui partout est remise en question
plus ou moins fortement, même dans les démocraties, par la mouchardise,

par l'espionnage des convictions, par le décret sur les extrémistes
(Radikalenerlässe par des machinations économiques. Oui. il faudrait en somme

qu'il soit impensable que dans un pays démocratique, un parti — qui se

prétend chrétien et social — place une campagne électorale sous le slogan
«La liberté ou le socialisme», comme si la liberté et le socialisme étaient
des antinomies au lieu d'être d'indispensables lignes directrices de la

politique qu'il faut prendre en considération ensemble; comme si un homme
raisonnable pouvait aujourd'hui encore concevoir le socialisme comme
quelque chose de dogmatique au lieu d'y voir la nécessité contraignante de

réaliser au moins dans l'économie cette justice qui est la seule condition
d'une liberté encore possible. Par contre, plus personne ne s'étonne de la

tolérance religieuse; même l'Est, comme toujours antisémite jusqu'aux os,
se défend d'être compris comme tel et se réfugie dans l'affirmation qu'il
est antisioniste. Cependant, dans les relations des arabes aux juifs et des

juifs aux arabes, où le droit s'oppose au droit et le sacré au sacré, l'intolérance

politique se trouve constamment en danger d'empoisonner la
tolérance religieuse, et l'intolérance religieuse en danger d'empoisonner la
tolérance politique.

Etant donné cette situation, il devient très urgent de s'entendre sur
l'essence de la tolérance, car ce concept n'est pas univoque. Il nous rend tout
particulièrement méfiants parce que les religions ne sont parvenues à la
tolérance que lorsqu'elles sont devenues impuissantes, et non quand elles

étaient puissantes, sans parler de l'intolérance de leurs diverses factions.
Les «religions révélées» appliquaient la tolérance — quand encore elles

l'appliquaient — de manière littérale. Quand elles étaient au pouvoir, elles

ne faisaient au mieux que tolérer les autres, et parce que les juifs n'ont
jamais été au pouvoir, la tolérance a pris pour eux une signification uniquement

passive; ils devaient humblement non pas tolérer, mais supporteru
l'orgueil des autres, des chrétiens ou des musulmans, sans qu'il soit nécessaire

d'expliciter maintenant quelles barbaries en résultèrent.

En allemand, jeu de mots intraduisible entre «dulden» et «erdulden».



456 FRIEDRICH DÜRRENMATT

Si je vois bien, c'est Lessing qui, le premier, développe une nouvelle
conception de la tolérance. Le conflit entre les différentes religions devient
insensé. Il n'existe pas d'instance susceptible de l'arbitrer. Le juge interpellé

se déclare incapable de reconnaître l'anneau authentique, la religion
véritable; l'intolérance des croyants les rend suspects d'être tous des «trompeurs

trompés». Dans la célèbre parabole des anneaux, le juge ne peut que
donner le conseil que chacun vive selon sa religion, accomplisse ses

commandements et réalise son esprit. La tolérance consiste à proposer une
coexistence religieuse. Comme la coexistence politique ne supprime pas les

oppositions idéologiques, cette coexistence religieuse ne supprime pas non
plus les oppositions dans la foi; elle se contente de ne pas les mettre en

question. La tolérance de Lessing est un pas intelligent dans une époque
qui commence de plus en plus à douter de la «religion révélée», mais qui
continue d'en avoir besoin, comme idéologie; les autorités régnent par la

grâce de Dieu.

En 1781, alors que Lessing meurt, Kant publie sa Critique de la raison

pure. La réfutation des preuves de l'existence de Dieu est plus qu'un acte
de la logique. Dieu se retire dans l'indémontrable. Il doit nécessairement

pouvoir être pensé, mais sans jamais pouvoir être objet d'expérience,
apparemment comme une sorte de fiction indispensable. La théologie se trouve
séparée de la philosophie; le théologien n'a rien à chercher dans la
philosophie, et le philosophe rien à chercher dans la théologie. La connaissance

devient connaissance, la foi devient foi. Mais par là la foi devient — si l'on
poursuit dans cette perspective — affaire privée, affaire de l'individu.

Kierkegaard est allé plus loin. Aucune oppression, aucune persécution
n'a jamais remis l'Eglise en question autant que la révolution de Kierkegaard,

cette attaque du point de vue de l'individu. La persécution l'a rendue

forte, la Réformation l'a divisée mais renouvelée, la relation à l'Etat l'a
corrompue. Par l'attaque de Kierkegaard, l'Eglise en tant qu'institution est

devenue fiction, le christianisme intériorité. Un concept que je ne choisis

pas parce que Kierkegaard l'a choisi, mais parce qu'il est tombé en

discrédit non seulement d'un point de vue politique ou littéraire, mais

même aussi d'un point de vue théologique. Pour les uns, l'intériorité est

quelque chose d'intime, de sentimental, pour les autres, quelque chose de

pietiste, d'enthousiaste, au mieux de mystique, et les politiciens la considèrent

comme sans pertinence sociale. Pour Kierkegaard, par contre, l'intériorité

est la condition de l'homme, parce qu'aucun être humain ne peut être

plus qu'un simple individu, raison pour laquelle il ne peut y avoir de

système pour l'intérieur, l'existentiel, l'essentiel. Pour l'individu, la subjectivité

est la dernière chose qui demeure; l'objectif est l'éphémère, l'identité
de la pensée et de l'être une chimère de l'abstraction. La vérité ne pourrait
être quelque chose d'achevé pour l'existant que s'il pouvait être vraiment
en dehors de lui-même, mais Kierkegaard considère cela comme impos-



SUR LA TOLERANCE 457

sible. Ce n'est que par moments que l'individu peut existentiellement

passer au-delà de l'existence: dans l'instant de la passion.

On peut donc dire que le véritable disciple de Socrate n'est pas Platon,
mais Kierkegaard. Comme le Grec, il est lui aussi d'avis que toute connaissance

qui ne concerne pas l'existence est une connaissance essentiellement

contingente, que son degré et son étendue sont essentiellement indifférents.
L'œuvre de Kierkegaard est un témoignage de soi: non pas ce qu'il a pensé
est important, mais comment il a pensé, cru, douté, aimé. Et parce qu'il en

est ainsi, à cause du caractère passionné de cet individu, qui ne voulait être

rien d'autre qu'un individu, qui ne voulait pas prêcher, mais seulement
confesser, son comment est devenu si décisif que nous parvenons de ce

«comment quelque chose a été connu» à un nouveau «quelque chose à

connaître». Dans le monde des individus, la tolérance devient quelque
chose d'existentiel. Au premier abord, cela paraît paradoxal, car la pensée
de Kierkegaard est à la base une attaque de la pensée de Hegel, qui affirme
précisément ce que Kierkegaard nie de manière aussi passionnée: l'identité
de la vérité de la pensée et de l'être, pour parler avec Kierkegaard.

Karl Barth a interprété le maintien de cette identité dans le sens
suivant: il se fonde selon lui sur l'identité de la confiance en Dieu et de la

confiance en soi, si bien qu'il résulte d'une telle pensée un système, un
décompte parfait, sans reste, de la connaissance et un bilan de la vérité. Sur
la base de cette identité, Hegel peut et doit se présenter comme l'homme
qui, implicitement, sait tout et qui a l'autorité de faire comparaître tout le

monde devant son tribunal. Et Karl Barth pense même que tout ce qui
semble faire l'éclat particulier et la dignité spécifique de la théologie est
incontestablement mieux pris en charge et honoré dans la philosophie de

Hegel que dans les mains des théologiens eux-mêmes (à l'exception peut-
être d'un Thomas d'Aquin), parce qu'ici la théologie, prise en charge et
conservée dans l'acte de la philosophie, n'est pas dépassée, mais se dépasse
elle-même.

Si je cite ces réflexions, ce n'est pas pour montrer comment un grand
dialecticien évalue un autre grand dialecticien; il s'agit pour moi de caractériser

l'effort de pensée solitaire de Kierkegaard. Kierkegaard ne s'attaque
pas à Hegel dans des détails, il n'essaie pas de partir de lui ou de le
réinterpréter, comme Schopenhauer le fait pour Kant. Pour Kierkegaard, la

philosophie de Hegel est en tant que telle une impossibilité. L'identité de la
pensée et de l'être est pour lui ce qu'il dit du moi objectif: un accord dans
les nuages, une étreinte stérile, et, dans son jugement, la relation du moi
individuel à cette chimère n'est jamais indiquée. La philosophie hégélienne
de la pensée en train de se réaliser est une spéculation insensée de la

pensée fantastique; elle ne doit être combattue que dans la mesure où elle
prétend être vérité objective. Oui, nous devons nous demander si l'attaque
que Kierkegaard mène contre Hegel ne constitue pas une attaque contre la



458 FRIEDRICH DÜRRENMATT

philosophie en tant que telle. Car quelle est la philosophie, el — il nous
faut le rajouter — quelle est la théologie, qui ne veut pas avoir affaire à la
vérité objective? Car la théologie doit bien, qu'elle le veuille ou non, considérer

la Bible, la parole de Dieu ou aussi la tradition d'une certaine
manière — même très démythologisée — comme quelque chose d'objectivement

vrai. Mais alors on doit, du point de vue de la philosophie et de la

théologie, formuler à l'égard de Kierkegaard l'objection suivante: le plus
intolérant n'est-il pas précisément celui qui se retire sur le terrain de
l'intériorité, en déclarant sans autre forme de procès que toute connaissance

objective philosophique et théologique est impossible? Et que signifie, de

plus, tout ce bavardage au sujet d'une prétendue tolérance existentielle?
N'est-elle pas elle aussi un bricolage de divagations, comme la prétendue
vérité subjective, qui ne peut être au plus que de la sincérité, une sincérité

que l'on ne peut pas non plus dénier aux idées folles d'un malade mental

— car sincèrement, lui aussi considère ses pensées comme vraies.

Je dois avouer ici que la tâche de jouer l'arbitre objectif dans la lutte
entre Kierkegaard et Hegel dépasse mes compétences intellectuelles. Je

présume simplement que la réfutation par Kant de la preuve ontologique de

l'existence de Dieu — qui déduit du concept de Dieu l'existence de ce

dernier — était déjà une réfutation de Hegel. Le concept ne perd aucune de

ses propriétés par le fait de ne pas exister, si bien que Hegel, lorsqu'il
attribue un être à sa pensée, pour faire de la logique une métaphysique,
ressemble à ce commerçant dont nous parle Kant qui, pour améliorer sa

situation, rajoutait quelques zéros au contenu de sa caisse.

Pourtant, s'il me semble que Kierkegaard a raison contre Hegel, c'est
quand même Hegel qui est sorti vainqueur du combat. Sa philosophie s'est
avérée plus efficace que celle qui la réfutait. La thèse de Hegel que la seule

vraie forme d'existence de la vérité est le système scientifique de cette
dernière fut bien trop séduisante pour tous les systèmes qui le suivirent et

qui élevèrent la même prétention, pour les systèmes politiques, philosophiques

et même théologiques. Hegel est plus qu'une simple malchance
allemande. Car si quelque chose contredit un tel système, ce quelque chose est

nécessairement faux pour ce système. Et comme chacun de ces systèmes
veut être compris comme englobant, il se trouve à nouveau placé devant le

problème de la tolérance dans sa signification première; ce problème se

pose à lui de manière fondamentale. Les systèmes politiques de ce type
peuvent contourner ce problème, mais non pas Karl Barth. Pour lui, le

chrétien, le fait que la Bible en tant que témoignage de la révélation divine
soit en même temps témoignage de l'esprit juif, représente l'épreuve la plus
difficile de la foi chrétienne. Même si Barth considère l'existence du peuple
d'Israël comme la seule preuve naturelle de l'existence de Dieu, il doit tout
de même caractériser Israël comme le peuple de Dieu qui a rejeté Dieu. A
côté d'une telle accusation, tout antisémitisme ultérieur devient insignifiant.



SUR LA TOLÉRANCE 459

Cela plaide en faveur de la sincérité et de l'engagement de Barth: il parle

comme il est contraint de parler en tant que dogmaticien, en tant que
proclamateur d'un système théologique dans lequel se manifeste pour lui
aussi la vraie forme d'existence de la vérité. C'est pourquoi, de manière
très conséquente, ce n'est chez Barth que par la grâce seule que le chrétien

peut ne pas être antisémite. Cette opinion peut nous choquer, mais ce scandale

demeure que l'une des racines principales de l'antisémitisme se trouve
bel et bien dans le christianisme. Le fait d'avoir ici parlé très clairement est

tout à l'honneur de Barth, et il est tout à l'honneur de chaque juif qui parle
de manière aussi claire de son propre point de vue. Mais lorsque Barth
estime que la faute de la chrétienté est de ne pas avoir pu jusqu'à ce jour
en imposer à Israël comme témoin de l'accomplissement de la parole
vétérotestamentaire de Dieu, parce que l'Eglise globalement n'a pas réussi
à donner aux juifs une impression convaincante dans ce sens, et lorsqu'il se

demande si la question juive ne sera pas résolue à la fin des temps seulement,

comme solution eschatologique de cette énigme suprême, la tolérance
de Barth est à nouveau celle de Lessing. Comme dans la parabole des

anneaux, c'est un juge qui décidera dans «mille mille ans» quel est l'anneau

authentique.
La tolérance existentielle, par contre, argumente autrement. Le chrétien

pense du juif: Dieu s'est révélé à lui autrement qu'à moi; de l'athée: Dieu
s'est caché à lui; et un athée pense du chrétien ou du juif: quelque chose
s'est imposé à lui qui ne s'est pas imposé à moi. Mais si telle est notre
argumentation, la question de la tolérance se pose ici d'une manière encore
nouvelle: la tolérance vaut-elle aussi dans la domaine de la politique?

Evidemment, un anti-marxiste convaincu peut comprendre qu'un autre
soit un marxiste convaincu, et inversement. Mais y a-t-il aussi une tolérance
existentielle quand l'un des deux détient le pouvoir? Existe-t-il une
tolérance entre les puissants et les impuissants, et — si nous poursuivons sur
cette piste — entre ceux qui possèdent et ceux qui ne possèdent pas?

Quelles que soient les oppositons sociales ou politiques que nous envisageons,

peut-il y avoir une tolérance existentielle dans ces clivages?

Certes, il y a l'individu, qui prend en charge son impuissance et sa

pauvreté. Oui, l'immense majorité des hommes accepte encore toujours de

manière apathique l'impuissance et la pauvreté — ou s'est déjà de nouveau
résignée à cet égard. Mais inverser maintenant la tolérance, exiger par
exemple que les puissants tolèrent les impuissants et que ceux qui possèdent

tolèrent ceux qui ne possèdent rien, cela a quelque chose de scandaleux.

Cela signifierait l'exigence de laisser les impuissants dans leur
impuissance et ceux qui ne possèdent rien dans leur pauvreté, à moins que
les puissants et ceux qui possèdent n'aient l'intuition d'abandonner leur
puissance et leurs biens en faveur des impuissants et des pauvres. Mais
c'est là précisément ce que ceux-ci ne peuvent pas exiger, sans intolérance



460 FRIEDRICH DÜRRENMATT

manifeste, des puissants et des riches, si cela ne s'impose pas de soi-même
à ces derniers. Et comment cela devrait-il s'imposer à eux?

L'alternative est ici: capituler ou penser plus loin. Si l'individu capitule,
s'il tolère le monde tel qu'il est, il le supporte; s'il s'accepte lui-même dans

le rôle de la victime, poussée de-ci, de-là par les conditions, il ne parvient
pas au-delà de la tolérance existentielle; elle le renvoie à lui-même. Il doit
tolérer l'intolérance politique et tout ce contre quoi lutte le préambule. Si,

par contre, il pense plus loin, de lui-même au prochain, et de celui-ci au

prochain de celui-ci, et ainsi de suite, il devient manifeste pour lui que
l'individu — et par là chaque individu — est existentiellement impuissant et

existentiellement démuni, parce que le pouvoir et la propriété, lorsqu'ils lui
échoient, que ce soit par le hasard de la naissance ou sur la base de

quelconques aptitudes, ne lui échoient que grâce à un système politique et

économique. Et quel système politique ne serait pas simultanément
politique et économique? L'individu est alors contraint de mettre en question
chaque système qui privilégie ou opprime des individus. Oui, il ne pourra
s'apaiser que lorsqu'il aura trouvé un système politique juste. Car ce que
l'individu peut connaître, c'est la dimension éthique, la justice, qui se

rapporte à la relation de l'individu aux individus. Paradoxalement, il doit
faire de cette justice un absolu, comme Hegel de l'Esprit. Mais son intériorité

elle aussi ne devient possible que s'il peut se libérer du souci des autres

individus dans ce sens que l'ordre social devient indifférent pour lui parce
qu'il est devenu juste et donc quelque chose de purement nécessaire, ne

menaçant pas l'aspect existentiel. Mais comme l'individu ne peut jamais
avoir la certitude que le monde est juste — à moins d'éliminer les autres de

sa conscience —, il devient un paradoxe. Il devient un rebelle, dont le seul

pouvoir est son impuissance. Car au moment même où l'individu recourt au

pouvoir, il cesse d'être un individu, son droit à la rébellion est suspendu,

car le pouvoir n'est possible que dans le cadre d'un système. L'individu
proteste contre le monde, mais il ne parvient pas au-delà de la protestation;
il est en tant qu'individu une protestation. S'il veut être plus qu'une protestation,

s'il veut la révolution au lieu de la rébellion, il doit opposer le

pouvoir au pouvoir, un autre système au système en place.

Mais nous sommes parvenus ainsi de Kierkegaard à Marx et à son

objectif: donner à l'homme, à l'individu la liberté, le conduire du règne de

la nécessité au règne de la liberté. Nous sommes revenus en arrière, en un

sens. Certes, comme Kierkegaard, Marx a lui aussi attaqué Hegel; il l'a
renversé, l'a mis la tête en bas, en pensant le remettre sur ses pieds. Mais
même s'il créa par là l'arme politique la plus efficace qu'on ait jamais
inventée, il ne parvint pourtant pas plus loin, car il devait lui aussi, en

reprenant la logique de Hegel, voir dans son système la vraie forme d'existence

de la vérité. Certes, il partit de l'idée de réaliser l'individu libre et ne

passa pas comme Hegel de l'individu à l'idée, à l'Esprit absolu, mais le



SUR LA TOLERANCE 461

nombril resta à sa place, parce que Marx ne fit que mettre Hegel la tête en
bas. L'Esprit objectif, l'Etat chez Hegel, le parti, la dictature du prolétariat
chez Marx sont identiques. Oui. les marxistes au pouvoir ont à leur tour
mis Marx la tête en bas depuis longtemps déjà. Et nous retrouvons ainsi
l'ancien Etat policier hégélien, seulement inconcevablement plus puissant

que dans la Prusse de Hegel.
La raison est facilement perceptible. Parce que le système tout entier est

hypothéqué par la prétention à être vrai, l'idée dont il part doit elle aussi

devenir vraie, devenir l'idéologie, la vraie Eglise, à partir de laquelle —
qu'on le veuille ou non —, parce qu'il n'y a plus de progression possible,
doit se cristalliser le seul vrai Etat. La fin visée, la liberté de l'individu,
devient illusoire. C'est là le seul moyen d'expliquer la stupide intolérance
de ces constructions. Elles conçoivent la tolérance politique comme Lessing
la tolérance religieuse: comme la coexistence de différentes orientations
politiques les unes à côté des autres, mais non pas comme Lessing à l'intérieur

les unes des autres. Malheur à celui qui dans leurs rangs revendique
les droits du citoyen qu'elles ont ratifiés à Helsinki. Ce qu'elles ont ratifié,
à leur avis, c'est que nous pouvons avoir les droits de l'homme selon notre
conviction et elles les leurs selon leur idéologie. Ce ne sont pas les droits
de l'homme qui sont en vigueur, mais seulement leur interprétation; ils
deviennent donc relatifs. Mais le droit à l'opposition est un droit existentiel
de l'individu. Il est absurde de lui reprocher l'intolérance à l'égard d'un
système politique intolérant et de le contraindre par la force à la position de

l'individu: celle de l'exclu. Car la position de l'individu est une position de

la liberté et non de la contrainte. Qu'il existe aussi une liberté pour le

prisonnier, seul un prisonnier est en droit de le dire de lui-même. Dans la
bouche d'un geôlier, cette affirmation est un blasphème.

Mais tout cela ne doit pas nous faire oublier l'objectif d'un Karl Marx:
la liberté de l'individu ne peut être que la liberté de tous. Notre système
politique devrait lui aussi avoir cet objectif. Il ne l'a souvent qu'en
apparence. Nous ne voulons rien savoir d'une démocratie économique. La
cogestion est déclarée impossible a priori. La liberté de l'esprit, réprimée à

l'Est, parce qu'on y croit en la vérité d'un système, n'est tolérée chez nous

que pour prouver la vérité de notre système. La liberté, un scandale pour
l'Est, est un alibi pour l'Ouest: cette thèse est outrancière, mais le présent
nous oblige à de tels outrages13.

Que faut-il faire? D'un point de vue politique, quelles conclusions
devons-nous tirer en tant qu'individus? Avant tout, que nous avons grand
besoin d'une nouvelle ère de Lumières14, que nous devrions supprimer de

En allemand, jeu de mots difficilement traduisible entre «überspitzt» et

«zuspitzen».
14 En allemand: «Aufklärung.»



462 FRIEDRICH DÜRRENMATT

nos systèmes politiques la prétention à la vérité, à la justice et à la liberté
et la remplacer par la quête de la vérité, de la justice et de la liberté, par la

raison. Nous devons tester nos systèmes politiques du point de vue de leur
caractère raisonnable. Je ne suis pas tellement sûr que nous passons mieux

ce test que l'Est. Sa raison consiste à tenir pour vrai un principe faux et à

le réaliser de manière butée; notre déraison consiste en une application
stupidement déraisonnable de la raison. Mais qu'est-ce que la raison,

conçue non pas comme vérité, mais comme recherche de la vérité, de la

justice et de la liberté?

Hegel n'a pas seulement été réfuté par Kierkegaard, mais aussi par les

sciences modernes, par le fait qu'elles aboutirent à quelque chose que
Hegel n'a pas atteint, malgré sa conviction de l'avoir atteint: des connaissances

objectives. Et les sciences parvinrent à ces connaissances parce que
leur logique n'était pas celle de Hegel. Celui-ci conclut la philosophie. Il
est son apogée formel, mais non pas essentiel. Sa logique est sans signification

pour la pensée scientifique. La phrase de Mao qui dit qu'il y a des

contradictions en toutes choses et que ce sont ces contradictions qui
déterminent le mouvement et l'évolution dans ces choses, pourrait tout aussi

bien être de Marx ou de Hegel. D'un point de vue scientifique, elle est

insensée. L'aspect contradictoire dans les choses tient à la manière dont
l'homme les conçoit. Les interprétations ptoléméenne et copernicienne du

système solaire ne représentent pas des contradictions du système solaire,
mais une conception fausse et une conception plus correcte de celui-ci. La

logique des sciences conduit par l'élimination d'erreurs à la connaissance

objective, au progrès. Chez Hegel, la vérité naît de manière mécanique, par
une sorte de technique, par laquelle l'Esprit se réalise. Une vérité en amène

une autre, qui se trouve en contradiction avec celle qui précède. Mais la

contradiction ne gêne pas, les deux sont également vraies, parce que chaque

temps a son «esprit du temps»15, qui produit la vérité pour son temps,

jusqu'à ce que le processus soit couronné par le système de la vérité
absolue et exempte de contradictions de l'Esprit absolu: le système hégélien
chez Hegel, la société sans classes chez Marx. Cette logique est celle d'un
Esprit absolu, incarné dans le déroulement de l'histoire. La logique des

sciences, par contre, est celle de l'homme créatif. La logique hégélienne est

indémontrable, la logique scientifique conduit à des preuves que l'on peut
confirmer ou réfuter. C'est pourquoi il est déraisonnable précisément de

vouloir se débarrasser également de ce qui, chez Marx, résiste au jugement
de la logique scientifique: la connaissance de techniques qui exploitent
l'être humain. Il est important aussi de savoir comment cela s'opère. Laissons

de côté le système de Marx et utilisons ses connaissances scientifiques.

Il existe aussi une tolérance raisonnable: la raison tolère ce qui est

15 En allemand, jeu de mots entre «Zeit» et «Zeitgeist».



SUR LA TOLÉRANCE 463

raisonnable. Mais il n'y a presque plus de sens à parler ici de tolérance.
Elle devient une évidence.

Si donc nous plaçons notre politique sous le signe de la raison ainsi

conçue, d'une raison qui prend le risque d'éliminer les erreurs qu'elle a

commises, les erreurs qui ont conduit au fanatisme idéologique, à l'intolérance

religieuse, à la discrimination des races, à l'oppression sociale et à

l'intolérance politique, nos Etats changent eux aussi. De constructions
mythiques, qu'ils deviennent de plus en plus, ils se transforment en ces
institutions qu'ils devraient être, ces institutions toujours susceptibles
d'amélioration, qu'ils ne peuvent être que s'ils restent constamment
critiquables, révisables et modifiables, afin qu'ils deviennent des constructions à

l'égard desquelles nous pourrons être tolérants — au sens actif—, afin que
nous puissions les admettre. Je sais, un frisson nous parcourt quand on nous
parle d'institutions. Mais si les sciences constituent une aventure grandiose
de l'esprit, qui ne vise pas la découverte de théories absolument sûres, mais
l'invention de théories toujours meilleures, qui pourront, comme le pense
Popper, être soumises à des épreuves toujours plus sévères, nous devrions
aussi découvrir cette aventure pour nos institutions et l'appliquer à elles.
Nous devrions les rendre de plus en plus justes et raisonnables, en ne

voyant pas en elles des systèmes de contraintes, mais des œuvres d'art qui
sont là pour l'homme, et non pas à l'inverse l'homme pour elles.

Dans ces conditions, non seulement le préambule du Conseil de coordination

allemand serait plus facile à réaliser, mais l'existence de l'Etat
d'Israël serait elle aussi enfin garantie. Oui, l'existence d'un Etat palestinien

serait également possible. Avec deux craintes toutefois. L'histoire de

l'humanité n'est pas une progression continue du règne de la nécessité vers
le règne de la liberté, mais elle entre dans le règne d'une nécessité toujours
plus grande. L'humanité qui ne cesse de s'accroître tombe sous la loi des

grands nombres16. Cette loi est d'airain: elle rendra l'humanité plus pauvre.
Cette loi supprimera des libertés et des privilèges qu'aujourd'hui nous
tenons encore pour inviolables, car elle consiste en l'affirmation que dans
le domaine politique, économique et même technique, la quête de la justice
passe avant la quête de la liberté. Il devient possible de penser une humanité

pour laquelle il n'y a plus qu'une seule liberté: la liberté spirituelle.
L'individu de Kierkegaard, l'homme intérieur, devient alors identique avec
l'homme libre tel qu'il est conçu par Marx. Mais sans tolérance, ce monde
doit devenir l'enfer. Oui, même avec cette tolérance — lorsque la politique

6 Cf. à cet égard de Dürrenmatt: «Überlegungen zum Gesetz der grossen Zahl.
Ein Versuch über die Zukunft (Fragment)» (1976/77), dans: Werke in dreissig
Bänden. Herausgegeben in Zusammenarbeit mit dem Autor, Zürich, Diogenes, 1980.
vol. 27, pp. 108-124.



464 FRIEDRICH DÜRRENMATT

aura mené son jeu jusqu'au bout17, l'homme ne pourra survivre que s'il
possède la richesse intérieure de se supporter lui-même et son prochain. La

guerre est plus facile à supporter que la paix18. La paix imposée par la loi
des grands nombres sera l'épreuve la plus difficile à passer. En somme.
c'est de cela que j'aurais dû parler, de la sagesse qui consiste à vivre en

paix avec soi-même et son prochain, de cette tolérance suprême. Mais je ne

peux pas parler de cela. Non seulement parce que cette sagesse me fait
souvent défaut, mais aussi parce qu'on ne peut parler que d'évidences. Si

nous parlons de l'homme, et nous ne pouvons parler que de lui, c'est la

raison qui est la chose la plus évidente. Mais même s'il n'est pas impossible

d'en parler, c'est pourtant, une fois de plus, difficile de le faire, car la
raison est toujours confondue avec le simple bon sens humain, que les

animaux possèdent bien plus et qui, chez l'homme, réussit de manière

remarquable à engager la raison de manière insensée.

Ainsi, je redoute une dernière chose: que la semence de la raison n'ait
déjà porté du fruit, mais du fruit mauvais, parce qu'elle est tombée sur une
mauvaise terre; que les Etats ne soient devenus d'immenses institutions,
figées, qui depuis longtemps ont asphalté leur sol, pour qu'aucune nouvelle
semence n'y pousse, et qui — telles des Eglises mortes — sont munies
d'un clergé incommensurable, qui se camoufle en même temps comme

gouvernement et comme opposition, ou encore comme parti tout-puissant.
Je crains que dans tous les combats, il n'en aille pas de l'amélioration de

ces constructions, mais de combats de pouvoir personnels. Je crains que
ceux qui pratiquent le pouvoir ne tentent à nouveau, pour s'assurer eux-
mêmes et leurs combats, de justifier au son des cloches ces cathédrales
désertes avec la foi que les institutions sont des patries — non pas certes

avec une bonne foi. mais avec la plus terrifiante des fois: avec la peur d'un
possible ennemi intérieur et extérieur. Celui qui sème la peur récolte les

armes: une bonne affaire, certes, mais une affaire mortelle aussi. Ainsi
donc, le monde est armé jusqu'aux dents. Nous sommes livrés à ce monde,
les croyants et les incroyants, tous les peuples, l'Etat d'Israël et tous les

Etats. Car le terrifiant de la peur, c'est qu'elle produit une réalité qui vient
la confirmer après coup. Ne pas avoir peur dans ce monde, c'est peut-être
bien le message que la raison ne peut pas nous donner, mais que seule peut
nous donner cette capacité secrète de l'homme que nous nommons — un

peu embarrassés — la foi.

Mesdames et Messieurs, je remercie les Sociétés réunies dans le

Conseil de coordination allemand pour la remise de la médaille Buber-

17 En allemand: «abgespielt und ausgespielt».
18 Cf. sur ce point de Dürrenmatt: «Ansprache anlässlich der Verleihung des

Kriegsblinden-Preises», dans : Werke in dreissig Bänden. Herausgegeben in

Zusammenarbeit mit dem Autor. Zürich. Diogenes. 1980, vol. 16, pp. 177-180.



SUR LA TOLERANCE 465

Rosenzweig. Elle m'a contraint à réfléchir sur le préambule du Conseil de

coordination. Je regrette que le discours soit devenu si long. Mais il en est

bien ainsi, vous ne pouviez vous en tirer impunément, si vous me remettez
une médaille. Je n'ai risqué ce discours que parce que je ne suis pas
vraiment un penseur, mais un penseur-fonceur. C'est vous qui m'avez laissé

foncer sur vous19.

Traduction: Pierre Bühler

En allemand, jeu de mots entre «Drauflosdenker» et «Sie sind es, die mich
auf sich losgelassen haben».


	Sur la tolérance

