Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 3: Le probléme du non-étre dans la philosophie antique

Artikel: L'aspect rationnel et I'aspect religieux de la philosophie de Plotin
Autor: Brunner, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381423

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 417-430

L’ASPECT RATIONNEL ET L’ASPECT RELIGIEUX
DE LA PHILOSOPHIE DE PLOTIN

FERNAND BRUNNER

Résumé

La doctrine de Plotin est traversée par une intention rationnelle,
comme le montrent la recherche analytique du premier principe et la
démarche synthétique d’explication du monde. Mais le moment rationnel,
chez Plotin, ne se dissocie pas du moment religieux. Ce qui conduit I’ au-
teur de I'article a exposer et a discuter I'opinion de Pierre Hadot (Exer-
cices spirituels et philosophie antique, 2¢ éd., Paris, 1987, pp. 237-239),
selon laquelle la sagesse antique est purement et strictement rationnelle.

L’évolution de la pensée européenne depuis la Renaissance a dissocié
philosophie et religion, a tel point que, pour la plupart des philosophes dits
sérieux d’aujourd’hui, la philosophie est une discipline dont la rationalité
est étrangere a toute inspiration religieuse. Cette réserve de nos philosophes
vis-a-vis de la religion s’explique par l’existence en christianisme d’une
doctrine instituée, s’imposant a la raison comme du dehors, et par le senti-
ment que [’affirmation d’un principe divin de l'univers outrepasse les
limites de la raison.

La situation était fort différente dans la Grece ancienne, encore qu’une
certaine conception des dieux, de I'homme et du monde s’imposat par
imprégnation culturelle et parfois par autorité. Les penseurs anciens ne
cessent de parler des dieux; bien peu d’esprits forts en nient I’existence, si
bien que 1'un des plus grands philosophes que la terre ait portés, et ['un des
plus exactement rationnels, invente le mot de théologie pour désigner la
division la plus haute de la discipline qu’il cultive.

Que Plotin soit plus religieux qu’Aristote, c’est chose notoire, mais on
se tromperait en sous-estimant la rationalit¢ de la démarche plotinienne. Le
tissu des traités de Plotin est fait souvent de la discussion serrée de
problémes particuliers, tels que la tradition philosophique les a transmis,
c’est-a-dire accompagnés de la diversité de leurs solutions. Dans ce fourré,
le philosophe trace son chemin avec assurance, parce que sa pensée a eu le
temps de mirir et de constituer ce qu’il est permis d’appeler un systeme,
parce qu’elle a sa méthode et sa logique. A la fin du traité 9 de la



418 FERNAND BRUNNER

IVe Ennéade, on lit que, dans une science, un théoreme isolé des autres
n’est que parole d’enfant, car, pour le géometre, un théoréme est en relation
nécessaire avec tous les autres, I’analyse faisant voir que dans son unité 1l
comprend ceux qui sont avant lui et que parcourt 1’analyse, tandis que ceux
qui viennent apres lui s’en déduisent. L auteur des Ennéades, qui cherche
aussi la lumiere rationnelle dans la sphére de sciences particulieres, explore
principalement la généralité de 'expérience humaine, comme si 1’homme,
placé entre les réalités dont il dépend et celles qui d’une certaine maniere
dépendent de lui, €tait a ses yeux 1’équivalent de ce théoréme intermédiaire
dont I'analyse doit parcourir les conditions. La connaissance de 1’homme
suppose en effet celle de tous les degrés de réalité dont releve le monde,
jusqu’au Dieu premier. L’envergure de 'entreprise a beau dépasser ce qui
de nos jours est jugé communément possible, elle n’en est pas moins
rationnelle, non seulement parce qu’on peut évoquer a son propos un
modele géométrique', mais encore précisément parce que la raison y mani-
feste une confiance assez vive en elle-méme pour se regarder comme
capable d’atteindre la connaissance de la structure absolue des choses et,
par conséquent, de la loi derni¢re de la conduite.

Certes, cette analyse métaphysique est plus complexe, plus délicate et
en un sens moins rigoureuse que celle du géometre, mais elle demeure
"ceuvre de la raison assumant I’expérience totale, passant, par exemple, de
I’@me humaine a I'Intelligence cosmique ol I’ame trouve a la fois le critere
de ses jugements et les archétypes du monde sensible. Les termes d’anté-
rieur et de postérieur, employés dans cette analyse, comme ceux de supé-
rieur et d’inférieur, de proche et de lointain, ont une signification qui trans-
cende le temps et I’espace et désignent un rapport d’ordre entre des niveaux
de valeur. Il n’est pas irrationnel pour cela: notre vie ne peut se penser sans
la notion de valeur, et nous devons penser notre vie. Ce rapport implique la
participation, puisque le supéricur posséde a son rang ce que les inférieurs
possedent a un niveau moindre de perfection et d’unité. La question diffi-
cile de la participation revient sans cesse chez Plotin: comment une seule et
méme chose, demande-t-il, peut-elle étre en plusieurs? L’image platoni-
cienne du manteau partagé entre les individus qu’il recouvre manifeste
assez la difficulté du probléme. Pour surmonter celle-ci, Plotin recourt a
d’autres images, principalement a celle de la lumicre, qui est partout
présente sans cesser d’étre elle-méme. Dirons-nous que ce symbolisme
révele le caractere irrationnel de la doctrine du maitre? Non. II est un
procédé sensible dont use le philosophe pour ouvrir sur I'intelligible les
yeux de D’esprit?; car I’esprit peut et doit comprendre comment, tout entier

' Cf. la note de H.-D. Saffrey dans son édition de la Théologie platonicienne de
Proclus, 1, p. 142.

4 Of VL5 & 1a critique de I'image du rayonnement.



L’ASPECT RATIONNEL ET L’ASPECT RELIGIEUX 419

et sans se diviser, le supérieur domine chaque partie de I'inférieur, pour y
¢tre tout ce que celui-ci possede de lui. Le plotinisme a choisi délibérément
un autre modele de rationalité que celui d’Aristote, logique aussi a sa
manicre: plutdt que la prédication au niveau des étres du monde, il
concerne la prédication aux étres du monde des caractéres des principes
supérieurs”.

La constatation de cette intention rationnelle de la philosophie de Plotin
doit nous préserver de I'erreur qui consisterait & dire que ’analyse ploti-
nienne aboutit & I’Un ou au Bien en vertu du simple fait que 1'autorité de
Platon I'impose. Il en est ainsi, parce que, privé de 1'Un, aucun étre ne
serait, et parce que tout &tre désire le Bien. Gardons-nous aussi de brandir
contre le plotinisme 'argument de l'inconnaissabilité et de 1’ineffabilité de
I’Un ou du Bien, car c’est la raison elle-méme qui, remontant de degré en
degré la hiérarchie des réalités, dépouille la réalité supréme de tout ce qui,
dans les autres réalités, en fait encore des &tres uns ou bons, c’est-a-dire
des formes limitées de 1’'Un et du Bien. Nécessairement donc, 1’'Un ou le
Bien sera privé de toute détermination que la copule «est» puisse induire et,
par conséquent, il sera non-Etre, ni connaissable, ni nommable — non-étre
universel, nayant rien de commun avec le néant. Il ne sera pas davantage
pensant, puisque la pensée est nécessairement duelle, €tant pensée de
quelque chose.

Il est étonnant qu’on ait pu si mal juger ce moment ultime de la
doctrine de Plotin. Victor Cousin, par exemple, auquel pourtant I’histoire de
la philosophie, et en particulier celle du néoplatonisme, doit tant, parle ici
d’abstraction, mot particulierement mal choisi dans la mesure ou il évoque
['ordre du concept, donc de la détermination, et une moindre réalit¢ par
rapport a la substance. En méme temps, Cousin se scandalise de la subordi-
nation plotinienne de I’Intelligence a 1'Un et voit 1a le principe qui, dit-1l,
«a perdu 1’école d’Alexandrie» et ouvert «|’abime du mysticisme». Devant
ce qui lui parait étre un irrationalisme foncier, le critique n’a pas de mots
assez durs pour en flétrir I'erreur. Voila qui révele une certaine faiblesse
spéculative. Placé dans la perspective analytique que nous avons €voquée
en commencant, I’'Un ou le Bien, parce qu’ils fondent la réalité et la raison
elle-méme, ne sauraient faire injure a la réalité¢ et a la raison. C’est la
raison elle-méme qui justifie son propre dépassement dans le silence ou
dans le symbolisme sensible.

La recherche est toujours rationnelle quand elle rencontre et résout des
questions du genre: la puissance causale universelle de 1'Un, assurée par la
négation de tout, n’implique-t-elle pas une relation & tout, qui menace

3 Cf. A. de LIBERA, «A propos de quelques théories logiques de Maitre Eckhart:
existe-t-il une tradition médiévale de la logique néo-platonicienne?», RTP, 1981/1,
pp. 22-23.



420 FERNAND BRUNNER

I'unité de 1'Un?* Ou bien: si I'Un est le dépassement de tout et qu’il est, &
ce titre, ineffable, le nom d’Un qu’on lui donne n’est-il pas encore de trop?
Devant ces sortes de difficultés, la réponse de Plotin ne consiste pas a
renier la raison, mais a s’en servir. Il invite a asseoir la causalité¢ de 1’Un
dans une transcendance telle qu’elle libere 1'Un de toute dépendance par
rapport aux choses et fonde par la-méme la stricte dépendance de celles-ci
par rapport a lui. Et il enseigne que le nom d’Un ne désigne rien d’autre
que cette transcendance absolue.

Si 'analyse est la voie qui conduit au premier principe, c’est que celui-
ci s'est d’abord expliqué dans la multiplicité. Ce point mérite d’étre
mentionné, car la doctrine de 1'action productrice de 1’Un est un trait qui
distingue a son avantage la philosophie de Plotin de celle d’Aristote: alors
que celui-ci constate le fait de 'existence d’un univers mi par Dieu, Plotin,
comme Platon, veut assister a la naissance de cet univers a partir de son
Principe, ce qu’on peut considérer comme une exigence supérieure de
compréhension. Mais, demande Plotin, comment se produit cet effet de
Dieu? La question est délicate, puisqu’on ne saurait parler des actes de
I’Un sans réintroduire en lui la multiplicité. Encore une fois, un riche
symbolisme intervient dont la fonction n’est pas d’orner la pensée, ni
surtout de la dégrader au niveau de la sensation, mais de provoquer I’intel-
lection. Le rapport des hypostases supérieures aux effets qu’elles produisent
est paradoxal aux yeux d’une raison habituée a traiter de réalités de méme
niveau, puisque le supérieur descend dans 1'inférieur tout en restant en soi.
Comment veut-on comprendre cela dans le langage d’une logique de 1'addi-
tion et de la soustraction? Cette doctrine, qui n’est rien d’autre qu’une
dynamisation de la participation, est un des moments forts de la rationalité
plotinienne, puisque ce mode de production divine s’éleve au-dessus des
représentations anthropomorphiques courantes, jugées indignes de Dieu et
remplacées par des images dont le naturalisme doit étre judicieusement
transpose€.

Et parce que I’Un producteur est absolument transcendant, son effet est
absolument total. Cette invention de 1'origine radicale des choses constitue
un bond en avant par rapport au Timée et, de nouveau, I’'un des gestes les
plus saisissants de la philosophie plotinienne.

Hegel a contesté la rationalité de cette doctrine en soutenant que ce
Dieu, dans son absolue négativité, devait demeurer stérile, aucune dialec-
tique ne pouvant naitre en lui pour donner lieu au déroulement de ['uni-
vers®. De fait, si I’absolu est au-dela de toute détermination, il semble que le
rapport causal entre Dieu et ['univers soit rompu et qu’on ne puisse

40T, Y1, 9,3,

3 Cf, W. BEIERWALTES, Platonismus und Idealismus, Frankfurt am Main, 1972,
pp. 147-148.



L’ASPECT RATIONNEL ET L’ASPECT RELIGIEUX 421

comprendre comment celui-ci dérive de Dieu et comment il se trouve &tre
ce qu’il est. Pourtant, le Dieu de Plotin, négation de tout, n’en est pas
moins la «puissance de tout» — la puissance active, bien entendu —, 1’uni-
vers se produisant selon un modele qui n’est pas celui de Hegel, ¢ est-a-
dire en vertu de la perfection préexistante du Principe et non pas en vue de
la réalisation de cette perfection.

Pour mettre encore en lumicre la rationalité du systeme plotinien, on
pourrait en évoquer d’autres aspects qui rappelleraient cette fois la pensée
de Spinoza ou de Leibniz: on montrerait comment la production divine
s’effectue jusqu’au tarissement des possibles, le mieux possible et de telle
sorte que rien d’«épisodique», c’est-a-dire de surajouté, ne survienne dans
le monde. En effet tout ici-bas se déroule kata phusin, et ’ame humaine
recoit son sort sans intervention du hasard et conformément a la raison,
kata logon. Mais il ne s’agit la que du premier stade de notre enquéte.
Concluons donc pour le moment que Plotin argumente, réfute, exprime non
pas des opinions, mais des raisons; grand consommateur d’images, il
dépasse les conceptions imaginaires des dieux et du monde. Les failles de
la rationalité qu’on croit découvrir dans son systeéme ne sont peut-Etre
qu’apparentes, et ce systéme ne peut pas ne pas culminer dans une doctrine
de I'Un elle-méme rationnelle: nécessairement, en effet, 1'Un ou le Bien de
tout, pour &tre en soi ce qu’il est, est au-dessus de tout et pour cette raison
désigné négativement.

Mais s’il est vrai que l'auteur des Ennéades parle le langage de la
raison, cette formule est a I'évidence insuffisante et méme fallacieuse.
Interrogez n’importe quel esprit philosophique d’aujourd’hui. il ne recon-
nailtra pas cette rationalité-1a. Pourquoi? N’est-ce pas simplement que la
raison est un outil dont nous disposons pour tenter de comprendre ce qui
nous intéresse? Or, de nos jours, communément, I'intérét ne dépasse pas les
zones balisées par nos sciences. Cette restriction est payante, mais elle
laisse au dehors le reste de 1’expérience humaine: I’homme peut aussi se
placer dans une perspective morale et religicuse et appliquer a cet intérét
son effort de raison. Je n’entends pas ’étude scientifique, sous un rapport
ou sous un autre, de la disposition religieuse et morale, mais I’exercice de
la raison au sein méme de la disposition morale et religieuse.

Cette démarche n’est pas en soi irrationnelle: la raison peut avoir des
objets différents, elle n’en reste pas moins ce qu’elle est. Ce n’est pas la
raison toute seule qui produit une doctrine philosophique, c’est la raison
assumant une expérience, et il y a une pluralité d’expériences ou d’intéréts.
Parmi eux, figure en bonne place la disposition qui pousse I'homme a ratta-
cher le monde et lui-méme & un principe absolu de réalit¢, comme dans une
science particuligre il rattache des conséquences a un principe causal ou
formel. Certains se contentent de dépendre du carbone et des particules



422 FERNAND BRUNNER

€lémentaires. Mais I’homme se vit, ce que la chose ne fait pas. Souvent,
parce qu’il lui semble se contredire en se ramenant a une chose, il interroge
le monde du dedans de soi et apercgoit, au sommet du monde, des Dieux,
une Intelligence cosmique, une Transcendance absolue. Sans doute cet ceil
intérieur s’est-il ouvert dans la religion d’abord; et c’est elle probablement
qui a donné son objet a ce regard en inventant, sous une forme ou sous une
autre, 1'idée du divin. La religion vint d’abord, la philosophie ensuite.

C’est ainsi que la philosophie de Plotin, que nous avons tenté d’évoquer
dans sa rationalité, ne se comprend vraiment que dans la perspective de
I’élan religieux qui la sous-tend. Car cette pensée ne se formerait pas si elle
n’était suscitée du dedans par une aspiration religieuse: elle se produit pour
exprimer une intention religieuse et la guider vers sa satisfaction; elle est
une préparation a I’exaucement du désir par la recherche rationnelle et la
méditation du terme de ce désir. Elle est aussi un témoignage rendu devant
autrui au sujet des rares moments dans lesquels cet exaucement est atteint®.
Plotin se place si peu sur le terrain de la simple raison qu’il fait appel
souvent a I'expérience de son lecteur pour confirmer son dire, parce que
I’objet de la démonstration, c’est-a-dire I'Intelligence et 1’Un, ne prend son
sens & ses yeux qu’au plan de la vénération’.

L’ascension que nous avons appelée «analyse» n’est pas un simple effet
de raison mathématicienne. Elle s’effectue dans ['épaisseur de |'étre
universel et intéresse 1’ame humaine dans sa plus vive intimité. Si, entrée
en contact avec ce monde, |’ame a perdu le sentiment de son origine; si
elle s’agite dorénavant dans 1’«ignorance», elle n’est pas dans 1’état d’un
homme auquel échapperait un élément d’une science particuliére, mais dans
I’errance ou la faute de celui qui, s’étant détourné de son origine divine, en
a perdu le souvenir. L’ame doit donc retrouver le savoir et de son origine
et d’elle-méme — ce qui va de pair — non seulement par le raisonnement,
mais encore par une conversion spirituelle. Ce faisant, elle remonte les
natures qui 1’habitent et dont elle a perdu la conscience dans sa chute, car
I’homme est a sa facon l'univers. A la procession totale et entiérement
créatrice, correspond la conversion totale et, pour ainsi parler, totalement
analytique, par laquelle chacun de nous doit toujours et peut a certains
moments retrouver ce qu’il ne cesse jamais d’étre, a savoir tous les degrés
de I'ordre des choses. Ainsi, la théorie de I'’homme est au centre d’une
philosophie qui est rationnelle de part en part, compte tenu de ’expérience
religieuse qui la traverse de part en part.

Pour souligner I'intention religieuse de Plotin, raison d’€tre de sa
doctrine, observons d’abord qu’a plusieurs reprises, I’enquéte démonstrative
du maitre, non seulement débute par une priere, mais encore se confond

6 Cf. VL, 9, 7.
T Cf. 1,6, 7; VL, 7, 40: VL 9, 9.



L’ASPECT RATIONNEL ET L’ASPECT RELIGIEUX 423

avec une priere, ce qui montre que la recherche intellectuelle est suscitée
intrinséquement par 'intention religieuse. C’est elle qui demande 2 la
pensé€e de tracer le chemin de I'anagogie. Inge, dont Bréhier rapportait
I’opinion®, opposait la démarche rationnelle reliant des termes de méme
valeur a la représentation religieuse qui établit une hiérarchie. Mais pour-
quoi veut-on qu’il y ait la conflit et contradiction? Quand I’explication
rationnelle assume une intention religieuse, elle ne peut s’étendre a plat.

Notons ensuite que le premier principe plotinien a beau n’étre pas
anthropomorphe, il est objet d’amour. En effet, ce n’est pas une abstraction
que Plotin éleve au-dessus des dieux vulgaires, ni méme un idéal, mais le
Divin comme tel, au plus haut degré de son intensité et de sa pureté, avant
sa manifestation dans [’Intelligence. C’est pourquoi il est ’objet supréme
de I'amour comme il est celui de la raison. C’est avec un rare frémissement
de vénération que Plotin parle des hypostases divines, de I’Intelligence dont
il décrit la vie et la beauté incomparables en se servant de toutes les
comparaisons possibles, ou de 1’Un dont le spectacle jette un défi a toute
parole et dont il parle cependant avec une éloquence retenue qui est un
hommage au silence. On ne peut rapprocher Plotin a ce propos que des
plus grands spirituels de toutes les religions.

Il faut rappeler enfin que le but du maitre est de devenir I’objet de son
aspiration, c¢’est-a-dire de redevenir ce qu’il a toujours été. Porté au-dela de
soi par I’élan de la priere et de I’amour, ayant quitté tout ce qui s’est ajouté
a lui pour le diminuer et le séparer des hypostases supérieures, |’homme ne
contemple plus I'Intelligence du dehors, mais il devient I'Intelligence et, au
terme du voyage, divin et bienheureux, il devient le Bien ou 1'Un qui sont
les noms du divin purg. On le voit, la raison, au lieu de se replier sur des
objets formels ou empiriques, assume une disposition religicuse extréme, de
sorte que la pensée de Plotin, toute rationnelle qu’elle soit, mérite par
excellence le nom de pia philosophia que lui donne Werner Beierwaltes.
D’ailleurs, le néoplatonisme sans sa fibre religieuse aurait-il eu sur
Augustin I'influence immense que 1’on sait?

Formulons notre deuxiéme conclusion. Si la raison est en soi pouvoir
d’ordre et de cohérence, elle reste ce qu’elle est, chez Plotin, quand elle
integre l'intention religieuse. Dira-t-on alors qu’elle lui porte atteinte? Au
contraire, si elle lui fournit I'instrument de son approfondissement. La
formule d’Armstrong selon laquelle Plotin «rationalise» I'expérience reli-
gieuse ou mystique'’, est trompeuse, car elle peut signifier que Plotin la

8 E. BREHIER, La philosophie de Plotin, Paris, 1928, p. 33.

9 Cf. VI, 9, fin. L unification n’exclut pas la séparation subséquente, comme on
le voit dans VI, 8, 1 ou VI, 9, 9.

101 architecture de I'univers intelligible dans la philosophie de Plotin, trad. fr.,
Ottawa, 1984, pp. 64-65.



424 FERNAND BRUNNER

dénature. En fait, la raison peut &tre si bien unie a la religion a laquelle elle
s’applique, que ses démarches en viennent a soutenir et a stimuler la vie de
I’esprit. Comme il arrive en d’autres milieux culturels, elle éleve 'expé-
rience religieuse a un niveau supérieur. C’est dans cette perspective que je
vous propose de situer la doctrine plotinienne de 1’Un et du Bien, point
culminant a la fois de la rationalité et de la vie religieuse.

Arrivé a ce stade de mon expos€, je m’avoue embarrass€, parce que je
me découvre fort €éloigné, en apparence au moins, de la pensée de Pierre
Hadot, 1'auteur de tant de travaux de premiere importance sur le néoplato-
nisme et particulierement sur Plotin, 1’auteur aussi de cet admirable ouvrage
intitulé Exercices spirituels et philosophie antique, Paris 1981. Le savant
montre dans ce livre que la philosophie antique n’est pas seulement ni
méme essentiellement un travail mental, mais qu’elle engage la personnalité
tout entiére, intelligence, imagination, sensibilité¢, dans des «exercices»
destinés a tranformer chez le philosophe la vision du monde et la maniere
de vivre. These a laquelle japplaudis de grand cceur. Mais dans un article
postérieur, ol je soutenais que la théologie rationnelle, en Grece comme
ailleurs, n’était pas autonome par rapport a la religion, je me demandais
quelle était la position de Pierre Hadot a ce sujet. Le savant historien a bien
voulu m’éclairer sur sa pensée dans la postface de la seconde édition
d’Exercices spirituels et philosophie antique, Paris 1987, pp. 237-239.
Selon lui, la philosophie antique, prise comme exercice spirituel, est pure-
ment rationnelle et ne dépend en rien de la religion. Nos vues sont si forte-
ment divergentes, alors que nous invoquons les mémes faits, qu’il est
permis de se demander si la cause de cette opposition n’est pas toute
formelle: mettons-nous sous les mémes mots les mémes sens? Dans les
pages mentionnées plus haut, Pierre Hadot formule sa pensée de facon
provisoire en quatre arguments que je vais résumer.

Premi¢rement. Dans toutes les €coles, la philosophie antique se présente
comme un cffort strictement rationnel de transformation de soi, lequel est
indépendant des doctrines dogmatiques ou sceptiques que les philosophes
ont choisies d’autre part.

Deuxiemement. La religion officielle n’exigeait pas de ’homme cette
tranformation de la vie intérieure. Méme les mysteres «étaient totalement
étrangers a la discipline rationnelle et spirituelle de la philosophie». Le
philosophe rencontre la religion dans la vie sociale et la transforme en
philosophie. Ainsi les néoplatoniciens s’€levent vers un Dieu inconnaissable
qui est «totalement étranger a la religion traditionnelle parce qu’il est un
concept purement philosophique». Les néoplatoniciens se trompent donc
quand ils «s’imaginent défendre» la religion antique. Il faut dire en un sens
qu’en dépassant la religion, tous les philosophes la détruisent et que tous,
ils auraient pu étre accusés d’impiété comme le fut Socrate.



L’ASPECT RATIONNEL ET L’ASPECT RELIGIEUX 425

Troisiemement. Dans la premiére moitié du siecle, en considérant la
philosophie comme purement théorique, on a pu croire a ’existence d’une
philosophie chrétienne. Mais si la philosophie est entendue comme mode de
vie, elle est exclue par le mode de vie chrétien, comme elle-méme exclut
celui-ci.

Quatriemement. Il est vrai que certaines philosophies antiques, et méme
parmi elles I’€picurisme, connaissent un sentiment du sacré, voire 1’expé-
rience mystique, mais ce sentiment est «totalement étranger a toute religion
déterminée».

Ces arguments sont trés forts et je me demande si je ne dois pas revenir
sur mes propos antérieurs et rendre les armes. Il est clair cependant, comme
je I'indiquais tout a 1'heure, que Pierre Hadot considére dans la religion
autre chose que ce que 'y apercois: il a en vue la religion en elle-méme
avec son cortege d’institutions, de rites et de croyances, alors que je parle
de l'intention religieuse qui est une disposition sans structure €tablie. Il
peut donc y avoir autonomie de la philosophie par rapport a la religion au
sens de Pierre Hadot et dépendance au sens ou je prends ces termes. Donc,
semble-t-1l, i1 n’y a pas de débat.

Je vais tenter pourtant de formuler une réponse.

Le premier argument repose sur la considération « en lui-méme et dans
sa pureté» de l'effort concret de transformation de soi que les Anciens
appelaient philosophie et que Pierre Hadot congoit comme étant, dans
toutes les €coles, «strictement rationnel». Mais est-il légitime d’isoler ainsi
dans une philosophie le souci thérapeutique et pratique? Peut-on vraiment
le prendre «dans sa pureté» en le regardant comme indépendant du contenu
dogmatique de cette philosophie? Il est vrai que les faits semblent nous
proposer eux-mémes une réponse positive, puisque les doctrines spécula-
tives grecques varient, alors que les conceptions thérapeutiques qui les
accompagnent et les méthodes afférentes restent sensiblement les mémes.
Mais suit-il de 1a que les philosophies antiques comportent un dénominateur
commun de nature purement rationnelle? Pour répondre a cette question, je
m’adresscrai a Pierre Hadot lui-méme qui écrit aux pages 49 et 50 de son
livre que l'idéal de la sagesse antique, c’est-a-dire I'«état de libération
totale des passions, de lucidité parfaite, de connaissance de soi et du
monde», est en fait celui de la perfection divine, I’homme devant se
contenter de ’'amour de la sagesse. S’1l en est ainsi, la dimension pratique
de la philosophie antique ne saurait &tre en tout sens «strictement ration-
nelle». Il s’agit d’une philosophie qui admet un id€al divin pour régler ses
conceptions pratiques et qui, par conséquent, a quelque chose en commun
avec la religion. Certes, nous le disions, la religion va de pair avec des
institutions, des cérémonies, des états d’esprit, dont les philosophes se
désintéressent et que méme parfois ils réprouvent, mais elle implique une
relation au supra-humain dont hérite la philosophie. La religion est une



426 FERNAND BRUNNER

«philosophie avant les philosophes», comme on 1’a dit'!, et la philosophie a
une dimension religieuse quand sa recherche spéculative est couronnée par
la considération du divin ou que sa démarche pratique est réglée par un
idéal du méme ordre.

La deuxieme preuve du savant et de l'ami dont je cherche a
comprendre la pensée consiste a souligner 1’opposition qu’il observe
entre la religion officielle, et méme les mysteres, et la philosophie qui, a
ses yeux, comportait seule une «discipline rationnelle et spirituelle».
Mais la religion a une portée pratique, comme elle a une dimension de
rationalité. En effet, méme si la religion officielle et les mysteres ne
comportaient pas cette éducation de soi et des autres qui caractérise la
philosophie et que Pierre Hadot a mise en lumieére si heureusement, elle
n’allait pas sans les purifications, les priéres, les diverses communica-
tions avec le divin, qui imposaient a leur maniere des exercices spiri-
tuels. Les attributs que la religion accorde aux dieux sont souvent ceux
que la philosophie leur donnera, et la relation culturelle de ’homme a
ces dieux, méme si elle est entachée souvent par les passions, €leve
I’homme a l'idée d’un état supérieur au sien. Cette idée constitue la
norme de la pensée et de 1’action, avant de se retrouver dans la philoso-
phie avec les mémes fonctions. Une continuité s’institue ainsi entre la
religion et la philosophie, et en ce sens la religion, pour le philosophe,
est bien plus qu’un fait social ou culturel lui demeurant extérieur. Pierre
Hadot marque lui-méme la continuité qu’il y a entre la religion et la
philosophie en écrivant que la seconde intériorise la premiere; mais pour-
quoi ajoute-t-il qu’en cela elle la rationalise et la détruit? Sans dogmes
préétablis, la religion grecque appelle la réflexion sur le divin, cette inté-
riorisation rationnelle et spirituelle ne visant pas a la détruire, mais a en
saisir le sens. Les derniers néoplatoniciens, écrit le savant que nous
citons, intégrent la théurgie «dans un progrés spirituel proprement philo-
sophique». Je ne vois rien la, pas plus que dans les degrés métaphysi-
ques procliens, qui soit «proprement» et «purement» philosophique,
puisque le souffle de !’intention religieuse y demeure vivant.

Le troisieme argument revenait a dire que, lorsqu’on apergoit la véri-
table nature de la philosophie, on en conclut que le christianisme et la
philosophie sont deux modes de vie indépendants, la vie chrétienne se
substituant a la vie philosophique et réciproquement. Pourtant, 1’histoire
montre qu’ils n’ont cessé d’agir 1’un sur 1’autre dans les deux domaines
pratique et théorique.

Enfin, pour écarter une fois de plus tout lien entre la philosophie et
la religion, D'auteur d’Exercices spirituels et philosophie antique releve,

1 Cit¢ par G. Dumézil dans sa préface au Traité d histoire des religions de
Mircea Eliade, Paris, 1953, p. 9.



L’ASPECT RATIONNEL ET L’ASPECT RELIGIEUX 427

on s’en souvient, qu’en dehors de la religion, on peut observer dans la
philosophie antique un sentiment du sacré et une vie mystique. Je fais
I’hypothése cependant que le sentiment du sacré et celui du divin se
sont manifestés d’abord dans la religion et que partout ailleurs ils en
dérivent. Dans cette perspective, le sentiment du sacré est commun a la
philosophie et a la religion. Il est vrai que, le plus souvent, les philoso-
phes anciens chez lesquels on rencontre ces sentiments prétendent parler
le langage de la seule raison; mais le rétrécissement radical du sens de
ce terme depuis lors me semble mettre en péril la qualification de «stric-
tement rationnel» accordée par Pierre Hadot a la philosophie antique, et
le triple usage qu’il fait de I’expression «totalement étranger» pour
caractériser la philosophie et la religion ['une par rapport a l'autre. La
distinction que formule Jamblique dans le De mysteriis'? entre d’une part
la philosophie et la raison (logos) et d’autre part la théurgie n’interdit
pas de penser que philosophie et théurgie ont quelque chose en commun,
a savoir l'idée de la domination universelle d’un principe absolu et celle
de la fin de la vie humaine, qui est de s’en approcher. La philosophie
qui s’occupe de situer I’homme en théorie et en pratique par rapport a
un principe qui dépasse l’ordre de I’expérience sensible et du raisonne-
ment formel est I’héritiere de la religion qui vit encore en elle, quoique
sous un autre mode. On sait que Jaeger soutient que la recherche en
matiere de religion a stimulé I’appétit de connaissance et que la spécula-
tion philosophique, s’efforcant de saisir la totalité de I’existence, exercait

une fonction véritablement reiigieusew.

Revenons a Plotin. Si la plus grande partie de la philosophie grecque
et la religion ont une intention commune, cela est vrai par excellence de
la pensée qui s’exprime dans les Ennéades, car elle est aussi bien un
acte de religion qu’une performance rationnelle. Si I'on ne donne pas
cette clé aux étudiants qui abordent Plotin, ils ouvrent de grands yeux
en se demandant ce que peut bien signifier ce roman métaphysique, et
beaucoup de nos contemporains pleins d’usage et raison ne sont pas
logés a meilleure enseigne qu’eux. Pourquoi [’intelligence plotinienne
n’est-elle pas simplement une faculté humaine? Pourquoi cet appel
constant a la transcendance? Pourquoi cette ascension impatiente vers le
plus grand que nous, et cela jusqu’a ’Un ou au Bien inconnaissable et
indicible? Ce n’est pas que I'homme veuille €tre plus grand qu’il n’est,
car en s’élevant il se dépouille de ce qui n'est pas le terme ultime qu’il
vise.

12
1L, Tl
13 The Theology of the Early Greek Philosophers (1947), Oxford, 1967, p. 91.



428 FERNAND BRUNNER

Cette métaphysique nait de 1’application d’une méthode du genre:
«Supposons le probleme résolu!». C’est-a-dire: «Etant donné le but spiri-
tuel a atteindre, quelles sont les conditions impliquées par Iui? En d’au-
tres termes: quelle philosophie concevoir?» Dans la solution de ce
probléme entrent les données culturelles du moment et les nécessités de
la raison. C’est ainsi que Plotin a édifi¢ dans le langage de I'Un et du
Multiple et dans celui du Bien une philosophie rationnelle conduisant au
fondement de l'intelligible et de I'intelligence, ou [’homme peut
atteindre, s’il devient ce qu’il pense, I’affranchissement de sa finitude,
c’est-a-dire la fin derniere de toute religion. ‘

J’en viens ainsi 2 ma troisiéme et derniere conclusion. Dans une telle
philosophie, il est impossible d’isoler le moment théorique, puisqu’il est
animé par l’intention pratique et religieuse. On ne peut davantage isoler
le moment pratique et religieux, puisqu’il s’exprime dans la démarche
théorique. Théorie et pratique, philosophie et religion, sont les deux
aspects d’une totalit€¢ indivise qui est faite de rationalité et d’expérience.
L’analyse métaphysique, stimulée par 1’aspiration religieuse, qui en est la
raison d’étre, définit les conditions intellectuelles dans lesquelles cette
aspiration recevra sa compleéte satisfaction. L’élan spirituel provoque le
raisonnement qui favorise a son tour 1’élan spirituel.

Pour défendre 1’autonomie du moment théorique, Pierre Hadot m’op-
posera certainement quelques lignes du traité 38 (VI, 7) qu’il a traduit et
commenté de facon si admirable!®. Dans ce passage, Plotin distingue,
comme 1l le fait & d’autres endroits, ce qui nous instruit sur le Bien et
ce qui nous conduit a Lui, c’est-d-dire, selon le commentateur, les
méthodes rationnelles et ’expérience du Bien, la connaissance et 1’identi-
fication, ou encore les connaissances abstraites et la transformation réelle
de I'étre, ou encore la théologie rationnelle et 1’exercice de vie. Pierre
Hadot reléve que parmi les instruments du savoir Plotin mentionne les
négations et les analogies et il en conclut qu’il convient de ne pas
confondre théologie négative et théologie mystique, comme on le fait
communément .

Je répondrai que !’intention qui meut I’instruction n’est pas seulement
rationnelle, méthodique, cognitive, etc. Elle s’inscrit dans la perspective
d’une pia philosophia'®. Certes, ici, le moment théorique s’isole, mais
comment cesserait-il d’avoir avec la vie spiriruelle le lien intrinséque que
nous avons tenté de mettre en lumiere? Cette théorie ne serait pas ce

 PLoTiN, Traité 38, V1, 7. Introduction, traduction, commentaire et notes par
Pierre Hadot, Paris, 1988 (Les Ecrits de Plotin).

15 Cf. ibid, pp. 44-46 et 346-349.

16 Cf. W. BEERWALTES, «Plotins philosophische Mystik» dans: Grundlagen
christlicher Mystik, Stuttgart-Bad Cannstatt, 1987, p. 49.



L’ASPECT RATIONNEL ET L’ASPECT RELIGIEUX 429

qu’elle est, si elle n’était pas au service de la vie spirituelle. Loin d’étre
autonome, la démarche rationnelle exprime une vie spirituelle a la

recherche de soi!”.

J'ai terminé, mais je vous demande la permission d’ajouter un court
appendice a mon exposé. A la recherche d’un accord avec Pierre Hadot,
j’ai distingué la religion et I’intention religieuse, associant a la philoso-
phie grecque, en particulier a Plotin, la premiére et non pas la seconde.
Mais peut-on séparer de facon tranchée intention religieuse et religion, et
ne retrouve-t-on pas chez Plotin la religion elle-mé&me? Le philosophe,
en effet, approuve les anciens sages d’avoir construit des temples et des
statues'®. 11 mentionne souvent ces images religieuses et l'entrée de
I’homme a l’intérieur du sanctuaire ou sa sortie. Il connait I’existence
des inspirés et des possédés'®, ne repousse pas I'autorité des oracles®® et
se préte a4 I'évocation de son démon?’!; devant le ciel et le Bien, il
ressent la crainte religieuse qu’exprime le mot semnon et, a propos des
deux hypostases supérieures, il utilise le langage du myste. Comment dés
lors séparer Plotin des mouvements religieux de son temps?

On dira que le philosophe cite les aspects de la religion positive
pour les transformer en symboles; encore ne l’aurait-il pas fait si la reli-
gion lui avait été étrangere et s’il n’avait éprouvé pour elle qu’indiffé-
rence. On dira aussi que Plotin n’a cessé de corriger 1'idée que la reli-
gion populaire se faisait des dieux, des mythes, de la priere, des astres,
fort conscient qu’il était du rbéle que la philosophie avait & jouer en cela;
mais qui corrige veut améliorer plutdt que détruire. On évoquera encore
la fin du chapitre 10 de la Vie, dans lequel Porphyre rapporte que Plotin
refusa d’assister a un sacrifice en disant: «Ce n’est pas a moi a aller
aux dieux, c’est aux dieux a venir a moi.» Il est ridicule d’expliquer ces
paroles quand Porphyre déclare ne pas les avoir comprises. On peut
cependant les rapprocher de 1'admirable mouvement d’intériorisation sur
lequel s’achevent les Ennéades dans 1'édition de Porphyre — je pense au
temple de pierre qui devient le sanctuaire intérieur — et se risquer a dire

17 La distinction marquée par Plotin entre théologie et expérience évoque la
distance qui sépare, chez le disciple, ’anticipation de I'expérience et I’expérience
elle-méme. Tant que le projet qu’il exprime ne s’est pas réalisé, le discours spirituel
est toujours un discours, méme si I’on en a compris la portée. Il faut dire aussi que
I’expérience n’est pas toujours actuelle et qu’elle ne fait alors que laisser sa trace
dans le langage: il convient d'éviter de confondre cette trace avec la réalité qui 'y a
mise.

B v, 3, 11.
v, 3, 14.
2 1v, 7, 15.
21 Vie, 10.



430 FERNAND BRUNNER

que ces paroles énigmatiques signifient non pas le mépris des dieux,
mais le danger qu’il y a a voler de rite en rite plutdt que d’actualiser en
soi la présence du divin. Cette intériorisation n’est pas la négation de la
religion: elle répond a 1’exigence que la religion porte en elle. Le Bien
qui est au-dela de tout est Celui-la méme qui est présent dans le culte et
au cceur des choses, désigné par cet étrange nom de «Néant», lumiere
¢clatante en sa totale obscurité.



	L'aspect rationnel et l'aspect religieux de la philosophie de Plotin

