Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 3: Le probléme du non-étre dans la philosophie antique

Artikel: La question de I'étre et du non-étre des objets mathématiques chez
Plotin et Jamblique

Autor: O'Meara, Dominic

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381422

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 405-416

LA QUESTION DE L’'ETRE ET DU NON-ETRE
DES OBJETS MATHEMATIQUES CHEZ PLOTIN
ET JAMBLIQUE

DomiNic O’MEARA

Résumé

Cet article traite du statut ontologique des objets mathématiques dans
['interprétation qu’en ont donné les néoplatoniciens Plotin et Jamblique.
Tous deux réalistes, ils témoignent de I'influence d’ Aristote et du stoicisme.
Plotin manifeste ainsi une tendance nominaliste dans le cadre de son
réalisme, tendance critiquée par Jamblique qui, tout en décelant la
présence des nombres a chaque niveau de la réalité, semble concevoir les
objets mathématiques comme la projection par I"esprit humain de principes
supérieurs.

La question du statut ontologique des objets étudiés par le mathémati-
cien a été soulevée pour la premiére fois, on le sait, par Platon. En effet,
Platon ajouta a sa conception de 1’étre pur et primaire des Idées la thése
selon laquelle les objets mathématiques posséderaient, eux aussi, un étre
indépendant des choses sensibles et supérieur a elles. Les philosophes
néoplatoniciens ont voulu, évidemment, défendre cette thése. Mais il ne
pouvait s’agir chez eux d’une simple reprise de 1’approche de Platon. Car
ils connaissaient les critiques de Platon formulées dans la Métaphysique
d’Aristote. Parfois ces textes d’Aristote servaient aux néoplatoniciens
comme points de départ d’une réflexion sur I'€tre des objets mathémati-
ques. Les néoplatoniciens connaissaient aussi les ontologies d’Epicure et
des stoiciens, ontologies qui refusaient 1’attribution d’étre aux objets mathé-
matiques. Cette présence de théses opposées a celle de Platon n’a pu qu’in-
fluencer les néoplatoniciens. Il en résulte une approche a la question de
I’étre des objets mathématiques qui, en tenant compte des positions anti-
platoniciennes, représente un renouveau de l'ontologie platonicienne. Dans
la mesure ol la question de 1’étre des objets mathématiques fait partie,
depuis I’époque de Platon, de la discussion métaphysique sur 'étre et le
non-étre, 1’étude de I’approche néoplatonicienne a 1'étre des objets mathé-
matiques est susceptible de contribuer aux débats auxquels est consacré ce
colloque en mémoire d’Henri Joly.



406 DOMINIC O’MEARA

En regardant de plus prés, nous constatons qu’il n’y a pas chez 1&s
néoplatoniciens une réponse unique a la question de I’étre des objets mathé-
matiques. Un long débat a eu lieu a ce sujet dans les €coles néoplatoni-
ciennes. L’avis de Plotin a été mis en cause par Jamblique. Et les theses de
Jamblique ont été élaborées a leur tour et quelque peu modifiées par
Syrianus et Proclus. L’histoire de ce débat dans les écoles néoplatoni-
ciennes n’a jamais été étudiée d’une manigre compréhensive'. Je voudrais
donc en esquisser ici quelques €léments. Il s’agit d’une histoire qu’il faut
reconstruire, autant que faire se peut, a partir parfois de fragments et d’indi-
cations lacunaires et dans 1’absence de documents satisfaisants. La recons-
truction ne peut étre ainsi que provisoire. Aussi, ne pourrais-je traiter dans
le cadre de cette bréeve communication que de quelques étapes du débat
dans les écoles néoplatoniciennes. Je suis obligé ainsi de laisser de coté
I’examen des positions de Syrianus et de Proclus, pour pouvoir traiter de
quelques étapes antérieures, mais non moins importantes, c’est-a-dire la
prise de position de Plotin et la réaction de Jamblique.

Il est peut-tre utile de rappeler en guise d’introduction quelques
aspects de la question de 1'étre des objets mathématiques, telle que cette
question se présentait aux néoplatoniciens. Il s’agit notamment des raisons
qui ont conduit Platon a attribuer aux objets étudiés par le mathématicien
un étre indépendant de celui des choses sensibles et de notre pensée, ainsi

que de la facon dont Aristote a réagi a la thése de son maitre.

Il existe dans les dialogues de Platon des textes qui laissent entendre
que les objets dont s’occupe le mathématicien — les nombres, les figures
géométriques — possedent un étre séparé de celui des choses sensibles et
indépendant de celles-ci. Platon s’inspire, semble-t-il, des considérations
suivantes: les objets traités en mathématique ne sont pas des objets maté-
riels; la connaissance mathématique n’est donc pas empirique, et les vérités
énoncées en mathématique sont d’une exactitude et d’une valeur éternelle
qui les distinguent du caractére flou et évanescent des choses sensibles.
Ainsi, si la connaissance mathématique a pour domaine de réflexion un
ensemble d’objets tres différent des choses sensibles, si le mathématicien
peut en tirer des vérités non empiriques et éternelles, 1l faut supposer que
de tels objets existent, et existent d’une autre maniere que les choses sensi-
bles. Le mathématicien s’occupe ainsi d’objets qui ne dépendent ni de sa

! Pour des travaux concernant certains aspects de cette histoire cf. infra, nn. 7,
32.



ETRE ET NON-ETRE CHEZ PLOTIN ET JAMBLIQUE 407

propre pensée ni des choses sensibles, des objets possédant un étre séparé,
indépendant, immatériel, éternel 2.

Si ce raisonnement a propos des objets mathématiques nous rappelle la
théorie des Idées, c’est a bon droit. Dans un texte du Phédon (101c) Platon
a tendance a traiter des nombres comme s’il s’agissait des Idées: les choses
sensibles participent aux nombres tout comme elles participent aux Idées.
La question du rapport entre les nombres et les Idées est ainsi soulevée,
sans que les dialogues nous permettent d’y apporter une réponse claire. Or,
Aristote nous en parle plus en détail. Platon, selon lui, aurait distingué entre
des nombres qui sont des Idées et des nombres qui constituent un domaine
intermédiaire entre celui des Idées et celui des choses sensibles, domaine
qui est I’objet dont traite le mathématicien’. Evidemment, les rapports
d’Aristote sur Platon comportent bien des obscurités que nous devons ici
laisser de coté. La situation est d’autant plus confuse que le probleme du
rapport entre les Idées et les objets mathématiques fut 1’objet d’analyses
divergentes au sein de 1’Académie de Platon, analyses auxquelles s’adres-
sent aussi les critiques formulées par Aristote.

Aristote s’est donc efforcé dans la Métaphysique, surtout dans les livres
MN, de critiquer les multiples théories €laborées par Platon et ses éleves
concernant I’étre des objets mathématiques. Le contexte de cette critique est
métaphysique. Aristote veut savoir, au début du livre M (1076a 8-12), s’il
existe un type de substance différent de celui des choses sensibles. Il est
indispensable de confronter 1’avis platonicien selon lequel il existerait, au-
dela des choses sensibles, des objets mathématiques et des Idées. La critique
de cet avis erroné permettra de mieux mettre en évidence ailleurs I’existence,
au-dela des choses sensibles, d’un type de substance représent€ ni par les
objets mathématiques ni par les Idées, mais par I'intellect divin qui se pense.
Sur la base d’une suite d’arguments plus ou moins probants, Aristote €carte a
la fois 1'idée que les objets dont traite le mathématicien existent dans les
choses sensibles, comme des corps présents dans d’autres corps, et I'idée que
ces objets existeraient séparément, c’est-a-dire indépendamment des choses
sensibles (M, 2). I s’ensuit, soit que les objets mathématiques n’existent pas,
soit qu’ils existent d’une autre maniére, c’est-a-dire non pas d’une maniere
séparée et indépendante (cf. 1076a32-37, 1077b12-17).

2 Cf. République V1, 509d-510e; VII, 525¢-526a, 527b; Philébe 56¢-59d. 1l ne
m’est pas possible de proposer ici une étude plus détaillée et nuancée de la pensce
de Platon, pour laquelle on pourrait se référer par exemple a A. WEDBERG, Plato’s
Philosophy of Mathematics, Stockholm 1955; J. ANNAS, Aristotle’s Metaphysics Book
M and N, Oxford 1976, pp. 3-26; M. BURNYEAT, «Platonism and Mathematics. A
Prelude to Discussion», dans Mathematics and Metaphysics in Aristotle (Symposium
Aristotelicum X), éd. A. Graeser, Bern 1987, pp. 213-240.

3 Cf. ANNAS, op. cit., pp. 13-21.



408 DOMINIC O'MEARA

Nous arrivons ainsi au chapitre 3 du livre M, un des rares textes ol
Aristote s’exprime de maniere positive au sujet de I'étre des objets mathé-
matiques. Or il existe un désaccord parmi les interpretes de [’ontologie aris-
totélicienne des objets mathématiques. Selon les uns, Aristote refuserait tout
étre aux objets mathématiques. Ou plutdt ces objets n’existent qu’en tant
que constructions de 'esprit humain élaborées par 1'acte psychologique de
I’abstraction®. Selon d’autres commentateurs, par exemple Julia Annas, dont
I’avis me semble convaincant®, les objets mathématiques existeraient d’une
maniere qualifiée, non pas en tant que substances indépendantes, mais en
tant qu’attributs des substances sensibles. Selon cet avis, lfobjet mathéma-
tique possederait un étre bien réel chez Aristote, I’€tre d’un certain type
d’attribut n’existant qu’en dépendance de la substance sensible dont il est
un attribut. LLe mathématicien ainsi n’invente pas son domaine, il traite d’un
certain type d’attribut appartenant aux substances sensibles.

II

Cette esquisse trées sommaire de la question de I'€étre des objets mathé-
matiques chez Platon et chez Aristote peut servir de point de départ pour
I’analyse des théories élaborées dans les écoles néoplatoniciennes. Etudions
d’abord la prise de position exprimée dans les Ennéades de Plotin. Dans
son ceuvre, notamment dans les traités VI 1 [42] et VI 6 [34], Plotin s’ef-
force de répondre aux positions anti-platoniciennes concernant 1’étre des
objets mathématiques et de formuler une théorie qui, a son tour, fera I’objet
de critiques chez ses successeurs.

La position d’Aristote est critiquée surtout dans le trait¢ VI 1, dans le
cadre d’une réfutation détaillée de la théorie aristotélicienne des catégories.
Au chapitre 4, il est question de la catégorie de quantité dont un exemple,
selon Aristote, serait le nombre. Plotin s’oppose toutefois a I’intégration du
nombre dans la catégorie de quantité dans la mesure ou il veut distinguer
entre les nombres en soi (kod abtodc) qui sont des substances (ovoion) et
les nombres que nous utilisons pour mesurer la pluralité ou donner un
nombre aux choses sensibles (VI 1, 4, 24-31). Plus généralement Plotin
n’admet pas que nombres intelligibles et sensibles soient placés sous un
seul et méme genre (cf. VI 1, 4, 54-56). L’argument de Plotin dans ce
chapitre est plutdt laborieux. 11 montre ici, comme ailleurs dans le traité, un
certain malaise dans le combat avec Aristote. Au moins est-il convaincu de

4 Cf. D. Moukanos, Ontologie der ‘Mathematika’ in der Metaphysik des
Aristoteles, Athénes 1981, ch. IV,

> I. ANNas, «Die Gegenstinde der Mathematik bei  Aristoteles», dans
Mathematics and Metaphysics in Aristotle (supra, n. 2), pp. 131-147.



ETRE ET NON-ETRE CHEZ PLOTIN ET JAMBLIQUE 409

I’existence de nombres intelligibles, nombres existant en soi, donc des
substances, avec lesquelles on ne saurait grouper les nombres appliqués par
['esprit humain dans son dénombrement des choses sensibles. Cette derniére
conception des nombres est qualifiée de «nominaliste» par Rutten®. En
effet, Plotin indique qu’il n'y a pas de rapport étroit entre la nature des
choses sensibles et les nombres que nous introduisons pour les compter (cf.
VI 1, 4, 40-42); ces nombres n’existent que dans 1’acte de 1’dme qui
compte.

La distinction entre le nombre intelligible existant en soi et le nombre
mesure de quantité dans I'acte de compter se trouve ailleurs chez Plotin,
sous la forme d’une distinction entre le nombre essentiel (obowdNC) et le
nombre quantitatif, dans le traité¢ V 5 [32], 4, 17-20 ainsi que dans le traité
VI 6 [34] chapitre 16 dont je voudrais citer un passage:

«Mais comment peut exister le nombre qui est en toi? Eh bien, il y a une sorte
de nombre qui réside en toi d’une autre facon avant méme que tu ne comptes;
I"autre nombre, du fait qu’il apparait & l'extérieur d’aprés le nombre qui est en
toi, est un acte ou de ces nombres ou conforme a ces nombres, puisque c¢’est tol
qui, a la fois, nombres, engendres le nombre, et par ton acte fais exister la quan-
tité, tout de méme qu’en marchant, tu fais exister un certain mouvement. Qu’en
est-il donc du nombre qui réside en nous d’une autre fagon? Il faut dire qu’il
s"agit du nombre de notre substance.»’

Ce texte appelle au moins deux remarques: Plotin envisage d’une part
un nombre engendré (yevv@vtog) par 1’acte de I'esprit humain qui compte:
le nombre est produit tout comme le mouvement se fait dans I'acte de
marcher. L étre du nombre se compose dans |'acte de compter. Autrement
dit, ce type de nombre n’a pas d’étre en dehors de I’acte psychique. Nous
sommes proches ici du refus du stoicisme (discuté plus bas) de concéder
I’8tre aux nombres. Nous remarquons, d’autre part, que cet acte de compter
se rapporte d’une maniére obscure a un autre type de nombre, celui qui est
constitutif de notre substance, le nombre essentiel (o0o1wWdNE). Ce nombre
peut étre rapproché du nombre intelligible, le nombre idéal®,

Il est ainsi clair que Plotin n’est nominaliste que pour ce qui est de
I'acte humain de compter. Il tient aussi & I'existence des nombres en soi,
des nombres qui sont des substances ou qui sont constitutifs de substances.
Mais pourquoi? Nous pouvons mieux saisir son point de vue si nous tenons
compte des réponses qu’il propose aux positions qu’il ne peut accepter, et

© Cf. C. RUTTEN, Les Catégories du monde sensible dans les Ennéades de
Plotin, Paris 1961, pp. 83-92 (qui compare le nombre nombrant de Plotin avec la
conception stoicienne du nombre).

L PLoTiN, Enn. VI 6, 16, 37-42; je cite la traduction donnée dans J. BERTIER, L.
BRISSON, et al.. Plotin Traité sur les nombres (Ennéade VI 6 [34]), Paris 1980.

§ Cf. BERTIER, BRISSON et al., pp. 20-21, 170-171.



410 DOMINIC O°'MEARA

en premier lieu celle des stoiciens selon lesquels les nombres n’ont aucune
existence réelle (bméoTaoic) et ne sont qu'une affection (méOnuo) de
’ame”. Cette these stoicienne est expliquée au chapitre 12 de la maniére
suivante:

«Ils prétendent que, postérieurement aux choses et venant d’elles, sont nées en
nous affection et notion, par exemple le ceci, le quelque chose, ou plus particu-
liecrement une foule, une assemblée de féte, une armée, une multitude car,
disent-ils, de méme que la multitude n’est rien en dehors des choses qu’on
appelle multiples, ni non plus la féte, en dehors des gens qui se sont rassemblés
et qui trouvent leur joie dans les cérémonies sacrées, de méme nous ne pensons

pas 1'un comme une chose solitaire et isolée du reste, quand nous disons

«un».» 10

Pour réfuter cette théorie du non-étre des nombres, Plotin fait remar-
quer, dans les chapitres 13 et 14, que I’«un» n’est pas identique a 1’homme
individuel. L’«un» s’applique indifféremment, qu’il s’agisse d’un homme
ou d’autre chose (13, 1-14). Le concept de 1'un est antérieur a la désigna-
tion d’un objet comme «un». Plotin fait valoir aussi un rapprochement entre
les nombres et les attributs communs. Comme des choses participent a des
attributs communs, lesquels attributs doivent en conséquence exister en soi,
ainsi en est-il des nombres (14, 8-29). Ainsi les nombres ne proviennent
point de I’expérience humaine des choses sensibles. Et les choses sensibles,
en participant aux nombres, présupposent I’existence des nombres en tant
que nombres en soi.

Nous arrivons ainsi a la question qui s’impose a tout platonicien qui,
comme Plotin, lit la Métaphysique d’ Aristote, suppose que ce qu’y rapporte
Aristote 4 propos de Platon est fiable'!, et s’interroge en conséquence sur le
rapport entre les nombres et les Idées. Plotin souléve la question au début
du chapitre 4 du traité VI 6. Il signale des réponses possibles. Les nombres
existent, ou bien en rapport avec les Idées, ou bien en soi. Quant a la
premiere option, elle se décompose en deux théories. Selon 1'une, d’origine
médioplatonicienne, semble-t-il,'* les nombres sont des épiphénomenes
accompagnant les Idées: parce qu’il y a une Idée, nous pensons 1’un; quand
il y a deux Idées, nous pensons deux, et ainsi de suite. Selon [|’autre
théorie, les nombres sont co-engendrés avec les Idées; avec chaque Idée est
engendré chaque nombre (4, 1-10). A propos de la premiere théorie, Plotin
fait remarquer, au chapitre 5, qu’elle ne fait qu’engendrer une multiplicité
d’unités et non pas les nombres (5, 4-6). En plus les nombres fonctionnent
comme attributs des Idées. En tant que tels ils devraient précéder les Idées,

2 V16, 12, 1-4; pour les sources stoiciennes, cf. BERTIER, BRISSON, et al., p. 175.
10 vr6, 12, 17-24.

1 Cf., par exemple, Enn. V 7, 2, 7-9.

12 Cf. BERTIER, BRISSON et al., pp. 157-158.



ETRE ET NON-ETRE CHEZ PLOTIN ET JAMBLIQUE 411

selon le principe de participation cité plus haut (5, 16-40). Quant a la
deuxieme théorie, liant 1’étre des nombres & celui des Idées, elle devrait
admettre aussi, selon Plotin, que les nombres existent en soi et antérieure-
ment par rapport aux ensembles qu’ils constituent avec les Idées (5, 41-51).

Il reste ainsi la thése que les nombres existent en soi. Si théoriquement
cette these admet que les nombres aient un statut soit antérieur soit posté-
rieur par rapport aux Idées, nous voyons que le raisonnement que nous
avons suivi implique ’antériorité des nombres par rapport aux Idées. Les
Idées constituent une multiplicité déterminée; elles présupposent ainsi
comme antérieurs a elles les nombres comme principes de cette multipli-
cité. Et comme les nombres présupposent 1'étre, et 1’étre est un, 1'un est
antérieur a 1'étre ',

Pour conclure, nous pouvons constater que 1’avis de Plotin au sujet de
I’étre des objets mathématiques est tres différencié. D’une part il se
rapproche d’une négation stoicienne de 1’étre de ces objets dans la mesure
ou les nombres mis en ceuvre par 1’ame humaine dans 1’acte de compter ne
sont que cet acte et n’expriment pas nécessairement la réalité des choses
sensibles nombrées. D’autre part, Plotin admet que les nombres existent en
sol comme substances, fonctionnent comme principes constitutifs des étres.
Selon un principe platonicien classique, les attributs constitutifs des choses
doivent exister en soi et antérieurement aux choses. Ainsi comme la beauté
des choses existe en soi et indépendamment d’elles, les nombres comme
attributs constitutifs des étres (dmes, Idées) existent en soi et antérieure-
ment. Mais Plotin, tout en profitant de cette ressemblance entre les nombres
et les Idées, ne les identific pas pour autant. Le caractére spécifique des
nombres comme principes d’articulation du multiple n’est pas confondu
avec les autres principes formels que représentent les Idées.

III

Porphyre, qui se considérait en quelque sorte comme le gérant de I’héri-
tage philosophique de Plotin, s’est efforcé de publier les trait€s de son
maitre et de les rendre plus accessibles par la rédaction de sommaires, de
commentaires et d’une biographie, la Vita Plotini, ou le personnage de
Plotin représente celui du philosophe idéal. Cette propagande porphyrienne
en faveur de la philosophie plotinienne a toutefois provoqué une réaction,
celle notamment d’un ancien éléve de Porphyre, Jamblique, qui s’est

3 Cf. VI 6, 9-10; 15. Ayant pour theéme le probléme du statut ontologique des
objets mathématiques, je dois renvoyer, pour une discussion des obscurités et des
difficultés qui entourent le statut du nombre essentiel ou idéal dans le monde
intelligible plotinien, 2 BERTIER, BRISSON et al., pp. 53-62.



412 DOMINIC O'MEARA

consacré avec une énergie toute particuliere a la critique des textes de
Porphyre et de Plotin. Les critiques de la pensée plotinienne formulées par
Jamblique constituent un sujet assez négligé mais indispensable a une meil-
leure connaissance de 1’évolution du néoplatonisme. En particulier, grice
aux travaux de Festugiere, nous connaissons certains éléments de la polé-
mique dirigée par Jamblique contre la psychologie de Plotin 14 Je voudrais
présenter ici quelques aspects de la réaction de Jamblique a la théorie ploti-
nienne des nombres. L'exposé du point de vue de Jamblique ne peut étre
que fragmentaire, car nous ne disposons maintenant que de quelques textes,
de quelques citations et témoignages, d’une petite partie don¢ de ce qu’était
I’ceuvre de Jamblique.

Dans un livre récent, j’ai suggéré que Jamblique, réagissant a Porphyre
et au plotinisme préconisé par Porphyre, a cherché a imposer une version
du platonisme qui serait beéaucoup plus ancienne et authentique que celle de
Plotin, c’est-a-dire le pythagorisme, philosophie dont Platon lui-méme ne
serait qu’un représentant fidele'®. La rédaction d’un grand ouvrage sur le
pythagorisme, dont seuls les quatre premiers livres ont survécu, est I'ex-
pression la plus frappante de cet effort de faire revivre le pythagorisme.
Mais cet effort se manifeste ailleurs dans les écrits de Jamblique, par
exemple dans son commentaire sur les Catégories d’Aristote. D’apres les
fragments qui nous restent de ce commentaire, Jamblique, tout en utilisant
le commentaire sur les Catégories de Porphyre, a insisté sur la dépendance
des idées d’Aristote par rapport a un texte pythagoricien sur les catégories,
le pseudo-Archytas. Selon Jamblique, Aristote aurait trouvé tout ce qui est
de valeur dans son livre sur les catégories chez 1’auteur pythagoricien (nous
savons que le contraire est vrai) et aurait ici et la quelque peu perverti I’an-
tique sagesse pythagoriciennem. Un exemple en serait la conception des
nombres: selon les «anciens» les nombres étaient «essentiels» (00G1OIN)
tandis que chez les «modernes» les nombres sont des accidents s’ajoutant
de I'extérieur aux choses'’. Jamblique pense ici en premier lieu 4 Aristote.
Plotin figure-t-il aussi parmi les «modernes»?

14 A. FESTUGIERE, La Révélation d’ Hermés Trismégiste, t. 111, Paris 1953, ch. 2;
cf. aussi C. STEEL, The Changing Self. A Study on the Soul in Later Neoplatonism,
Bruxelles 1978, pp. 30ss. Un autre exemple trés intéressant du débat qui opposait
Jamblique a Porphyre et a Plotin est étudié par P. HapoT, «L’Harmonie des
philosophies de Plotin et d’Aristote selon Porphyre dans le commentaire de Dexippe

sur les Catégories», dans Plotino e il neoplatonismo in oriente e occidente, Rome
1974, pp. 31-47.

1> Pythagoras Revived. Mathematics and Philosophy in Late Antiquity, Oxford
1989, pp. 213-215.

"6 1d., pp. 96-97.

""In cat. fr. 109 (selon la numérotation utilisée par B. LARSEN, Jamblique de
Chalcis. Exégete et philosophe, Aarhus 1972, t. 2). Cf. O’MEARA, op. cit., p. 96.



ETRE ET NON-ETRE CHEZ PLOTIN ET JAMBLIQUE 413

Une critique visant plus directement Plotin se trouve dans le frag-
ment 38 du commentaire de Jamblique. Le traité plotinien VI 1 est en
cause, notamment ’argument du chapitre 4 concernant I’identification aris-
totélicienne du nombre avec la quantité. Plotin, nous 1’avons vu, distingue
entre le nombre en tant que substance et le nombre et tant que mesure
appliquée par I’dme dans 1’acte de dénombrer les choses sensibles (4, 24-
37). Jamblique n’accepte pas toutefois la suggestion que les nombres,
mesurant les choses, ne sont pas dans les choses'®. Selon lui, les nombres
sont dans les choses nombrées tout comme les «autres formes immanentes»
(o Ao Evola €10n). Ceci ne veut pas dire que les nombres ont leur exis-
tence (brmoéotaoic) dans les choses!'”, ni que les nombres «accompagnent»
les choses comme des attributs®’. Les nombres ont plutdt leur propre €tre
(oboia) d’aprés lequel ils délimitent et mesurent les choses. Le rapport
entre nombre et chose sensible cst congu d’apres le rapport entre la forme
et la chose dont elle est la forme. Citons a ce propos un texte de Dexippe
qui s’inspire de Jamblique:

«L.a forme de la statue a son propre logos en soi, mais nous la considérons avec

la matiere. Et le nombre est alors uni aux choses nombrées tout en ayant sa
7 s ¢ 2

propre existence (UTéoTAGIC).» 2.

En somme, Jamblique veut écarter toute tendance nominaliste & ne pas
admettre la présence de nombres dans les choses sensibles?; il argumente
en faveur d’un nombre qui est présent dans les choses, mais qui posséde
son étre propre tout en démarquant les choses sensibles. Ce type de nombre
est envisagé, semble-t-il, comme une forme a laquelle participent les choses
sensibles. Jamblique semble ainsi ne pas distinguer entre les nombres et les
formes, du moins pour ce qui est de leur statut métaphysique par rapport
aux choses sensibles.

8 In car. fr. 38 Larsen = Simplicius, In cat. éd. C. Kalbfleisch (CAG VIII),
Berlin 1907, p. 120, 7-16; cf. LARSEN, op. cit., t. 1, p. 265. Jamblique tient compte
trés probablement de ce que disait Porphyre dans son commentaire a propos de
Plotin. Mais nos sources pour Jamblique (Simplicius et Dexippe) témoignent aussi
d'un usage direct de Plotin VI 1; cf. H. ScHWYZER, «Nachlese zur indirekten
Uberlieferung des Plotin-Textes», Museum Helveticum 26 (1969), pp. 261ss.

' Cf. ARISTOTE, Mét. M, 1, 1076a33, 38ss.

20 6058 gmiyivopévny abToic kat Emaxoroddnotv oddE &v ouuPepnrorog Taker
napaywopévny (Simplicius, In cat., p. 130, 17-18). Jamblique reprend ici,
semble-t-il, des expressions plotiniennes: VI 6, 4, 2-7 &mywopévwy Toig GAAoIG
Eideav f| ko mapakolovBoivtwy GEl.

2l In car. éd. A. Busse (CAG 1V 2), Berlin 1888, p. 69, 23-25; cf. LARSEN, op.
cit, t. 1, p. 265 n. 186,

22 Jamblique accepte toutefois le nombre acte de la pensée: In cat. fr. 45 Larsen
6 apidude &v 1@ apiduciodan Odpéotnkey; cf. Plotin VI 6, 16, 39-40: aprdpodvrog
Guo ko ap1dudy yevviovtoc xai &v Tij Evepyeig HTOOTAOLY TTO10DVTOC TOTOD.



414 DOMINIC O’'MEARA

Le peu que nous savons des réponses données par Jamblique aux criti-
ques plotiniennes de la théorie des catégories d’Aristote, peut étre complété
par une lecture de ce qui nous reste de I'ouvrage de Jamblique sur le pytha-
gorisme. Nous y retrouvons notamment la notion du nombre comme forme
a laquelle participent les choses sensibles. Ce nombre est appelé par
Jamblique «nombre physique» (pvoikde &p1dudc)>. Quelle est la diffé-
rence entre les nombres physiques et les autres principes responsables de la
structuration des choses sensibles? Dans le traité sur le pythagorisme,
Jamblique ne semble pas envisager une telle distinction: les nombres physi-
ques incluent tous les principes des choses sensibles. Ou plutot les objets
etudiés par le mathématicien contiennent, selon un mode paradigmatique,
tout ce qui est responsable de I'organisation des choses sensibles’*.
Jamblique a tendance, semble-t-il, a ramener tous les principes constitutifs
du monde aux principes mathématiques, tout en poussant jusqu’au bout,
pour ce qui est du statut métaphysique des nombres, la tendance platoni-
cienne a envisager les nombres commes des attributs communs qui sont
indépendants des choses qui y participent.

Qu’en est-il des objets mathématiques a proprement parler? Dans la
mesure ou les nombres physiques sont, dans un sens, des nombres arithmé-
tiques immanents a la matiére, ceux-la peuvent étre congus par une opéra-
tion mentale qui fait abstraction de la matiére®. Mais Jamblique n’admet
d’aucune manicre la theése que les objets mathématiques sont constitués a
partir de cet acte d’abstraction’®. Au contraire, il fait preuve d’un réalisme
radical quant a [I’étre des objets mathématiques. S’inspirant de la Répu-
blique de Platon, ainsi que de ce que dit Aristote & propos des objets
mathématiques en tant qu’étres intermédiaires chez Platon®’, Jamblique
décrit les objets mathématiques comme réalités existant en soi, possédant
un étre a la fois supérieur aux choses sensibles et qui provient des réalités
intelligibles®,

Afin de définir de plus prés cette existence médiane des objets mathé-
matiques, il faut la comparer a une autre réalité qui, elle aussi, s’inseére
entre 1'intelligible et le sensible, I’ame. Quel est donc le rapport entre les
objets mathématiques et 1’ame? A premiére vue, il semble difficile de les
rapprocher, car I'dme se distingue par sa nature changeante, tandis que les

2 O’MEARA, op. cit., p. 62.

4 1d., pp. 62-69.
2 Id., p. 49.

JAMBLIQUE, De communi mathematica scientia, éd. N. Festa, Leipzig 1891,
p. 34, 9-10.

ARISTOTE, Mét. A, 6; O’MEARA, op. cit., pp. 44-45.
JAMBLIQUE, De comm. math. sc., pp. 10, 8-11, 7; cf. p. 95, 5-11.



ETRE ET NON-ETRE CHEZ PLOTIN ET JAMBLIQUE 415

objets mathématiques sont immuables®’. Mais peut-€tre existe-t-il un moyen
de respecter cette différence tout en envisageant un rapport entre 1’ame et
les objets mathématiques. Selon certains témoignages concernant
Jamblique® I’ame serait 2 la fois immuable et changeante. Elle changerait
dans le sens qu’elle se projette dans un acte de réminiscence de 1'intelli-
gible. Or, un tel acte de projection de soi est attribué a la science mathéma-
tique dans le traité sur le pythagorisme. Et cet acte est I'acte de I’ame>!. 1l
me semble ainsi probable que Jamblique ait déja formulé une théorie de
I’€tre des objets mathématiques que 1’on trouve plus tard chez Syrianus et
chez Proclus. Selon cette théorie, le mathématicien congoit ses objets dans
la pluralité (arithmétique) et dans I’extension (géométrique), par un acte qui
articule ou « explique» des vérités supérieures, celles de la réalité intelli-
gible?”.

Cet apercu de la théorie des objets mathématiques chez Jamblique
devrait inclure finalement une mention du fait que toute une hiérarchie de
nombres se dessine dans son esprit au-dessus des nombres physiques,
mathématiques et psychiques. Il existe ainsi des nombres intellectuels, des
nombres 1déaux ou intelligibles, et enfin des nombres qui transcendent I’in-
telligible, les nombres divins. Nous pourrions expliquer trés sommairement
cette prolifération de types de nombres en signalant la grande continuité
reliant les multiples niveaux de I’étre chez Jamblique, continuité¢ basée sur
le rapport modele/image qui relie chaque niveau au niveau suivant. Ce
rapport permet la désignation de 1'intelligible comme nombre, étant donné
son statut de modeéle par rapport au nombre mathématique. Et c’est ainsi
que, par analogie, les principes ultimes de la réalit¢ peuvent €tre appelés,
cux aussi, des nombres, sans que cela implique une confusion entre leur
étre ineffable et celui des objets mathématiques™.

v

Quel bilan tirer de cette lecture des textes de Plotin et de Jamblique?
Tous deux semblent excessivement réalistes: leur univers est peuple
d’hypostases dont I’existence nous semble bien problématique. Jamblique

2 1d., p. 13, 9-15: p. 18, 16-18.
30 Pour ce qui suit cf. en premier lieu STEEL, op. cit., pp. 30ss.
JAMBLIQUE, De comm. math. sc., p. 43, 15-23; cf. p. 44, 7-9.

32 Cf. O'MEARA, op. cit., pp. 132-134, 167-168. 186-187; A. CHARLES-SAGET,
L’ Architecture du divin. Mathématique et philosophie chez Plotin et Proclus, Paris
1982, pp. 191ss. Pour une anticipation de cette théorie cf. Plotin VI 6, 16, 38-39
(cité supra, p. 403).

3oy O'MEARA, op. cit., ch. 3.

31



416 DOMINIC O’'MEARA

adopte un réalisme encore plus radical que celui de Plotin, car il insiste sur
la présence des nombres dans les choses sensibles et donne aux nombres la
responsabilité de tout ce qui fait les choses. L’attitude de Plotin semble
plus modérée; il n’identifie pas la fonction des nombres avec celle des
Idées. Dans ce cadre, il est remarquable que les objets mathématiques a
proprement parler, ¢’est-a-dire les objets dont s’occupe le mathématicien,
perdent leur existence propre pour devenir I’acte de I’ame humaine. Chez
Plotin les nombres mathématiques n’existent qu’en tant qu’acte de mesurer;
chez Jamblique ils n’existent qu’en tant qu’explications par 1’@me de prin-
cipes intelligibles. Ce statut ontologique des objets mathématiques sera
exprimé plus tard chez Syrianus par le mot mapvdiotactor qui sert aussi a
désigner une autre «existence sans substance», le mal>*. Ainsi, dans cet
univers néoplatonicien débordant d’étre, 1'étre des objets mathématiques se
réduit aux actes de 1'dme humaine qui cherche & exprimer ses intuitions les
plus profondes.

3 Cf. Syrianus, In met. éd. W. Kroll (CAG V1), Berlin 1902, p. 91, 30; A.
Lloyd, «Parhypostasis in Proclus», dans Proclus et son influence éd. G. Boss, G.
Seel, Ziirich 1987, pp. 145-157 (qui cite, p. 157, la traduction par M. Isaac du mot
par «existence sans substance»).



	La question de l'être et du non-être des objets mathématiques chez Plotin et Jamblique

