
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 3: Le problème du non-être dans la philosophie antique

Artikel: La question de l'être et du non-être des objets mathématiques chez
Plotin et Jamblique

Autor: O'Meara, Dominic

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381422

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 122 (1990), P. 405-416

LA QUESTION DE L'ÊTRE ET DU NON-ÊTRE
DES OBJETS MATHÉMATIQUES CHEZ PLOTIN

ET JAMBLIQUE

Dominic O'Meara

Résumé

Cet article traite du statut ontologique des objets mathématiques dans
F interprétation qu'en ont donné les néoplatoniciens Plotin et Jamblique.
Tous deux réalistes, ils témoignent de l'influence d'Aristote et du stoïcisme.
Plotin manifeste ainsi une tendance nominaliste dans le cadre de son
réalisme, tendance critiquée par Jamblique qui, tout en décelant la
présence des nombres à chaque niveau de la réalité, semble concevoir les

objets mathématiques comme la projection par l'esprit humain de principes
supérieurs.

La question du statut ontologique des objets étudiés par le mathématicien

a été soulevée pour la première fois, on le sait, par Platon. En effet,
Platon ajouta à sa conception de l'être pur et primaire des Idées la thèse

selon laquelle les objets mathématiques posséderaient, eux aussi, un être

indépendant des choses sensibles et supérieur à elles. Les philosophes
néoplatoniciens ont voulu, évidemment, défendre cette thèse. Mais il ne

pouvait s'agir chez eux d'une simple reprise de l'approche de Platon. Car
ils connaissaient les critiques de Platon formulées dans la Métaphysique
d'Aristote. Parfois ces textes d'Aristote servaient aux néoplatoniciens
comme points de départ d'une réflexion sur l'être des objets mathématiques.

Les néoplatoniciens connaissaient aussi les ontologies d'Epicure et

des stoïciens, ontologies qui refusaient l'attribution d'être aux objets
mathématiques. Cette présence de thèses opposées à celle de Platon n'a pu
qu'influencer les néoplatoniciens. Il en résulte une approche à la question de

l'être des objets mathématiques qui, en tenant compte des positions anti-

platoniciennes, représente un renouveau de l'ontologie platonicienne. Dans

la mesure où la question de l'être des objets mathématiques fait partie,
depuis l'époque de Platon, de la discussion métaphysique sur l'être et le

non-être, l'étude de l'approche néoplatonicienne à l'être des objets
mathématiques est susceptible de contribuer aux débats auxquels est consacré ce

colloque en mémoire d'Henri Joly.



406 DOMINIC O'MEARA

En regardant de plus près, nous constatons qu'il n'y a pas chez lés

néoplatoniciens une réponse unique à la question de l'être des objets
mathématiques. Un long débat a eu lieu à ce sujet dans les écoles néoplatoniciennes.

L'avis de Plotin a été mis en cause par Jamblique. Et les thèses de

Jamblique ont été élaborées à leur tour et quelque peu modifiées par
Syrianus et Proclus. L'histoire de ce débat dans les écoles néoplatoniciennes

n'a jamais été étudiée d'une manière comprehensive'. Je voudrais
donc en esquisser ici quelques éléments. Il s'agit d'une histoire qu'il faut

reconstruire, autant que faire se peut, à partir parfois de fragments et
d'indications lacunaires et dans l'absence de documents satisfaisants. La
reconstruction ne peut être ainsi que provisoire. Aussi, ne pourrais-je traiter dans

le cadre de cette brève communication que de quelques étapes du débat

dans les écoles néoplatoniciennes. Je suis obligé ainsi de laisser de côté

l'examen des positions de Syrianus et de Proclus, pour pouvoir traiter de

quelques étapes antérieures, mais non moins importantes, c'est-à-dire la

prise de position de Plotin et la réaction de Jamblique.

Il est peut-être utile de rappeler en guise d'introduction quelques

aspects de la question de l'être des objets mathématiques, telle que cette

question se présentait aux néoplatoniciens. Il s'agit notamment des raisons

qui ont conduit Platon à attribuer aux objets étudiés par le mathématicien

un être indépendant de celui des choses sensibles et de notre pensée, ainsi

que de la façon dont Aristote a réagi à la thèse de son maître.

Il existe dans les dialogues de Platon des textes qui laissent entendre

que les objets dont s'occupe le mathématicien - les nombres, les figures
géométriques - possèdent un être séparé de celui des choses sensibles et

indépendant de celles-ci. Platon s'inspire, semble-t-il, des considérations
suivantes: les objets traités en mathématique ne sont pas des objets matériels;

la connaissance mathématique n'est donc pas empirique, et les vérités
énoncées en mathématique sont d'une exactitude et d'une valeur éternelle

qui les distinguent du caractère flou et evanescent des choses sensibles.

Ainsi, si la connaissance mathématique a pour domaine de réflexion un
ensemble d'objets très différent des choses sensibles, si le mathématicien

peut en tirer des vérités non empiriques et éternelles, il faut supposer que
de tels objets existent, et existent d'une autre manière que les choses sensibles.

Le mathématicien s'occupe ainsi d'objets qui ne dépendent ni de sa

32.

1

Pour des travaux concernant certains aspects de cette histoire cf. infra, nn. 7,



ETRE ET NON-ÊTRE CHEZ PLOTIN ET JAMBLIQUE 407

propre pensée ni des choses sensibles, des objets possédant un être séparé,
indépendant, immatériel, éternel2.

Si ce raisonnement à propos des objets mathématiques nous rappelle la
théorie des Idées, c'est à bon droit. Dans un texte du Phédon (101c) Platon
a tendance à traiter des nombres comme s'il s'agissait des Idées: les choses
sensibles participent aux nombres tout comme elles participent aux Idées.
La question du rapport entre les nombres et les Idées est ainsi soulevée,
sans que les dialogues nous permettent d'y apporter une réponse claire. Or,
Aristote nous en parle plus en détail. Platon, selon lui, aurait distingué entre
des nombres qui sont des Idées et des nombres qui constituent un domaine
intermédiaire entre celui des Idées et celui des choses sensibles, domaine
qui est l'objet dont traite le mathématicien3. Evidemment, les rapports
d'Aristote sur Platon comportent bien des obscurités que nous devons ici
laisser de côté. La situation est d'autant plus confuse que le problème du

rapport entre les Idées et les objets mathématiques fut l'objet d'analyses
divergentes au sein de l'Académie de Platon, analyses auxquelles s'adressent

aussi les critiques formulées par Aristote.

Aristote s'est donc efforcé dans la Métaphysique, surtout dans les livres
MN, de critiquer les multiples théories élaborées par Platon et ses élèves

concernant l'être des objets mathématiques. Le contexte de cette critique est

métaphysique. Aristote veut savoir, au début du livre M (1076a 8-12), s'il
existe un type de substance différent de celui des choses sensibles. Il est

indispensable de confronter l'avis platonicien selon lequel il existerait, au-
delà des choses sensibles, des objets mathématiques et des Idées. La critique
de cet avis erroné permettra de mieux mettre en évidence ailleurs l'existence,
au-delà des choses sensibles, d'un type de substance représenté ni par les

objets mathématiques ni par les Idées, mais par l'intellect divin qui se pense.
Sur la base d'une suite d'arguments plus ou moins probants, Aristote écarte à

la fois l'idée que les objets dont traite le mathématicien existent dans les

choses sensibles, comme des corps présents dans d'autres corps, et l'idée que
ces objets existeraient séparément, c'est-à-dire indépendamment des choses

sensibles (M, 2). Il s'ensuit, soit que les objets mathématiques n'existent pas,
soit qu'ils existent d'une autre manière, c'est-à-dire non pas d'une manière

séparée et indépendante (cf. 1076a32-37, 1077M2-17).

2 Cf. République VI, 509d-510e; VII, 525c-526a, 527b; Philèbe 56c-59d. Il ne

m'est pas possible de proposer ici une étude plus détaillée et nuancée de la pensée
de Platon, pour laquelle on pourrait se référer par exemple à A. Wedberg, Plato's
Philosophy of Mathematics, Stockholm 1955; J. Annas, Aristotle's Metaphysics Book
M and N, Oxford 1976, pp. 3-26; M. BuRNYEAT, «Platonism and Mathematics. A
Prelude to Discussion», dans Mathematics and Metaphysics in Aristotle (Symposium
Aristotelicum X), éd. A. Graeser, Bern 1987. pp. 213-240.

3 Cf. Annas, op. cit., pp. 13-21.



408 DOMINIC O'MEARA

Nous arrivons ainsi au chapitre 3 du livre M, un des rares textes où

Aristote s'exprime de manière positive au sujet de l'être des objets
mathématiques. Or il existe un désaccord parmi les interprètes de l'ontologie
aristotélicienne des objets mathématiques. Selon les uns, Aristote refuserait tout
être aux objets mathématiques. Ou plutôt ces objets n'existent qu'en tant

que constructions de l'esprit humain élaborées par l'acte psychologique de

l'abstraction4. Selon d'autres commentateurs, par exemple Julia Annas, dont

l'avis me semble convaincant5, les objets mathématiques existeraient d'une
manière qualifiée, non pas en tant que substances indépendantes, mais en

tant qu'attributs des substances sensibles. Selon cet avis, l'objet mathématique

posséderait un être bien réel chez Aristote, l'être d'un certain type
d'attribut n'existant qu'en dépendance de la substance sensible dont il est

un attribut. Le mathématicien ainsi n'invente pas son domaine, il traite d'un
certain type d'attribut appartenant aux substances sensibles.

II

Cette esquisse très sommaire de la question de l'être des objets
mathématiques chez Platon et chez Aristote peut servir de point de départ pour
l'analyse des théories élaborées dans les écoles néoplatoniciennes. Etudions
d'abord la prise de position exprimée dans les Ennéades de Plotin. Dans

son œuvre, notamment dans les traités VI 1 [42] et VI 6 [34], Plotin
s'efforce de répondre aux positions anti-platoniciennes concernant l'être des

objets mathématiques et de formuler une théorie qui, à son tour, fera l'objet
de critiques chez ses successeurs.

La position d'Aristote est critiquée surtout dans le traité VI 1, dans le

cadre d'une réfutation détaillée de la théorie aristotélicienne des catégories.
Au chapitre 4, il est question de la catégorie de quantité dont un exemple,
selon Aristote, serait le nombre. Plotin s'oppose toutefois à l'intégration du

nombre dans la catégorie de quantité dans la mesure où il veut distinguer
entre les nombres en soi (kœQ' aùroûç) qui sont des substances (oûcriai) et

les nombres que nous utilisons pour mesurer la pluralité ou donner un

nombre aux choses sensibles (VI 1, 4, 24-31). Plus généralement Plotin
n'admet pas que nombres intelligibles et sensibles soient placés sous un

seul et même genre (cf. VI 1, 4, 54-56). L'argument de Plotin dans ce

chapitre est plutôt laborieux. Il montre ici, comme ailleurs dans le traité, un
certain malaise dans le combat avec Aristote. Au moins est-il convaincu de

4 Cf. D. Moukanos. Ontologie der 'Mathematika? in der Metaphysik des

Aristoteles, Athènes 1981. ch. IV.
5 J. Annas, «Die Gegenstände der Mathematik bei Aristoteles», dans

Mathematics and Metaphysics in Aristotle (supra, n. 2). pp. 131-147.



ETRE ET NON-ÊTRE CHEZ PLOTIN ET JAMBLIQUE 409

l'existence de nombres intelligibles, nombres existant en soi, donc des

substances, avec lesquelles on ne saurait grouper les nombres appliqués par
l'esprit humain dans son dénombrement des choses sensibles. Cette dernière
conception des nombres est qualifiée de «nominaliste» par Rutten6. En
effet, Plotin indique qu'il n'y a pas de rapport étroit entre la nature des

choses sensibles et les nombres que nous introduisons pour les compter (cf.
VI 1, 4, 40-42); ces nombres n'existent que dans l'acte de l'âme qui
compte.

La distinction entre le nombre intelligible existant en soi et le nombre
mesure de quantité dans l'acte de compter se trouve ailleurs chez Plotin,
sous la forme d'une distinction entre le nombre essentiel (oûrjiwôqç) et le

nombre quantitatif, dans le traité V 5 [32], 4. 17-20 ainsi que dans le traité
VI 6 [34] chapitre 16 dont je voudrais citer un passage:

«Mais comment peut exister le nombre qui est en toi? Eh bien, il y a une sorte
de nombre qui réside en toi d'une autre façon avant même que tu ne comptes;
l'autre nombre, du fait qu'il apparaît à l'extérieur d'après le nombre qui est en

toi, est un acte ou de ces nombres ou conforme à ces nombres, puisque c'est toi
qui, à la fois, nombres, engendres le nombre, et par ton acte fais exister la quantité,

tout de même qu'en marchant, tu fais exister un certain mouvement. Qu'en
est-il donc du nombre qui réside en nous d'une autre façon? Il faut dire qu'il
s'agit du nombre de notre substance.»7

Ce texte appelle au moins deux remarques: Plotin envisage d'une part
un nombre engendré (Yevvwvroç) par l'acte de l'esprit humain qui compte:
le nombre est produit tout comme le mouvement se fait dans l'acte de

marcher. L'être du nombre se compose dans l'acte de compter. Autrement
dit, ce type de nombre n'a pas d'être en dehors de l'acte psychique. Nous

sommes proches ici du refus du stoïcisme (discuté plus bas) de concéder

l'être aux nombres. Nous remarquons, d'autre part, que cet acte de compter
se rapporte d'une manière obscure à un autre type de nombre, celui qui est

constitutif de notre substance, le nombre essentiel (oùrjiwôqç). Ce nombre

peut être rapproché du nombre intelligible, le nombre idéal8.

Il est ainsi clair que Plotin n'est nominaliste que pour ce qui est de

l'acte humain de compter. Il tient aussi à l'existence des nombres en soi,

des nombres qui sont des substances ou qui sont constitutifs de substances.

Mais pourquoi? Nous pouvons mieux saisir son point de vue si nous tenons

compte des réponses qu'il propose aux positions qu'il ne peut accepter, et

6 Cf. C. Ritten, Les Catégories du monde sensible dans les Ennéades de

Plotin, Paris 1961. pp. 83-92 (qui compare le nombre nombrant de Plotin avec la

conception stoïcienne du nombre).
7 Plotin, Enn. VI 6, 16, 37-42; je cite la traduction donnée dans J. Bertier, L.

Brisson. et al.. Plotin Traité sur les nombres (Ennèade VI 6 [341), Paris 1980.
8 Cf. Bertier, Brisson étal., pp. 20-21, 170-171.



410 DOMINIC O'MEARA

en premier lieu celle des stoïciens selon lesquels les nombres n'ont aucune
existence réelle (ùrroaraaiÇ) et ne sont qu'une affection (TtàOqpa) de

l'âme9. Cette thèse stoïcienne est expliquée au chapitre 12 de la manière
suivante:

«Ils prétendent que, postérieurement aux choses et venant d'elles, sont nées en
nous affection et notion, par exemple le ceci, le quelque chose, ou plus
particulièrement une foule, une assemblée de fête, une armée, une multitude car,
disent-ils. de même que la multitude n'est rien en dehors des choses qu'on
appelle multiples, ni non plus la fête, en dehors des gens qui se sont rassemblés
et qui trouvent leur joie dans les cérémonies sacrées, de même nous ne pensons
pas l'un comme une chose solitaire et isolée du reste, quand nous disons
«un».» I()

Pour réfuter cette théorie du non-être des nombres, Plotin fait remarquer,

dans les chapitres 13 et 14, que l'«un» n'est pas identique à l'homme
individuel. L'«un» s'applique indifféremment, qu'il s'agisse d'un homme

ou d'autre chose (13, 1-14). Le concept de l'un est antérieur à la désignation

d'un objet comme «un». Plotin fait valoir aussi un rapprochement entre
les nombres et les attributs communs. Comme des choses participent à des

attributs communs, lesquels attributs doivent en conséquence exister en soi,
ainsi en est-il des nombres (14, 8-29). Ainsi les nombres ne proviennent
point de l'expérience humaine des choses sensibles. Et les choses sensibles,

en participant aux nombres, présupposent l'existence des nombres en tant

que nombres en soi.

Nous arrivons ainsi à la question qui s'impose à tout platonicien qui,
comme Plotin, lit la Métaphysique d'Aristote, suppose que ce qu'y rapporte
Aristote à propos de Platon est fiable ", et s'interroge en conséquence sur le

rapport entre les nombres et les Idées. Plotin soulève la question au début
du chapitre 4 du traité VI 6. Il signale des réponses possibles. Les nombres

existent, ou bien en rapport avec les Idées, ou bien en soi. Quant à la

première option, elle se décompose en deux théories. Selon l'une, d'origine
médioplatonicienne, semble-t-il,12 les nombres sont des épiphénomènes

accompagnant les Idées: parce qu'il y a une Idée, nous pensons l'un; quand
il y a deux Idées, nous pensons deux, et ainsi de suite. Selon l'autre
théorie, les nombres sont co-engendrés avec les Idées; avec chaque Idée est

engendré chaque nombre (4, 1-10). A propos de la première théorie, Plotin
fait remarquer, au chapitre 5, qu'elle ne fait qu'engendrer une multiplicité
d'unités et non pas les nombres (5, 4-6). En plus les nombres fonctionnent
comme attributs des Idées. En tant que tels ils devraient précéder les Idées,

VI 6, 12, 1-4; pour les sources stoïciennes, cf. Bertier, Brisson, et al., p. 175.
10 VI 6, 12, 17-24.

Cf., par exemple, Enn. V 7, 2, 7-9.
12 Cf. Bertier, Brisson et al, pp. 157-158.



ETRE ET NON-ÊTRE CHEZ PLOTIN ET JAMBLIQUE 41 1

selon le principe de participation cité plus haut (5, 16-40). Quant à la
deuxième théorie, liant l'être des nombres à celui des Idées, elle devrait
admettre aussi, selon Plotin, que les nombres existent en soi et antérieurement

par rapport aux ensembles qu'ils constituent avec les Idées (5, 41-51).
Il reste ainsi la thèse que les nombres existent en soi. Si théoriquement

cette thèse admet que les nombres aient un statut soit antérieur soit postérieur

par rapport aux Idées, nous voyons que le raisonnement que nous
avons suivi implique l'antériorité des nombres par rapport aux Idées. Les
Idées constituent une multiplicité déterminée; elles présupposent ainsi

comme antérieurs à elles les nombres comme principes de cette multiplicité.

Et comme les nombres présupposent l'être, et l'être est un, l'un est
antérieur à l'être13.

Pour conclure, nous pouvons constater que l'avis de Plotin au sujet de

l'être des objets mathématiques est très différencié. D'une part il se

rapproche d'une négation stoïcienne de l'être de ces objets dans la mesure
où les nombres mis en œuvre par l'âme humaine dans l'acte de compter ne

sont que cet acte et n'expriment pas nécessairement la réalité des choses

sensibles nombrées. D'autre part, Plotin admet que les nombres existent en

soi comme substances, fonctionnent comme principes constitutifs des êtres.

Selon un principe platonicien classique, les attributs constitutifs des choses

doivent exister en soi et antérieurement aux choses. Ainsi comme la beauté

des choses existe en soi et indépendamment d'elles, les nombres comme
attributs constitutifs des êtres (âmes, Idées) existent en soi et antérieurement.

Mais Plotin, tout en profitant de cette ressemblance entre les nombres

et les Idées, ne les identifie pas pour autant. Le caractère spécifique des

nombres comme principes d'articulation du multiple n'est pas confondu

avec les autres principes formels que représentent les Idées.

III

Porphyre, qui se considérait en quelque sorte comme le gérant de l'héritage

philosophique de Plotin, s'est efforcé de publier les traités de son

maître et de les rendre plus accessibles par la rédaction de sommaires, de

commentaires et d'une biographie, la Vita Platini, où le personnage de

Plotin représente celui du philosophe idéal. Cette propagande porphyrienne

en faveur de la philosophie plotinienne a toutefois provoqué une réaction,

celle notamment d'un ancien élève de Porphyre, Jamblique, qui s'est

13 Cf. VI 6, 9-10; 15. Ayant pour thème le problème du statut ontologique des

objets mathématiques, je dois renvoyer, pour une discussion des obscurités et des

difficultés qui entourent le statut du nombre essentiel ou idéal dans le monde

intelligible plotinien, à Bertier, Brisson et al., pp. 53-62.



412 DOMINIC O'MEARA

consacré avec une énergie toute particulière à la critique des textes de

Porphyre et de Plotin. Les critiques de la pensée plotinienne formulées par

Jamblique constituent un sujet assez négligé mais indispensable à une meilleure

connaissance de l'évolution du néoplatonisme. En particulier, grâce

aux travaux de Festugière, nous connaissons certains éléments de la

polémique dirigée par Jamblique contre la psychologie de Plotin14. Je voudrais

présenter ici quelques aspects de la réaction de Jamblique à la théorie
plotinienne des nombres. L'exposé du point de vue de Jamblique ne peut être

que fragmentaire, car nous ne disposons maintenant que de quelques textes,
de quelques citations et témoignages, d'une petite partie donc de ce qu'était
l'œuvre de Jamblique.

Dans un livre récent, j'ai suggéré que Jamblique, réagissant à Porphyre
et au plotinisme préconisé par Porphyre, a cherché à imposer une version
du platonisme qui serait beaucoup plus ancienne et authentique que celle de

Plotin, c'est-à-dire le pythagorisme, philosophie dont Platon lui-même ne

serait qu'un représentant fidèle15. La rédaction d'un grand ouvrage sur le

pythagorisme, dont seuls les quatre premiers livres ont survécu, est

l'expression la plus frappante de cet effort de faire revivre le pythagorisme.
Mais cet effort se manifeste ailleurs dans les écrits de Jamblique, par
exemple dans son commentaire sur les Catégories d'Aristote. D'après les

fragments qui nous restent de ce commentaire, Jamblique, tout en utilisant
le commentaire sur les Catégories de Porphyre, a insisté sur la dépendance
des idées d'Aristote par rapport à un texte pythagoricien sur les catégories,
le pseudo-Archytas. Selon Jamblique, Aristote aurait trouvé tout ce qui est

de valeur dans son livre sur les catégories chez l'auteur pythagoricien (nous

savons que le contraire est vrai) et aurait ici et là quelque peu perverti
l'antique sagesse pythagoricienne16. Un exemple en serait la conception des

nombres: selon les «anciens» les nombres étaient «essentiels» (oùaitcôq)
tandis que chez les «modernes» les nombres sont des accidents s'ajoutant
de l'extérieur aux choses17. Jamblique pense ici en premier lieu à Aristote.
Plotin figure-t-il aussi parmi les «modernes»?

14 A. Festugière, La Révélation d'Hermès Trismégiste, t. III, Paris 1953. ch. 2;

cf. aussi C. Steel, The Changing Self. A Study on the Soul in Later Neoplatonism,
Bruxelles 1978, pp. 30ss. Un autre exemple très intéressant du débat qui opposait
Jamblique à Porphyre et à Plotin est étudié par P. Hadot, «L'Harmonie des

philosophies de Plotin et d'Aristote selon Porphyre dans le commentaire de Dexippe
sur les Catégories», dans Plotino e il neoplatonismo in oriente e occidente, Rome
1974, pp. 31-47.

13 Pythagoras Revived. Mathematics and Philosophv in Late Antiquity, Oxford
1989, pp. 213-215.

16 Id., pp. 96-97.
17 In cat. fr. 109 (selon la numérotation utilisée par B. Larsen, Jamblique de

Chalcis. Exégète et philosophe, Aarhus 1972, t. 2). Cf. O'Meara, op. cit.. p. 96.



ETRE ET NON-ÊTRE CHEZ PLOTIN ET JAMBLIQUE 413

Une critique visant plus directement Plotin se trouve dans le
fragment 38 du commentaire de Jamblique. Le traité plotinien VI 1 est en
cause, notamment l'argument du chapitre 4 concernant l'identification
aristotélicienne du nombre avec la quantité. Plotin, nous l'avons vu, distingue
entre le nombre en tant que substance et le nombre et tant que mesure
appliquée par l'âme dans l'acte de dénombrer les choses sensibles (4, 24-
37). Jamblique n'accepte pas toutefois la suggestion que les nombres,
mesurant les choses, ne sont pas dans les choses18. Selon lui, les nombres
sont dans les choses nombrées tout comme les «autres formes immanentes»
(Ta àXXa ëvuXa eïôq). Ceci ne veut pas dire que les nombres ont leur
existence (ùrrooTaoTÇ) dans les choses19, ni que les nombres «accompagnent»
les choses comme des attributs Les nombres ont plutôt leur propre être

(oùoia) d'après lequel ils délimitent et mesurent les choses. Le rapport
entre nombre et chose sensible est conçu d'après le rapport entre la forme
et la chose dont elle est la forme. Citons à ce propos un texte de Dexippe
qui s'inspire de Jamblique:

«La forme de la statue a son propre logos en soi, mais nous la considérons avec
la matière. Et le nombre est alors uni aux choses nombrées tout en ayant sa

propre existence (ÙTtocrramç).»21.

En somme, Jamblique veut écarter toute tendance nominaliste à ne pas
admettre la présence de nombres dans les choses sensibles ; il argumente
en faveur d'un nombre qui est présent dans les choses, mais qui possède

son être propre tout en démarquant les choses sensibles. Ce type de nombre

est envisagé, semble-t-il, comme une forme à laquelle participent les choses

sensibles. Jamblique semble ainsi ne pas distinguer entre les nombres et les

formes, du moins pour ce qui est de leur statut métaphysique par rapport
aux choses sensibles.

18 In cat. fr. 38 Larsen Simplicius, In cat. éd. C. Kalbfleisch (CAG VIII),
Berlin 1907, p. 120, 7-16; cf. LARSEN, op. cit., t. 1, p. 265. Jamblique tient compte
très probablement de ce que disait Porphyre dans son commentaire à propos de

Plotin. Mais nos sources pour Jamblique (Simplicius et Dexippe) témoignent aussi

d'un usage direct de Plotin VI 1; cf. H. Schwyzer, «Nachlese zur indirekten
Überlieferung des Plotin-Textes», Museum Helveticum 26 (1969). pp. 261 ss.

im Cf. Aristote, Met. M, 1, 1076a33. 38ss.
20 oùôè èmyivouévtiv ccùtoïç k<xt' enaKoXouSqaiv oùôè èv rjuußeßnKOroc; TàÇet

7TapayivopÉVT)V (Simplicius, In cat., p. 130, 17-18). Jamblique reprend ici,
semble-t-il, des expressions plotiniennes: VI 6. 4. 2-7 èmyivouévwv toïç cxAÀoiç

èiÔEcnv fj Kat TtapaKOÀouOoùvTtov àei.
21 In cat. éd. A. Busse (CAG IV 2). Berlin 1888, p. 69. 23-25; cf. Larsen, op.

at., t. 1, p. 265 n. 186.
22

Jamblique accepte toutefois le nombre acte de la pensée: In cat. fr. 45 Larsen
ó àpi&uoç èv tw àpi9uefo9ai ùc|>ÉOTnKEv: cf. Plotin VI 6. 16. 39-40: àpt9uoûvToç
«Ha Kat àpiOuov yevvûvtoç Kai èv Tfj èvEpyEia Ù7TÓaraoiv rtoioûvroç norjoü.



414 DOMINIC O'MEARA

Le peu que nous savons des réponses données par Jamblique aux critiques

plotiniennes de la théorie des catégories d'Aristote, peut être complété
par une lecture de ce qui nous reste de l'ouvrage de Jamblique sur le
pythagorisme. Nous y retrouvons notamment la notion du nombre comme forme
à laquelle participent les choses sensibles. Ce nombre est appelé par
Jamblique «nombre physique» (((iuotkoç àpiôuôç)23. Quelle est la différence

entre les nombres physiques et les autres principes responsables de la
structuration des choses sensibles? Dans le traité sur le pythagorisme,
Jamblique ne semble pas envisager une telle distinction: les nombres physiques

incluent tous les principes des choses sensibles. Ou plutôt les objets
étudiés par le mathématicien contiennent, selon un mode paradigmatique,
tout ce qui est responsable de l'organisation des choses sensibles24.

Jamblique a tendance, semble-t-il, à ramener tous les principes constitutifs
du monde aux principes mathématiques, tout en poussant jusqu'au bout,

pour ce qui est du statut métaphysique des nombres, la tendance platonicienne

à envisager les nombres commes des attributs communs qui sont

indépendants des choses qui y participent.

Qu'en est-il des objets mathématiques à proprement parler? Dans la

mesure où les nombres physiques sont, dans un sens, des nombres arithmétiques

immanents à la matière, ceux-là peuvent être conçus par une opération

mentale qui fait abstraction de la matière25. Mais Jamblique n'admet
d'aucune manière la thèse que les objets mathématiques sont constitués à

partir de cet acte d'abstraction-6. Au contraire, il fait preuve d'un réalisme
radical quant à l'être des objets mathématiques. S'inspirant de la

République de Platon, ainsi que de ce que dit Aristote à propos des objets
mathématiques en tant qu'êtres intermédiaires chez Platon27, Jamblique
décrit les objets mathématiques comme réalités existant en soi, possédant
un être à la fois supérieur aux choses sensibles et qui provient des réalités
intelligibles28.

Afin de définir de plus près cette existence médiane des objets
mathématiques, il faut la comparer à une autre réalité qui. elle aussi, s'insère
entre l'intelligible et le sensible, l'âme. Quel est donc le rapport entre les

objets mathématiques et l'âme? A première vue, il semble difficile de les

rapprocher, car l'âme se distingue par sa nature changeante, tandis que les

23 O'Meara, op. cit., p. 62.
24 Id., pp. 62-69.
25 Id., p. 49.

Jamblique, De communi mathematica scientia. éd. N. Festa. Leipzig 1891

34.9-10.
27 Aristote, Met. A, 6: O'Meara, op. cit., pp. 44-45.
28 Jamblique, De comm. math, se., pp. 10, 8-11.7; cf. p. 95. 5-11.



ETRE ET NON-ÊTRE CHEZ PLOTIN ET JAMBLIQUE 415

objets mathématiques sont immuables29. Mais peut-être existe-t-il un moyen
de respecter cette différence tout en envisageant un rapport entre l'âme et
les objets mathématiques. Selon certains témoignages concernant
Jamblique l'âme serait à la fois immuable et changeante. Elle changerait
dans le sens qu'elle se projette dans un acte de réminiscence de l'intelligible.

Or, un tel acte de projection de soi est attribué à la science mathématique

dans le traité sur le pythagorisme. Et cet acte est l'acte de l'âme31. Il
me semble ainsi probable que Jamblique ait déjà formulé une théorie de

l'être des objets mathématiques que l'on trouve plus tard chez Syrianus et
chez Proclus. Selon cette théorie, le mathématicien conçoit ses objets dans

la pluralité (arithmétique) et dans l'extension (géométrique), par un acte qui
articule ou « explique» des vérités supérieures, celles de la réalité
intelligible32.

Cet aperçu de la théorie des objets mathématiques chez Jamblique
devrait inclure finalement une mention du fait que toute une hiérarchie de

nombres se dessine dans son esprit au-dessus des nombres physiques,
mathématiques et psychiques. Il existe ainsi des nombres intellectuels, des

nombres idéaux ou intelligibles, et enfin des nombres qui transcendent

l'intelligible, les nombres divins. Nous pourrions expliquer très sommairement
cette prolifération de types de nombres en signalant la grande continuité
reliant les multiples niveaux de l'être chez Jamblique, continuité basée sur
le rapport modèle/image qui relie chaque niveau au niveau suivant. Ce

rapport permet la désignation de l'intelligible comme nombre, étant donné

son statut de modèle par rapport au nombre mathématique. Et c'est ainsi

que, par analogie, les principes ultimes de la réalité peuvent être appelés,

eux aussi, des nombres, sans que cela implique une confusion entre leur
être ineffable et celui des objets mathématiques

IV

Quel bilan tirer de cette lecture des textes de Plotin et de Jamblique?
Tous deux semblent excessivement réalistes: leur univers est peuplé

d'hypostases dont l'existence nous semble bien problématique. Jamblique

29 Id., p. 13. 9-15; p. 18, 16-18.
30 Pour ce qui suit cf. en premier lieu Steel, op. cit., pp. 30ss.
31 Jamblique, De comm. math, se., p. 43, 15-23; cf. p. 44, 7-9.
32 Cf. O'Meara, op. cit., pp. 132-134, 167-168. 186-187; A. Charles-Sacet,

L'Architecture du divin. Mathématique et philosophie chez Plotin et Proclus, Paris

1982. pp. 191 ss. Pour une anticipation de cette théorie cf. Plotin VI 6, 16, 38-39

(cité supra, p. 403).
33 Cf. O'Meara. op. cit., ch. 3.



416 DOMINIC O'MEARA

adopte un réalisme encore plus radical que celui de Plotin, car il insiste sur
la présence des nombres dans les choses sensibles et donne aux nombres la

responsabilité de tout ce qui fait les choses. L'attitude de Plotin semble

plus modérée; il n'identifie pas la fonction des nombres avec celle des

Idées. Dans ce cadre, il est remarquable que les objets mathématiques à

proprement parler, c'est-à-dire les objets dont s'occupe le mathématicien,

perdent leur existence propre pour devenir l'acte de l'âme humaine. Chez

Plotin les nombres mathématiques n'existent qu'en tant qu'acte de mesurer;
chez Jamblique ils n'existent qu'en tant qu'explications par l'âme de

principes intelligibles. Ce statut ontologique des objets mathématiques sera

exprimé plus tard chez Syrianus par le mot TrapurhioTaoOai qui sert aussi à

désigner une autre «existence sans substance», le mal34. Ainsi, dans cet

univers néoplatonicien débordant d'être, l'être des objets mathématiques se

réduit aux actes de l'âme humaine qui cherche à exprimer ses intuitions les

plus profondes.

34 Cf. Syrianus, In met. éd. W. Kroll (CAG VI), Berlin 1902. p. 91, 30; A.
Lloyd, «Parhypostasis in Proclus», dans Proclus et son influence éd. G Boss, G.
Seel, Zürich 1987, pp. 145-157 (qui cite, p. 157, la traduction par M. Isaac du mot

par «existence sans substance»).


	La question de l'être et du non-être des objets mathématiques chez Plotin et Jamblique

