
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 3: Le problème du non-être dans la philosophie antique

Artikel: L'être du non-être en perspective aristotélicienne

Autor: Muralt, André de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 375-

L'ETRE DU NON-ETRE EN PERSPECTIVE
ARISTOTÉLICIENNE

André de Muralt

Résumé

Il s'agit dans cette étude de montrer que le non-être pour Aristote ne
possède aucune entité univoque (contre Parmenide), aucun être «objectif»
(critique d'Occam à Duns Scot), malgré l'interprétation que donne

Grégoire de Rimini de quelques textes des Catégories. Car le non-être est

une négation et celle-ci est une opération d'opposition contradictoire, ce

qui permet de dire que dans la proposition: 'le non-être n'est pas', l'intellect

conçoit la notion d'être selon le mode d'exercice intelligible propre à
la négation. C est là la seule entité «objective» qui puisse convenir à la
notion de non-être.

Le non-être interdit d'être

Dans le poème de Parmenide, la déesse parle: «eh bien, je parlerai,
mais toi retiens la parole, l'ayant entendue, quelles sont les deux voies de

recherche à penser. L'une, que [l'être] est et que le non-être n'est pas, c'est
le chemin de l'obéissance, car il suit la vérité; l'autre que [l'être] n'est pas
et qu'il est nécessaire qu'il ne soit pas. Ce chemin impraticable, je te dis,

personne n'en a jamais entendu parler, car tu ne saurais connaître le non-
être (il n'est pas réalisable en effet) ni le dire» (2), «car le même est intel-
liger et être» (3).

La déesse tout aussi bien interdit: non seulement elle dit que la

recherche du non-être est une voie dont personne n'a jamais entendu parler,
mais encore elle interdit de s'y engager. Le non-être, c'est ce qui est

«interdit d'être», comme quelqu'un est interdit de séjour (pf) eïvai, un. èóv),
et ce qui est interdit d'être ne peut être; de fait, il n'est pas. C'est pourquoi
la déesse empêchera toujours de dire et de penser le non-être. «Comment,
d'où [l'être] aurait-il crû? Je ne te laisserai pas dire ni penser, du non-être

(èk ut) èôvtoç), car on ne peut ni dire ni penser qu'il n'est pas» (8, 7). Le
dieu lui-même, sa justice (ôiKq), sa nécessité (avavKti), sa loi (9éutç), la

destinée (uoîpa) qu'il régit, sont engagés dans l'incorruptibilité, l'achèvement

nécessaire, l'intégrité immuable de l'être (8, 14, 30, 32, 37). Le

voudrais-tu d'ailleurs, «jamais tu ne dompteras cela, que les non-êtres (ur)



376 ANDRÉ DE MURALT

èóvro) sont» (7, 1). Il faut donc écarter ta pensée (vóqua) de cette voie (7,
2). Le non-être est interdit d'être, il ne peut pas être, il n'est pas de fait, et

«la lutte décisive (Kpimç;) porte là-dessus: il est ou il n'est pas» (ëoTiv f\
oùk eotiv, 8, 15).

Parlant ainsi, la déesse ne peut s'empêcher de formuler la voie qu'elle
ferme aux hommes. Elle prononce les paroles interdites; elle dit la voie

impraticable «que l'être n'est pas et qu'il est nécessaire qu'il ne soit pas»
(2, 5). En l'en détournant, elle présente à l'intellect humain la difficulté
indomptable, que le non-être est (7, 1), comme le créateur présente à Adam
l'arbre du fruit défendu. Les hommes dès lors peuvent s'égarer, être assez

sourds et aveugles, et manquer de jugement au point d'estimer qu'il y a

deux voies, contraires, et que «l'être et le non-être sont et ne sont pas le

même». Hommes à double tête (öfopavoi), schizophrènes imbéciles! Ce

faisant, au non-être que la déesse interdisait d'être, ils prêtent un non-être
de fait (oùk eivai, 6, 8) et le pensent désormais dans la positivité de

l'interdiction violée. Ils ont pourtant entendu la déesse et ils auraient dû lui obéir:
l'être est inviolable (ccrxuÀov, 8, 48); il est interdit de non-être, comme le

non-être est interdit d'être. Mais non: ils sont persuadés que les noms qu'ils
ont institués sont vrais, «naître comme périr, être comme ne pas être»

(eivai Te Kai oùxî, 8, 40). Parce que tout nom signifie et que tout signe
semble contenir son signifié, ils pensent pouvoir dire et intelliger le non-
être.

Le non-être comme négation et la pluralité des négations

Et pourtant, même si les hommes désobéissent à la vérité, il reste que
ce qui est est, que ce qui n'est pas n'est pas, que le non-être n'est pas, qu'il
n'est ni être, ni chose, ni quelque chose, ni un, ni intelligible, que, inintelligible,

il ne saurait être vrai, ni en lui-même, car il n'est rien, ni par quelque
artifice dialectique qui lui conférerait un quelconque être secundum quid.
Ce que la déesse de Parmenide interdit de penser et de dire, Aristote en

constate l'impossibilité métaphysique absolument. Car qui pense et dit ce

qui n'est pas, n'intellige ni ne signifie rien. «Il est impossible que le même

appartienne et n'appartienne pas (ur) ÛTcdpxeiv) au même en même temps
et selon le même». «Il est donc impossible pour le même [intellect] de

concevoir que le même est et n'est pas (uf| eïvat)». Certains croient que
Heraclite l'aurait dit. Mais certainement il ne l'a pas pensé, car ce que l'on
dit, il n'est pas nécessaire qu'on le pense (Met., 1005 b 19 sq.). Telle est

l'impossibilité noétique et métaphysique qu'Aristote exprime en la niant, lui
aussi par l'adverbe un. (uq ôv, uq eïvat), et qu'il pose au principe de tous
les principes. Indémontrable sinon dialectiquement, elle est l'opinion
dernière (ôôÇa èaxâTq) que toute démonstration suppose (1005 b 33). Elle



L'ETRE DU NON-ETRE EN PERSPECTIVE ARISTOTÉLICIENNE 377

exprime la définition de l'intellect humain par son objet propre: «l'être
(ens) tombe en premier dans la conception de l'intellect, car une chose est
connaissable selon qu'elle est en acte. Cest pourquoi l'être est l'objet
propre de l'intellect, et ainsi il est le premier intelligible» (Thomas, Sum.

theol., 1, q. 5, a. 2), c'est-à-dire le premier vrai, car «autant chaque chose a
d'être (toû eïvat), autant elle a de vérité (ttjc àÀrideiaç;, Met., 993 b 30)»,
et «l'objet de l'intellect est quelque commun, à savoir l'être et le vrai»
(Thomas, Sum. theol., 1, q. 87, a. 3, ad 1). Cest le principe de non-contradiction,

qu'il faut bien distinguer du principe d'identité, lequel explicite
positivement l'identité de la substance au terme de l'induction métaphysique

de celle-ci. Il explicite négativement l'intelligibilité minimale et donc

première pour nous de l'être, en l'opposant contradictoirement au non-être,
c'est-à-dire en le «définissant» d'une certaine manière par le non-être. Non

pas que ce qui n'est pas soit le principe de ce qui est (la déesse de Parmenide

ne nous laisserait pas penser que le non-être serait le genre de l'être),
mais parce que le non-être est l'opposé de l'être et qu'un intellect discursif
(ôiavoia) ne passe aisément à l'acte que quand il peut opposer ses objets
intelligibles selon l'un ou l'autre des divers modes d'opposition distingués

par Aristote (Cat., cap. 10). La question se pose donc avec d'autant plus
d'acuité de savoir ce qu'est ce qui n'est pas, ce qu'est le non-être.

Le grand texte des Métaphysiques, constitutif de l'unité analogiquement
objective de la notion d'être, y répond parfaitement. «Des [choses] sont
dites êtres (ôvra) parce que substances, d'[autres] parce que passions de la

substance ou négations (àrcocpâoeiç) des [déterminations de la

substance] ou de la substance, c'est pourquoi nous disons que le non-être

est non-être» (1003 b 6 sq.). Ce qui n'est pas (tô ur) ôv) est négation, mais,

comme le note Aristote, il est multiple. Il y a donc des négations premières,
celle du non-être et celle de ce qui n'est pas substance; des négations
secondes, celles de ce qui n'est ni qualité, ni quantité, ni relation, etc. Car

«le non-être aussi [est dit] multiplement (rroAAaxux;). puisque l'être l'est
aussi» (1089 a 16). On peut dire qu'il en va du non-être comme de l'être.
Le est (tò ëoriv) appartient non identiquement à toutes choses, mais

premièrement (rcpwTtoç;) ou absolument (ârrXwç) à la substance, subsé-

quemment (èrrouevwç;) et en quelque manière (rrtoç) aux autres choses

(1030 a 21). De même, «le non-homme signifie le non-être substance (tô
un. eïvai toôî), le non-droit le non-être qualité (tô uq eïvat toiovSì), le

non-long de trois coudées le non-être quantité (tô un, eïvai Toaovôt)». Ce

qui permet de conclure que «le non-être, selon ses manières de tomber

(TTTwoetç) [de la négation de la substancel est dit en des sens en nombre

égal à ceux des catégories» (1089 a 17-27). S'il est négation, c'est donc

qu'il y a négation absolument (àrrÀwç;) et premièrement (rrptoTâx;), et négation

secondairement (èTrouevûç;) et sous un certain rapport (rrœc). La

première négation est négation de l'être même, c'est-à-dire de la substance,



378 ANDRÉ DE MURALT

car ce qui n'est pas substance n'est pas absolument; l'autre négation est

négation des déterminations de la substance. Mais il est important de le

noter: la pluralité de la négation ne saurait être analogique, elle ne saurait
être dite KaT'àvaAoyiav, comme les notions de cause et de principe (1070 a

32). ni dite Ttpôç; ëv ti au sens des accidents par rapport à la substance

(1003 a 33). La dépendance (mrturjtç;) des négations secondes par rapport à

la négation première est un ordre univoque de consecution, car la négation
est elle-même univoque. C'est cette pluralité univoque du non-être, c'est-à-
dire de la négation, qui explique pourquoi il peut y avoir entre l'être et le
non-être d'autres oppositions que l'opposition de contradiction. S'il y a en
effet opposition de contradiction entre l'être et le non-être pris absolument,
il y a opposition non contradictoire entre l'être et le non-être pris secondairement,

opposition de contrariété entre le blanc et le non-blanc, de

possession-privation entre le voyant et l'aveugle. Il est en revanche plus difficile
de concevoir ce que serait ici l'opposition de relation. Entre l'être et le

non-être absolument parlant, il n'y a pas de relation, puisque le non-être

pris absolument n'est pas absolument. Que serait donc une opposition de

relation entre l'être et le non-être pris secondairement, au sens strict de la

relation telle que la présente Catégories, 10?

La tentation est grande pourtant de penser le non-être ou la négation
comme quelque réalité positive en tant que pensée. La traduction française
des Métaphysiques par J. Tricot y succombe sans aucun doute, en rendant
la formule aristotélicienne de Met., 1003 b 10: «nous disons que le non-être
est non-être» par: «nous disons que le non-être est, il est non-être». Sans

crier gare, cette traduction apparemment anodine nous transpose dans un
univers mental, une structure de pensée étrangère à Aristote, celle de la

noétique et de la métaphysique de l'esse objectivum, telles que l'Occident
n'a cessé de les pratiquer depuis au moins sept siècles, de Duns Scot à

Husserl et Frege.

Le non-être comme esse objectivum

Se demandant quel est l'objet propre et adéquat de la proposition,
Grégoire de Rimini en arrive à le définir, non comme la chose même, dans

l'unité de son exercice réel concret, mais comme le signifié complexe total
de la proposition, articulé prédicativement et nominalisé sous forme de

proposition infinitive ou subordonnée par quod. Ainsi, «par cet [acte

subjectif de] proposition: Dieu est tout puissant, est signifié: Dieu être tout
puissant», et c'est ce signifié propositionnel que le fidèle croit, ou que le

métaphysicien sait de démonstration scientifique (Lectura super primum



L'ETRE DU NON-ETRE EN PERSPECTIVE ARISTOTÉLICIENNE 379

Sententiarum, prol, q. I)1, le signifié propositionnel étant dit signifié, ou

intellige, en dénomination intrinsèque, et la chose même dans son acte
d'être étant dite signifiée, ou intelligée, en dénomination extrinsèque. Et
quand il s'agit de définir le statut entitatif du signifié propositionnel pour le

distinguer de la réalité psychique de l'acte de proposition et de la réalité
extramentale de la chose à laquelle la proposition se mesure, Grégoire
étend tout naturellement à la proposition ce que disait Duns Scot de la

species représentante et de l'objet représenté in esse objectiva, intelligibili
ou cognito. Le signifié propositionnel de l'acte subjectif de proposition a un
être de pur objet, signifié en dénomination intrinsèque (esse objectivum);
dépendant de l'opération subjective de l'intellect composant ou divisant
(esse secundum quid); permettant intentionnellement de signifier en
dénomination extrinsèque la chose à laquelle la proposition prête un être intra-
mental (esse intentionale) et dont il est la représentation, ou plus exactement

l'«être représenté» en dénomination intrinsèque (esse repraesentatum)
ou connu en dénomination intrinsèque (esse cognitum); entitativement
moindre, mais cependant univoque à l'être de la chose réelle (esse demi-
nutum)2.

A vrai dire, Grégoire de Rimini n'attribue pas expressément ces prédicats

au signifié propositionnel, mais son prologue des Sentences suppose
manifestement une telle définition de l'objet de la proposition. L'attribution
à celui-ci des prédicats être et non-être le montre bien.

Grégoire distingue en effet trois sens des termes (transcendantaux) ens.

res et aliquid, et attribue les deux premiers au signifié propositionnel. Les

termes ens, res, aliquid, peuvent signifier selon un premier mode «tout ce

qui peut être signifié complexement ou incomplexement, de manière vraie
ou fausse»; selon un deuxième mode, «tout ce qui peut être signifié,
complexement ou incomplexement, de manière vraie, c'est-à-dire par une
énonciation vraie»; selon un troisième mode, toute «essence ou entité
existante».

Selon le premier mode, le signifié propositionnel de toute proposition
vraie ou fausse peut être dit ens, res, aliquid, même s'il n'est rien d'existant

réellement. Ainsi, la proposition: «l'homme est animal» a pour objet le

signifié: «l'homme être animal», c'est-à-dire «quelque chose» qui n'est ni

un être, ni une chose, ni quelque chose, si ces trois termes sont pris selon

le troisième mode au sens d'entité existante. On peut dire par conséquent

1

Ed. Trapp- Marcolino, Walter de Gruyter, Berlin, New York, 1987, I, p. 7.
2 La notion de l'esse objectivum commande le courant dominant de la

philosophie occidentale, et lui pose de redoutables problèmes, qu'elle ne résout

qu'en l'abandonnant. Cf. Muralt, L'idée de la phénoménologie, 2" éd., Hildesheim,
1987; Philosophes médiévaux des 13' et 14' siècles, 10/18, Paris, 1986; L'enjeu de la

philosophie médiévale, à paraître, Brill, Leyde.



380 ANDRÉ DE MURALT

sans paradoxe: «rien n'est objet de la science»; mais on ne peut dire pour
autant: «la science n'a pas d'objet», car la science exprimée dans la proposition

a pour objet immédiat et adéquat un signifié propositionnel dit tel in

esse objectivo et en dénomination intrinsèque. Grégoire en appelle à Aristote,

qui, en Cat., 12 b 15 et 14 b 21, appellerait «chose» (rcpôrypa) le

signifié propositionnel et irait jusqu'à admettre pour le non-être un être

particulier qui serait celui d'un être d'objet, négatif dans sa formulation,
mais positif dans son être de complexe signifié négativement3. «Si tu

infères: donc 'l'homme être animal' n'est rien, bien que selon certains cette

conséquence puisse être niée, ainsi que le conséquent, cependant je concède
le conséquent, comme le Philosophe lui-même, Met., 1003 h 10, donne ce

[conséquent]: le non-être est non-être, et je dis cela par opposition au
troisième mode du [nom] quelque [chose]». Le non-être, en tant que signifiable
complexe non propositionnel, est donc un esse objectivum, intelligible ou

intellige en dénomination intrinsèque, et comme tel il est un ens, une res,
un aliquid, au moins selon la première ou la deuxième acception de ces

termes.

Grégoire justifie le deuxième usage des mêmes termes en citant une
fois encore Aristote, qui. en Met, 1017 a 31 et 1027 b 18, montrerait dans

l'être vrai et dans l'être faux un signifié propositionnel en dénomination

intrinsèque, esse objectivum tout comme le signifié propositionnel d'une

proposition quelconque, indifféremment vraie ou fausse (Lectura super
primum Sententiarum. 1 vol., q. 1, p. 10-11).

L'argument décisif contre l'esse objectivum

Une telle interprétation d'Aristote contrevient directement aux positions
d'Occam. Celui-ci exclut toute possibilité d'introduire, dans l'acte d'intellection,

conceptuel ou prédicatif, entre l'intellect et la chose même, une
entité tierce, connue en dénomination intrinsèque, alors qu'une chose réelle

ne peut être connue qu'en dénomination extrinsèque. Il élabore, à propos de

l'idée divine, l'argument décisif contre un tel fictum. «Et si tu dis que
l'esse cognitum de la créature fut [en Dieu| de toute éternité, je dis que
cette proposition est fausse absolument. Car [cette conséquence] ne suit

pas: la créature fut connue de toute éternité, donc l'être connu de la créature

fut de toute éternité. Mais c'est la fallacie [du] secundum quid [au]

simpliciter». On peut étendre cet argument au cas de l'intellection humaine

et dire: si je connais la chose, la chose est connue par moi, mais je n'ai
aucun droit de conclure, comme Duns Scot et les scotistes le font: donc

l'être connu de la chose est [en moi]. C'est là aussi un cas de fallacie du

3 C'est pourquoi, selon le premier et le second mode, il faudrait dire: «rien est

objet de la science»; selon le troisième: «rien n'est objet de la science».



L'ETRE DU NON-ETRE EN PERSPECTIVE ARISTOTÉLICIENNE 381

secundum quid au simpliciter, comme cette conséquence par exemple:
«César est dans l'opinion, donc César dans l'opinion est». Car si je dis
avec vérité: «la pierre est connue», je puis conclure: «donc la pierre est»,
non pas certes parce que la première proposition serait la cause de la
seconde, mais parce qu'au contraire, elle suppose comme sa cause la réalité
de la pierre existante (1 S, dist. 36, q. un.)4. Toutes positions manifestement

aristotéliciennes.

Le non-être n'est pas un esse objectivum

Aristote, dans les Réfutations sophistiques, 166 b 37, raisonne en effet
de la même manière. Il dénonce le paralogisme qui consiste à attribuer à ce

qui est dit selon un certain point de vue (rrfj) ou particulièrement (èv uépei)
un être dit absolument (àrrÀwç). Et il prend pour illustrer son propos le cas
du non-être. Si le non-être est objet d'opinion (ôoÇaorôv), il est faux de

conclure que le non-être est, car le non-être n'est pas absolument, ni dans

l'être extramental, ni dans l'intellect sous forme d'esse objectivum. Cest la
fallacie du secundum quid au simpliciter. qui selon Occam passe faussement

de la proposition: «César est dans l'opinion» à la proposition: «César
dans l'opinion est». Car je puis conclure de la proposition vraie: «César est
dans l'opinion» à la proposition: «César est», cette deuxième proposition
étant en réalité la cause de la première, ainsi qu'il a été dit à propos de la

pierre connue et de la pierre existante.

On dira qu'Aristote exclut comme paralogisme le raisonnement qui
conclut de la connaissance du non-être à l'existence réelle du non-être, par
opposition au raisonnement correct qui conclut de la proposition vraie:
«l'homme est» à la réalité de l'homme existant (Cat., 14 b 17), mais qu'il
n'exclut nullement le raisonnement qui passerait de la proposition: «le non-
être est pensé par mode d'opinion» à la proposition: «l'être du non-être

pensé par mode d'opinion est [dans l'opinion]», et que par conséquent rien

n'empêche de lui attribuer la doctrine d'un esse objectivum, en particulier à

propos du non-être. Cette interprétation est d'autant plus tentante qu'elle
coule tout naturellement de la plume de cet excellent traducteur qu'est J.

Tricot, ainsi qu'il a été dit. Elle est cependant impossible. L'aristotélisme
ne saurait s'accommoder d'un esse objectivum, même si certains grands
aristotéliciens lui versent de fortes arrhes (Jean de Saint Thomas), même si

Saint Thomas lui-même utilise un vocabulaire qui semble impliquer cette

doctrine. L'interprétation par Grégoire de Rimini des textes qu'il cite des

Catégories fausse manifestement la pensée d'Aristote.

4
Opera theologica, IV, p. 555. Saint Bonaventure, N.Y., 1979.



382 ANDRÉ DE MURALT

Certes, Aristote écrit que. «sous» l'affirmation et «sous» la négation, il

y a une «chose» (npôryua): certes, il écrit par exemple que pour les
propositions: «il est assis», «il n'est pas assis», cette «chose», c'est «être assis»,

«ne pas être assis». Mais ces «choses» qui sont «sous» l'affirmation et

«sous» la négation, ne sont elles-mêmes ni affirmation ni négation, même si

elles sont opposées comme l'affirmation et la négation, car «d'une part
l'affirmation est une proposition (aoyoç;) affirmative, et la négation une proposition

négative, d'autre part de ce qui est sous l'affirmation et sous la négation,

rien n'est proposition» (Cat., 12 b 6-10). Il n'est donc pas possible

que les expressions: «être assis», «ne pas être assis», désignent le signifié
propositionnel. nominalisé de manière infinitive, c'est-à-dire une res au

premier ou au deuxième sens que Grégoire donne à ce mot. Elles désignent
au contraire la chose elle-même, dans son unité existante concrète,
extramentale, c'est-à-dire un être réel, non «objectif» au sens scotiste ou grégorien.

Confirmant ce point de vue, Aristote ajoute que «la chose (irpôryua) est

manifestement en quelque manière la cause de 'la proposition être vraie'»,
«car si l'homme est, la proposition (Àôyoç;) est vraie par laquelle nous
disons que l'homme est (öti eotiv avOptortoç;)». alors que l'on peut dire

qu'une proposition vraie est la cause de 'la chose être". Il y a certes

réciprocité entre 'l'homme être' et la proposition vraie à propos de l'homme
qui est, mais selon l'antériorité causale de la «chose» par rapport à la

proposition vraie puisque toute proposition est vraie selon son adéquation à

la réalité (Cat., 14 b 10 sq.). Il n'est donc pas possible, ici non plus, de

dire que la «chose», par exemple «la chose être ou ne pas être», est considérée

par Aristote comme un signifié propositionnel in esse objectivo. c'est-
à-dire comme une res au premier ou au second sens de Grégoire. La
«chose» ici est la réalité même. Grégoire lui-même indique, en invoquant
Aristote: «cela, [à savoir ce qui est sous l'affirmation et sous la négation|
est opposé comme l'affirmation et la négation» (Cat., 12 b 10). que «[les

signifiés des énonciations] sont dits vrais ou faux selon une certaine
dénomination extrinsèque de par les énonciations vraies ou fausses elles-
mêmes»5. Il ne peut donc à la fois prétendre que la «chose» sur laquelle

porte la proposition est le signifié propositionnel, que cette «chose» est

comme Aristote le veut la cause de la vérité de la proposition, et que le

signifié propositionnel est vrai de par l'énonciation vraie dont il est l'objet
immédiat et adéquat.

5 Loc. cit.. pp. 10-11. Ce qui n'empêche nullement selon Grégoire un signifié
propositionnel d'être vrai «de par la vérité incréée, laquelle est jugement vrai à

propos de ces [énonciables]». Perspective qui dépasse le présent propos et mène aux
considérations sur la vérité en soi des propositions, jusqu'à Bolzano, Husserl et

Frege.



L'ETRE DU NON-ETRE EN PERSPECTIVE ARISTOTÉLICIENNE 383

L'illusion des états de chose

Si la «chose» dont parle ici Aristote comme de la cause de la proposition

vraie n'est pas un signifié propositionnel in esse objectivo comme le

veut Grégoire de Rimini, il faut noter qu'elle n'est pas non plus un état de

chose (Sachverhalt, state of affairs), comme le veulent quelques philosophes
issus de la philosophie analytique (K. Mulligan, P. Simons, B. Smith). 11

est vrai qu'Aristote utilise des expressions qui peuvent porter à cette
conclusion, par les similitudes qu'elles présentent avec la manière infinitive
qu'a Grégoire de parler. Certes, la «chose», cause de la vérité propositionnelle,

est décrite par Aristote par les expressions: «être assis», «ne pas être
assis» (Cat., 12 b 15), «l'homme être», «la chose être», «la chose ne pas
être» (14 b 14, 19, 21). Mais Aristote signifie par là une chose dans son
exercice concret d'être, c'est-à-dire une chose une dont l'intellect distingue
en raison les prédicats substantiels, et réellement les prédicats accidentels,
et dont il dit en même temps l'unité dans l'être réel, des prédicats distingués

(la proposition en effet est une composition ou une division de notions
distinctes par l'intellect). Or, l'unité de ces prédicats dans l'être exercé est

une unité indissociable, identique entitativement, et il n'y a aucune raison
d'attribuer à la chose dans l'exercice réel de son être un la composition
predicative des notions distinguées selon laquelle l'intellect la pense. Car,

comme le note Saint Thomas, le connu n'est pas dans le connaissant de la
même manière que dans l'être réel, l'intellect intelligeant la chose telle

qu'elle est en effet si l'on considère son rapport à cette chose, mais autrement

(aliter) qu'elle n'est, si l'on considère le mode de son intellection. Ce

que l'intellect distingue abstractivement en raison ou réellement, ce qu'il
compose prédicativement dans l'organisation multiple de la proposition, est

donc identique concrètement dans l'être réel de la chose existante (Sum.

theol, 1, q. 84. a. 1; q. 85, a. 1; ad 1; q. 13, a. 12). Si on dit le contraire,
on doit admettre une équiparance formelle, un isomorphisme, entre la

proposition et la réalité, un parallélisme parfait entre complexité logique et

complexité ontologique, lequel se vérifie parfaitement dans une pensée de

structure scotiste de par la distinction formelle ex natura rei, que Wittgenstein

admet à propos de la proposition linguistiquement exprimée (Satzzeichen),

dont Mulligan, Simons et Smith disent qu'il est la «misère de

l'atomisme logique»6.

6 Cf. B. Smith, Sachverhalt. Eine begriffsgeschichtliche Untersuchung,
Forschungsinstitut Philosophie. Technik, Wirtschaft. Universität Salzburg.
Forschungsbericht. Heft 14. 1987: P. Simoms. Aristotle's Concept of State of affairs,
ibid.. Heft 4, 1987; K. Mulligan, Wie die Sachen sich zu einander verhalten, Teoria,
2, 1985; Mulligan, Simons, Smith, Wahrmacher, dans Der Wahrheitsbegriff,
Wissenschaftliche Buchhandlung, Darmstadt; J. Bouveresse, Le mythe de

l'intériorité. Minuit, Paris, 1976. p. 116; L. Wittgenstein, Tractatus, 3.21, 4.021. Cf.



384 ANDRÉ DE MURALT

Décrire la «chose» comme cause de la vérité propositionnelle par ces

expressions: «[l'homme] être assis, ne pas être assis», «la chose être ou
ne pas être», n'est donc chez Aristote ni maladresse, ni incongruité, ni

manque de perspicacité critique. Parlant ainsi, Aristote met en œuvre de

manière parfaitement cohérente sa métaphysique, qui distingue ce qui est

comme quiddité (puis qualité et quantité, etc.) et ce qui est comme exercice,

c'est-à-dire l'être comme substance et l'être comme acte. La cause
de la proposition vraie est l'être de la chose en acte, la proposition elle-
même en distinguant et composant prédicativement les raisons formelles
diverses. Il faut donc distinguer deux points de vue. Selon le premier, la
chose en acte est, s'exerce comme une identité actuelle concrète; selon le

second, elle est dite un composé conceptuel prédicatif. Mais comme la
chose ne peut être que si elle est en acte, elle ne peut être cause de la
vérité propositionnelle que dans son unité concrète d'exercer. C'est pourquoi

Aristote utilise pour la décrire les expressions verbales infinitives:
«être assis», «l'homme être», «la chose être ou ne pas être». Ce discours

est on ne peut plus précis et formel et, dans son étonnante simplicité,
conforme à la fois au génie de la langue grecque et à l'inspiration la plus
authentique du Stagirite. C'est le fait d'un aristotélisme très matériel au

contraire que de concevoir l'objet réel de la proposition comme un

composé substance/exercice, ou substance/accident, «isomorphe» au

composé propositionnel, d'autant plus que dans cette perspective l'exercice,

l'actualité de l'être identique de la chose risque fort d'être considéré

univoquement comme un accident de la substance. La tradition occidentale
dans son courant dominant a durant des siècles interprété Aristote dans ce

sens. Il n'est pas étonnant que certains philosophes contemporains lui
emboîtent le pas.

La négation comme opération d'opposition contradictoire

Il reste que l'aristotélisme s'interdit de concevoir le non-être comme un

esse objectivum, c'est-à-dire comme un objet déterminé et positif de

l'intellection, dit connu en dénomination intrinsèque. Il n'est pas davantage une
idée platonicienne, s'il est vrai que l'idée platonicienne est un être objectif
subsistant, intellige par soi, éliminant de par son eminence métaphysique
toutes les difficultés qui se posent à l'esse objectivum, à l'idée des

modernes, conçue comme un problématique intermédiaire instrumental

Muralt, L'enjeu de la philosophie médiévale. - Pour éviter cette équiparance
formelle, Mulligan, Simons, Smith, élaborent la notion de Moment, qui permet en
effet, du point de vue d'une métaphysique de la substance et de l'accident, de parler
de l'unité concrète de l'état de chose.



L'ETRE DU NON-ETRE EN PERSPECTIVE ARISTOTÉLICIENNE 385

entre l'acte subjectif d'intellection et la chose réelle intelligée (cf. Met., 990
b 8-15). Il n'a de réalité que négative, il est formellement une négation
(àriocpacriç), comme Aristote le note en Métaphysique, 1003 b 10. Mais
comment le comprendre?

Les termes perception, sensation et les autres semblables sont ambigus
en français. Ils signifient soit l'acte subjectif de percevoir ou de sentir,
soit la chose en tant que perçue ou sentie. Comme cependant le grec
distingue entre l'acte subjectif et l'objet sur lequel il porte, en désignant
le premier par un nom terminé par -otç et le second par le même nom
terminé par -uà, et qu'il est exclu selon Aristote d'admettre un esse

objectivum de la chose en tant que perçue ou sentie7, le terme aïaôqmç
désigne la seule opération subjective de sentir ou de percevoir, alors que
le terme aïrj&qua signifie la chose sentie ou perçue même. Il en va de

même pour le terme négation (àrtocpacnç), à cette différence qu'il n'a pas
de terme correspondant en -uà. La négation est donc premièrement une

opération subjective de l'intellect, une proposition négative (AOyoç;

àrrocpaTtKÓc;, Cat.. 12 b 7), qui divise quelque chose d'avec quelque
chose (Ttvòc arcò tivóC, Péri Herrn., 17 a 26). Elle ne va pas sans verbe

(Cat., 19 b 12), et par analogie avec Cat., 14 b 16, elle peut être dite
«cette proposition (Àôyoç) par laquelle nous disons (Aévouev) que
l'homme n'est pas». S'il est vrai que la chose dans sa réalité concrètement

exercée est identique, il est évident que cette composition négative,
cette division, n'est pas «dans les choses», mais dans l'intellect, et qu'elle
définit l'une de ses opérations possibles. Ce qui est «sous» une négation
en tant que proposition négative, n'est donc pas à son tour une proposition,

ni au sens d'opération subjective, ni au sens de signifié propositionnel,

mais la chose elle-même, ainsi qu'elle vient d'être formellement
définie ici, dont quelque chose est divisé, c'est-à-dire nié (Cat., 12 b 9,

15). En ce sens, une proposition négative «ajoute une négation à une

affirmation» (Thomas, In Aristotelis libros Peri Hermeneias, I, lect. 4, n°

48 )8, c'est-à-dire un verbe négatif à un nom positif. Cette composition
négative peut être dite secundum quid (l'homme n'est pas blanc) ou

simpliciter (l'homme n'est pas), car la négation, c'est-à-dire ce qui est dit
ne pas être, est dit multiplement, ërrouevôoç; ou tuoç, et àrrÀtuÇ, ainsi qu'il
a été dit.

Dans le cas du non-être, les choses se présentent différemment. Il faut

dire certes: «le non-être n'est pas», c'est-à-dire nier ou diviser le non-être

d'avec l'être. Ici, cependant, la proposition négative n'ajoute pas une

7 Le suffixe -pot n'ayant pas le sens d'un esse objectivum en grec, il désigne la

chose comme signifiée en dénomination extrinsèque par l'acte subjectif qu'exprime
son radical, la preuve la plus manifeste en est le terme npâyua.

8
Marietti, Rome, 1955, p. 22.



386 ANDRÉ DE MURALT

négation à une affirmation, mais une négation à une autre négation. Car il
faut dire aussi que le non-être est une négation (Met., 1003 b 10), même

si, comme tout nom négatif, il n'est pas une négation au sens de proposition

négative actuellement opérée. C'est du nom négatif non-homme en
effet qu'Aristote dit qu'il n'est ni proposition (Àôyoç) ni négation
(àîTOcpaaiç;). Mais il n'est pas possible de dire du nom négatif non-être ce

qu'Aristote ajoute du nom négatif non-homme, à savoir qu'il est un nom
indéterminé (Peri Herrn., 16 a 31-32). Le nom non-homme ne désigne
aucune nature, aucune personne déterminée; il désigne indéterminément
tout ce qui n'est pas homme, et par conséquent indéterminément quelque
entité positive. Le nom non-être au contraire ne désigne aucune nature,
aucune personne déterminée absolument; il désigne déterminément ce qui
n'est pas absolument. Il désigne donc déterminément le non-être (il
faudrait pouvoir dire: il désigne déterminément rien). C'est pourquoi il
exprime une négation au sens de l'opération qui oppose à la forme
(eîôoç) de l'être sa contradictoire absolue.

L'intellection des indivisibles, la conception, en effet, est pour Aristote
l'actuation operative de l'intellect par la forme intelligible de la chose

concrète, distincte en raison de celle-ci. Intelligeant le non-être, l'intellect
par conséquent conçoit immédiatement et positivement la notion d'être,
étant opérativement activé par la forme d'être que recèle toute chose (peu

importe ici que cette notion soit une selon une intention logique d'universalité

univoque ou analogique), et il opère en même temps l'opposition de

contradiction à son égard, concevant ainsi, médiatement, c'est-à-dire
négativement, mais déterminément le non-être. Du point de vue de l'intellection,
cette contradiction s'exprime en opposition de l'affirmation: «l'être est», ou

«ce qui est est», et de la négation: «le non-être n'est pas», ou «ce qui n'est

pas n'est pas». Du point de vue de la réalité, elle porte sur les «choses»

mêmes qui sont «sous» cette affirmation et «sous» cette négation, et qui
«sont dites s'opposer l'une à l'autre comme l'affirmation et la négation»
(Cat., 12 b 10). A cette différence près que, ici, «sous» la négation il n'y a

rien.

Or pourtant, au gré de cette opération d'opposition contradictoire qu'est
la négation, le non-être peut, en quelque manière, être intellige objective.
Ce qui peut s'entendre correctement, si on met en œuvre la distinction
métaphysique aristotélicienne de la quiddité et de l'exercice. Dans l'intellection

simple qui conçoit négativement l'être comme non-être, c'est bien

en effet l'être qui est nié contradictoirement, c'est-à-dire pensé selon le

mode d'exercice intelligible propre à la contradiction, l'opposition de

contradiction permettant de dire que ce qui est ainsi pensé selon un tel
mode d'exercice intelligible est bien ce qu'il est: «c'est pourquoi nous
disons que le non-être est non-être». C'est dans cette perspective qu'il faut

comprendre lc rapprochement opéré par les thomistes entre le non-être



L'ETRE DU NON-ETRE EN PERSPECTIVE ARISTOTÉLICIENNE 387

comme négation et les relations d'universalité logique (intentions secondes)
dans le même genre de l'ens rationis. Les relations d'universalité logique
n'affectent pas l'être connu de l'objet comme une forme qualitative affecterait

un sujet réel (ce serait succomber aux facilités univoques de l'esse

objectivum). En tant que formes de raison, elles sont des modes d'exercice
intelligible universel de la species de la chose réellement existante, actuellement

intelligée dans et par l'opération de l'intellect. Il en va de même du

non-être, qui, au sein de l'opération de négation, doit être considéré objective

comme un mode d'exercice intelligible négatif de la notion d'être - ce

qui fait apparaître dans le sens du terme négation une ambiguïté analogue,
c'est-à-dire essentiellement différente de celle des termes perception et

sensation.

C'est ainsi par conséquent que le non-être, comme les intentions
secondes, peut être connu quasiment en lui-même, c'est-à-dire perficere
intellectum objective, ut est fundatum in ente reali, licet quasi effective ab

intellectu habeat esse, quod sufficit ut simpliciter sit scibile (Jean de Saint
Thomas, Ars logica, II, q. 1 a. 3)9. Le non-être est connu en tant que l'être,
connu secundum prius, est ensuite connu secundum posterius, selon un mode

négatif. De même donc que l'on peut dire: «le non-connaissable est connaissable»,

de même on peut dire: «le non-être est non-être» (Cf. Met., 1030 a

33; Thomas, In libros Metaph. Aristotelis expositio, VII, lect. 4, n° 1336)10.

Ce qui vient d'être dit devrait suffire à faire comprendre pourquoi le mode

d'exercice intelligible (universel ou négatif) de telle ou telle chose connue

peut être dit «objectif» sans revêtir jamais un quelconque esse objectivum:
l'intellection est une actuation operative immédiate de l'intellect par la forme

intelligible de la chose réelle, et c'est seulement de ce point de vue qui est

celui de l'exercice, et non celui de l'information qualitative d'une substance,

que la forme intelligible de la chose réelle peut être dite «dans» l'intelligeant.
selon la métaphore courante d'Aristote et des aristotéliciens.

Le non-être comme faux

C'est dans cette ligne enfin qu'il faut comprendre que le non-être peut

signifier le faux, comme l'être le vrai. «Socrate est musicien» est ainsi une

proposition vraie; «la diagonale [du carré] n'est pas commensurable [à ses

côtés]» signifie une proposition fausse (Met., 1017 a 31-35). Car, comme la

composition et la division predicative, le vrai et le faux sont dans la pensée

9 Marietti, Rome, 1948. p. 266 a. - Le non-être actue donc objective l'intellect.
Mais Jean de Saint Thomas ne devrait pas ajouter qu'il est simpliciter scibile, sauf à

admettre implicitement la doctrine de l'esse objectivum.
111

Marietti, Rome, 1950, p. 331.



388 ANDRÉ DE MURALT

humaine discursive (ôtavoia), et non dans les choses11, car leur cause est

quelque passion (rrâfioç), c'est-à-dire quelque opération de la pensée
discursive (Met., 1027 b 18 sq.). Le vrai dont il est question ici n'est
évidemment pas le vrai transcendantal dont parle Aristote en Met., 993 b 30

et qui comme tout transcendantal n'a pas de contraire. Il est possible certes,

pour faire ressortir la modalité spécifique de l'être comme vrai et du non-
être comme faux, de dire: «il est vrai que Socrate est musicien», «il est

faux que la diagonale du carré soit commensurable à ses côtés». Mais c'est
là une explicitation seulement du sens du verbe est ou n'est pas. Si l'on
veut y voir une formalisation nécessaire, on aboutit inévitablement à la
doctrine grégorienne du signifié propositionnel considéré comme esse

objectivum, sur lequel «tombe» le prédicat «est le cas», «est vrai» (sic est,

est verum). Or, il a été suffisamment montré ici que l'aristotélisme n'admet

pas une telle doctrine, même si Ernst Tugendhat pense pouvoir la lui attribuer

du point de vue d'une critique «analytique» du langage12.

Alors que «pour les [entités] simples et les qu'est-ce. [le vrai et le faux| ne

sont pas dans la pensée discursive», mais, faut-il ajouter, dans le voûç.

Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalytische Philosophie, Suhrkamp,
Francfort/M., 1976, p. 53 sq. - Jean de Saint Thomas va dans le même sens en

distinguant une énonciation appréhendée ou représentée et le jugement ou
assentiment qui tombe sur elle (Phil. nat., IV, q. U, a. 3, Marietti, Rome, 1948, p.
366). Influence manifeste de Duns Scot et de Grégoire.


	L'être du non-être en perspective aristotélicienne

