
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 3: Le problème du non-être dans la philosophie antique

Artikel: Être et non-être chez Aristote : contraires ou contradictoires?

Autor: Berti, Enrico

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 365-373

ETRE ET NON-ETRE CHEZ ARISTOTE:
CONTRAIRES OU CONTRADICTOIRES?

Enrico Berti

Résumé

L'être et le non-être chez Aristote s'opposent, grâce à leurs multiples
significations, de nombreuses façons: 1) considérés sans autre détermination,

ils sont en contradiction: 2) pris en relation avec un sujet, ils se

privent mutuellement; 3) convertibles avec l'Un et le Multiple respectivement,

ils s'opposent en tant qu antithèses. La seule opposition qui n'existe

pas entre eux est celle de l'implication réciproque.

Puisque j'ai déjà affronté la question du non-être chez Aristote dans un
article précédent1, je me limiterai dans la présente occasion à développer
quelques aspects de cette recherche et à compléter la résolution d'un
problème que j'avais simplement ébauchée. Permettez-moi, par conséquent,
de résumer avant tout les thèses principales proposées dans l'article cité,
qui peuvent être réduites aux trois suivantes.

1) Aristote a une conception du non-être tout à fait originale, c'est-
à-dire différente aussi bien de celle de Parmenide, qui a conçu le non-être

comme absolu, c'est-à-dire comme le pur néant (même s'il en a nié l'existence

et même la possibilité d'y penser), que de celle de Platon, qui dans le

Sophiste, s'opposant justement à Parmenide, a identifié le non-être avec

l'«autre» (tô 'èrepov). La doctrine d'Aristote diffère aussi, par conséquent,
de celle de saint Thomas, de Hegel et de Heidegger, qui à mon avis se

ratlachent plutôt à la notion de Parmenide (même si, contrairement à ce

dernier, ils admettent la possibilité et même la nécessité de penser le non-
être).

La conception parménidienne du non-être, en effet, est explicitement
refusée par Aristote dans Phys. I 3, 187 a 5-6, où il affirme: «rien n'empêche

que le non-être soit, non pas le non-être absolu (ut) cjotâîoç eïvai),
mais un certain non-être (uq bv ti)»2. Celle de Platon est également

E. Berti, Quelques remarques sur la conception aristotélicienne du non-être.
«Revue de philosophie ancienne», I. 1983, pp. 115-142. Je renvoie à cet article pour
toute la bibliographie concernant le sujet.

2 Je me sers de la traduction de H. Carteron (Paris. Les Belles Lettres. 1926).



366 ENRICO BERTI

refusée dans Métaph. X 3, 1054 b 18-22, où Aristote dit: «l'autre (t'o
ETEpov) et le même (TaÙTÔ) peuvent-ils être affirmés de tout relativement à

tout, pourvu qu'il y ait unité et existence: autre n'est pas, en effet, le

contradictoire du même; c'est pourquoi l'autre et le même ne sont pas
prédicats des choses non-existantes - ce n'est pas le même qui peut l'être
dans ce cas -, mais bien toujours de choses existantes, car tout ce qui est

être et un est, par sa nature, soit un, soit non-un avec quelque autre
chose» Or, si l'«autre» n'est pas prédicat des choses non-existantes, il ne

coïncide pas avec le non-être, au moins selon la signification la plus générale

donnée à ce dernier par Aristote.

2) L'originalité de la doctrine aristotélicienne consiste à concevoir le
non-être comme doué, de même que l'être, de plusieurs significations. Le
non-être en effet, pour Aristote, signifie non seulement la négation de l'être
conçu comme le vrai, c'est-à-dire le faux, et la négation de l'être conçu
comme l'acte, c'est-à-dire la puissance, mais aussi la négation de l'être dit
selon les catégories, comme il résulte de Métaph. XIV 2, 1089 a 17-19, où

le philosophe affirme: «le non-homme signifie non-être selon la substance,
le non-rectiligne est le non-être selon la qualité, le non-long-de-trois-
coudées est le non-être selon la quantité». Voilà la raison pour laquelle le

non-être, selon Aristote, est toujours un non-être déterminé.

3) Etant donné que le non-être est toujours l'opposé de l'être, le type
d'opposition qu'il a par rapport à l'être est celui de la contradiction. Cette
thèse suppose, évidemment, la distinction très connue faite par Aristote
entre les quatre types d'opposition (àvTtôerjtç;), c'est-à-dire: a) la contradiction

(àvTicpacnç;), qui est la négation pure et simple, sans intermédiaires, et

qui a lieu non seulement entre deux propositions, mais aussi entre deux

termes (Cat. 10, 12 b 5-16); b) la privation (aTÉpr)otç), qui est la négation
concernant un sujet; c) la contrariété (evavTtorqç;), qui est la privation
parfaite, c'est-à-dire la distance la plus grande entre deux termes compris
dans le même genre, et qui peut admettre des intermédiaires; d) la relation
(Ttpbç; ti), qui est une opposition par implication réciproque, par exemple
«double-moitié», «science-objet de science» (èmcn"r|ur|-èrncnTiTbv)4.

En particulier j'avais fondé l'affirmation que l'être et le non-être sont

réciproquement contradictoires sur Phys. V 1, 225 a 13-b 3, où Aristote
affirme que la génération et la corruption, c'est-à-dire respectivement le

changement qui va du non-être à l'être et celui qui va de l'être au non-être,
sont des changements «selon la contradiction» (Krxr' ccvficpaorv). Cependant

j'avais remarqué aussi que dans Métaph. IV 2, 1004 b 27-29, Aristote

me permettant parfois de la modifier.
3 Je suis la traduction de J. Tricot (Paris, Vrin, 1966).
4

Métaph. X 3, 1054 a 23-25; 4, 1055 a 38-b 27. Voir aussi Métaph. V 10 et
Cat. 10.



ETRE ET NON-ETRE CHEZ ARISTOTE 367

indique l'être et le non-être, de même que l'un et le multiple, comme deux
principes «contraires» (èvavria), précisément comme les principes des deux
séries de contraires, auxquels tous les autres contraires, par exemple le

repos et le mouvement, se ramènent. Par conséquent j'avais interprété cette

apparente incohérence des textes affirmant que la doctrine de Phys. V 1,

qui est la seule conforme à la célèbre thèse selon laquelle l'être n'est pas
un genre, exprime la véritable pensée d'Aristote, tandis que celle de

Métaph. IV 2 est probablement héritée de Platon, même si Aristote réussit à

l'accorder de quelque façon avec l'ensemble de sa philosophie5.

Maintenant je voudrais mieux éclaircir ce dernier point, montrant qu'il
n'y a aucune incohérence entre les deux doctrines susdites, précisément à

cause du fait que le non-être a plusieurs significations, et que pour cette
même raison il s'oppose à l'être au moins selon trois des quatre types
d'opposition distingués par Aristote, c'est-à-dire la contradiction, la privation et
la contrariété.

L'absence d'incohérence entre l'affirmation de Phys. V 1 et celle de

Métaph. IV 2 résulte du fait que même dans ce dernier texte la doctrine de

Phys. V 1, selon laquelle l'être et le non-être sont réciproquement
contradictoires, est rappelée et est explicitement rapprochée de celle selon

laquelle ils sont réciproquement contraires. Dans Métaph. IV 2, 1004 a 10-

16, en effet, Aristote dit: «la négation et la privation sont l'objet d'une
seule et même science, du fait que dans un cas comme dans l'autre, c'est
réellement traiter d'un terme unique dont il y a négation ou privation. On

distingue, en effet, la négation proprement dite, qui indique seulement
l'absence de la chose, et la privation dans un genre déterminé; dans ce dernier

cas, une différence est surajoutée à ce qui est impliqué dans la pure négation,

car la négation n'est que l'absence de la chose en question, tandis que,
dans la privation, il y a aussi, subsistant dans un sujet, une nature particulière

dont la privation est affirmée».
Pour comprendre toute la signification de ce passage, dont le texte a

probablement des lacunes mais dont la doctrine est claire6, il faut se

rappeler que le but d'Aristote, dans ce chapitre, est de montrer que la

science de l'être en tant qu'être a pour objet aussi le non-être, et que, par
conséquent, lorsque le philosophe fait allusion aux différents types d'opposition,

c'est-à-dire à la négation (cmofyacnç,), qui est synonyme de

contradiction, et à la privation, il les réfère précisément à l'être et au non-être, et

en outre, comme la suite du texte l'affirme explicitement, à l'un et au

multiple. L'absence d'une quelconque allusion à la contrariété n'a aucune

importance du point de vue de notre problème, parce que la privation

5 Art. cité, p. 131.
6 Telle est, en effet, l'opinion de tous les éditeurs, de Bonitz à Schwegler, Ross

et Jaeger.



368 ENRICO BERTI

implique déjà, de même que la contrariété, la présence d'un genre déterminé,

comme le texte le dit explicitement. Ce qu'Aristote affirme ici, par
conséquent, c'est que l'être et le non-être peuvent s'opposer aussi bien

selon la contradiction, c'est-à-dire en dehors de tout genre, que selon la

privation, c'est-à-dire à l'intérieur d'un genre déterminé.

La raison de cette double possibilité est précisément le fait que l'être et

le non-être ont. tous les deux, plusieurs significations, c'est-à-dire qu'ils
peuvent signifier, par exemple, aussi bien la substance que la qualité et,

respectivement, leurs négations. La substance, en particulier, qui n'appartient

à aucun substrat et n'a par conséquent ni de contraire ni de privation
dans son genre, admet seulement une négation, celle de contradiction, par
exemple, «homme» admet comme négation seulement «non-homme» (c'est-
à-dire tout ce qui n'est pas homme); tandis que la qualité, qui au contraire

appartient à un substrat, admet aussi bien une négation pure et simple,
c'est-à-dire une contradiction, qu'une privation et même un contraire, par
exemple «blanc» admet comme négation aussi bien «non-blanc» dit en

général (c'est-à-dire tout ce qui n'est pas blanc), que «non-blanc» dit d'un
homme, ou «noir» dit également d'un homme. Dans les deux derniers cas,
la science du terme opposé à l'être, c'est-à-dire au terme positif, est la

même que celle qui étudie l'être, parce qu'elle a toujours affaire avec une

négation de la même chose, négation qui peut être aussi bien indéterminée

que déterminée, c'est-à-dire avec une «différence surajoutée».

Il n'y a pas de contraste, par conséquent, entre la doctrine selon

laquelle l'être et l'un ne sont pas des genres, et l'affirmation qu'ils peuvent
s'opposer au non-être et, respectivement, au multiple selon une opposition
de privation, ou même de contrariété, c'est-à-dire selon des oppositions qui

peuvent avoir lieu seulement à l'intérieur d'un genre. Il est clair, en effet,

que dans ce dernier cas ce ne sont pas l'être et le non-être, ou bien l'un et

le multiple, pris dans l'ensemble de leurs significations, qui s'opposent,
mais ce sont l'être et le non-être pris dans une signification particulière,
contenue dans un genre déterminé, par exemple une qualité ou une quantité.

A l'appui de ce que j'ai dit on peut trouver, chez Aristote, toujours à

propos de l'être et du non-être, des exemples d'opposition par contradiction
ainsi que des exemples d'opposition par privation et même des exemples
d'opposition par contrariété. L'exemple le plus connu d'opposition par
contradiction est celui, déjà cité, de la génération et de la corruption, c'est-
à-dire des changements de substance. Dans Phys. V 1, comme nous l'avons
vu, Aristote distingue trois types de changement: celui qui va d'un sujet
vers un sujet, celui qui va d'un sujet vers un non-sujet et celui qui va d'un
non-sujet vers un sujet, en entendant par «sujet» toujours un terme positif.
Il exclut la possibilité d'un changement qui va d'un non-sujet à un non-
sujet, parce que dans ce dernier cas il n'y aurait pas de termes du changement

ni contraires ni contradictoires (o'ùte yap evavfia o'ùte àvTÎrhaoîç



ETRE ET NON-ETRE CHEZ ARISTOTE 369

Eortv)7. Cela implique que les changements véritables puissent se produire
ou bien entre des termes contraires ou bien entre des termes contradictoires.
Le changement qui va d'un sujet à un sujet, c'est-à-dire le changement de

lieu (locomotion), ou de qualité (altération), ou de quantité (augmentation et

diminution), se produit entre termes contraires, tandis que le changement
qui va d'un sujet à un non-sujet, c'est-à-dire la corruption, et celui qui va
d'un non-sujet à un sujet, c'est-à-dire la génération, se produisent entre
termes contradictoires Or, puisque l'être et le non-être peuvent signifier
aussi bien la substance que la qualité, la quantité et le lieu, et leurs négations

respectives, ils peuvent être aussi bien contradictoires que contraires.
Même dans le passage, donc, où Aristote affirme qu'ils sont contradictoires,
il affirme aussi qu'ils sont contraires.

Un exemple d'opposition entre l'être et le non-être selon la privation
peut être tiré du passage déjà cité de Métaph. XIV 2, où Aristote porte le

«non-homme» comme exemple du non-être selon la substance, le «non-
rectiligne» comme exemple du non-être de la qualité et le «non-long-de-
trois-coudées» comme exemple du non-être selon la quantité. «Non-

homme», nous l'avons déjà dit, est la simple négation, c'est-à-dire l'opposé
contradictoire, de «homme»; par conséquent dans ce cas l'être et le non-
être indiquent deux termes réciproquement contradictoires. Mais «non-recti-

ligne», de même que «non-blanc», peut indiquer tout ce qui n'est pas
rectiligne, c'est-à-dire des substances, des qualités, des quantités, des lieux, etc.,
et dans ce cas il est le terme contradictoire de «rectiligne», et il peut indiquer

aussi une ligne courbe, c'est-à-dire un sujet du même genre que celui

qui est «rectiligne», et dans ce cas il est la privation de «rectiligne».

Aristote fait probablement allusion à cette distinction là où il distingue
entre les expressions comme «ne pas être ceci» (fo ut) EÎvat toô'i) et «être

non-ceci» (etvat uf\ touto), par exemple «ne pas être blanc» et «être non-

blanc», précisant que «la négation de être blanc n'est pas être non-blanc,
mais bien n'être pas blanc»9. Si «n'être pas blanc» est la négation d'«être

blanc», c'est parce que cette expression peut être appliquée à tout ce qui
n'est pas blanc; par conséquent on peut penser que «être non-blanc» soit

une expression applicable seulement à ce qui peut être blanc, par exemple

l'homme, ou le papier, et nullement, par exemple, à un son ou à un sentiment.

Dans ce cas l'expression «être non-blanc» n'indique pas la négation
d'«être blanc», comme le dit Aristote lui-même, mais bien sa privation.

' 224 b 36-225 a 12.
8 225 a 12-b 9.
9 An pr. I 46, 51 b 5-10, trad. Tricot. Voir aussi Métaph. IV 4. 1007 a 23-25,

où la distinction est faite à propos de «ne pas être homme» et «être non-homme»,
mais avec un but différent.



370 ENRICO BERTI

Finalement un exemple où l'être et le non-être s'opposent selon la

contrariété, c'est-à-dire selon la privation parfaite, nous est donné dans le

passage de Métaph. IV 2 que j'avais précédemment considéré comme un
héritage platonicien. Ici, en effet, Aristote affirme explicitement: «des deux
séries de contraires, l'une est la privation de l'autre, et tous les contraires se

ramènent à l'être et au non-être, à l'un et au multiple: par exemple le repos
relève de l'un, et le mouvement, de la multiplicité»10. Dans ce cas l'être est

entendu, s'il nous est permis d'employer une expression scolastique,
comme «convertible» avec l'un, c'est-à-dire comme ayant la même extension

que l'un, selon la célèbre doctrine aristotélicienne exposée justement
dans ce même chapitre11, et par conséquent, on peut le supposer, le non-
être est entendu comme convertible avec le multiple.

Or, comme Aristote le dit explicitement au livre X de sa Métaphysique,
où il reprend la doctrine selon laquelle l'être et l'un ont la même extension,

parce qu'ils sont les plus universels de tous les prédicats12, «l'opposition de

l'un et du multiple a lieu de plusieurs façons: dans l'une de ces façons l'un
et la pluralité s'opposent comme l'indivisible et le divisible, le divisé ou le

divisible étant appelé une pluralité, et l'indivisible ou le non-divisé, un un.
Ceci dit, étant donné qu'il y a quatre espèces d'oppositions, et que l'un des

deux termes se dit selon la privation, il ne peut s'agir que d'une opposition
de contrariété, et non d'une opposition de contradiction ou de relation»
Ici l'opposition entre l'un et le multiple est aussi bien une privation qu'une
contrariété, car ils sont équivalents à l'indivisible et au divisible, c'est-à-
dire à des termes qui n'admettent pas d'intermédiaire et qui sont, par
conséquent, l'un la privation parfaite de l'autre.

En outre, lorsque l'être et le non-être sont entendus de cette manière-ci,
c'est-à-dire comme convertibles respectivement avec l'un et le multiple, ils
sont équivalents aussi au «même» et à l'«autre», et dans ce sens-ci on peut
retrouver chez Aristote un héritage de Platon, c'est-à-dire la conception du

non-être comme l'«autre». A ce propos, l'affirmation que nous avons citée

au début, selon laquelle le non-être, entendu comme le contradictoire de

l'être, ne s'identifie pas avec l'«autre», et donc la doctrine platonicienne est

refusée par Aristote, implique aussi l'affirmation que, si le non-être est

entendu comme le contraire de l'être, c'est-à-dire comme le multiple, alors

il s'identifie avec l'«autre», et la doctrine platonicienne est acceptée. Dans

10 1004 b 27-29, trad. Tricot.
11 Ibidem, 1003 b 22-33. Tricot emploie, à propos de l'être et de l'un,

l'expression «corrélatifs», qui cependant n'est pas dans le texte. Sur la signification
de cette doctrine voir E. Halper, Aristotle on the Convertibility of One and Being,
«The New Scholasticism», 59, 1985, pp. 213-227.

12 Metaph. X 2, 1053 b 20-21.
13

Metaph. X 3, 1054 a 20-26.



ETRE ET NON-ETRE CHEZ ARISTOTE 371

ce cas, évidemment, le non-être n'est pas un prédicat des choses non-existantes,

mais bien des choses existantes, «car tout ce qui est être et un est,

par sa nature, soit un, soit non-un, avec quelque autre chose»14. En somme,
la doctrine platonicienne est dans un sens refusée par Aristote et dans un
autre elle est acceptée: il n'y a pas d'incohérence entre ces deux attitudes,
mais il y a simplement l'intervention de la doctrine, sûrement aristotélicienne,

des différents sens de l'être et du non-être.

Le seul type d'opposition qui n'a pas lieu entre l'être et le non-être est

la relation, entendue comme implication réciproque des deux notions. En

effet, tandis que la notion du non-être implique celle de l'être, on ne peut
pas dire, selon Aristote, le réciproque, c'est-à-dire que la notion de l'être
implique celle du non-être, parce que, comme il l'affirme explicitement, «la
série positive des opposés est intelligible par soi»l5. Il y a seulement un cas
où l'un et le multiple (pas l'être et le non-être) s'opposent comme termes

réciproquement relatifs: c'est le cas où ils sont entendus respectivement
comme la mesure et le mesurable. A ce propos Aristote dit en effet: «l'un
et la pluralité dans les nombres sont donc opposés comme la mesure au

mesurable, notions qui sont opposées comme relations qui ne sont pas des

relations par soi. Nous avons vu ailleurs que les relatifs se prennent en
deux sens: les relations comme celles des contraires entre eux, et les
relations comme celles de la science à son objet, une chose étant dite alors

relative par le fait que quelque autre chose est relative à elle»16.

Ici, cependant, nous n'avons pas affaire avec l'un qui est convertible
avec l'être, c'est-à-dire avec l'un «transcendantal», mais seulement avec

l'un entendu selon la quantité, c'est-à-dire avec l'un comme mesure, qui
existe, comme Aristote le dit très clairement au début du passage, seulement

dans les nombres, ou bien dans les choses qui peuvent être réduites
à des nombres. Dans le livre X de la Métaphysique, qui est entièrement

consacré à la question de l'un et du multiple, Aristote distingue très

clairement entre l'un transcendantal, qui a autant de significations que l'être,
et l'un selon la quantité, qui a essentiellement la signification de mesure17.

Eh bien, c'est seulement l'un transcendantal qui est convertible avec l'être
et qui, par conséquent, s'oppose au multiple, convertible avec le non-être,

selon la contrariété; l'un comme mesure, qui s'oppose au multiple selon

une implication réciproque, n'est pas convertible avec l'être, et par consé-

14 Ibidem, 1054 b 18-22.
15

Metaph. XII 7, 1072 a 30-31.
16 Metaph. X 6, 1056 b 32-1057 a 1.

17 Voir Metaph. X 1, 1052 b 18-19, où Aristote définit l'un selon la quantité, et

Metaph. X 2, 1054 a 13-19, où il explique la nature de l'un transcendantal,
convertible avec l'être, ayant autant de significations que ce dernier.



372 ENRICO BERTI

quent celui-ci n'est jamais en relation d'implication réciproque avec le non-
être.

Ici nous voyons, il me semble, la différence entre la conception d'Aristote

et celle de Platon, au moins du Platon des «doctrines non écrites», qui
considérait les principes des nombres, c'est-à-dire l'Un et la Dyade indéfinie

(qui équivaut au Multiple), comme principes des idées et, au moyen
de celles-ci, comme principes de toutes les choses, c'est-à-dire comme des

principes transcendantaux. Aristote, comme il est bien connu, nous dit que
Platon identifiait ces deux principes respectivement avec l'être et le non-
être aussi, mais il refuse explicitement cette doctrine en tant qu'expression
d'une manière «archaïque» de poser le problème, c'est-à-dire d'une conception

parménidienne de l'être et du non-être, qui ignore la pluralité des

significations propres à ces deux notions18. Et il développe sa conception
du non-être précisément en polémique avec cette doctrine.

De la doctrine de Platon, et par conséquent de celle de Parmenide, dérivent

toutes les conceptions de l'être et du non-être qui admettent une
implication réciproque entre ces deux notions, c'est-à-dire la conception de

Hegel et celle de Heidegger. On ne peut pas dire la même chose de la

doctrine de Thomas d'Aquin, parce que celui-ci conçoit l'Esse ipsum
subsistens, c'est-à-dire Dieu, comme absolument indépendant du non-être.

Cependant, pour expliquer la création du monde, Thomas d'Aquin doit
avoir recours lui aussi à la notion de non-être; par conséquent on peut dire

que pour Thomas aussi l'être et le non-être sont, d'une certaine façon, les

principes de toutes les choses. Tout cela est complètement étranger à Aristote,

qui n'admet pas la création et qui exclut péremptoirement l'existence
d'un Esse ipsum (abfo ôv)

Pour Aristote, en conclusion, l'être et le non-être ne sont jamais les

principes des choses, dans le sens de causes, mais ils sont seulement deux

prédicats doués d'une pluralité de significations, qui, grâce à cette pluralité,
s'opposent entre eux d'une pluralité de façons: lorsqu'ils sont pris sans

aucune autre détermination, tout en étant toujours tous les deux bien
déterminés, ils s'opposent comme contradictoires (par exemple si l'être indique
l'homme et le non-être indique le non-homme); lorsqu'ils sont pris en relation

à un sujet, ils s'opposent comme possession et privation (par exemple
si l'être indique le blanc dit d'un homme et le non-être indique le non-
blanc dit également d'un homme); lorsqu'ils sont pris comme équivalents à

18
Metaph. XIV 2, 1088 b 35-1089 a 19.

19 Metaph. III 4, 1001 a 4-1001 b 1. A propos de ce texte et de cette doctrine je
me permets de renvoyer à mon étude sur Le problème de la substantialité de l'être
et de l'un dans la Métaphysique, dans Etudes sur la Métaphysique d'Aristote, Actes
du VI Symposium Aristotelicum publiés par P. Aubenque, Paris, Vrin, 1979,

pp. 89-130.



ETRE ET NON-ÊTRE CHEZ ARISTOTE 373

l'un et au multiple, ils s'opposent comme deux contraires (par exemple si

l'être indique «un» homme et le non-être indique plusieurs hommes). Cette

pluralité de types d'opposition entre l'être et le non-être exprime elle aussi,
de même que la pluralité de leurs significations, le caractère pluraliste de la

philosophie aristotélicienne.
Si dans un passage, c'est-à-dire dans Metaph. IV 2, 1004 b 27-1005 a

2, Aristote parle de l'être et du non-être comme de «principes contraires»

(ctpxcû evavrïai), dont toutes les choses seraient composées, il faut remarquer

avant tout qu'il expose la doctrine de «presque tous» (oxeôov
arravreç;) les autres philosophes et qu'il l'accepte seulement dans le sens

que l'être et le non-être, en tant que convertibles avec l'un et le multiple,
sont les termes auxquels «se ramènent» (àvccyerat) les autres contraires

(par exemple le repos et le mouvement, le même et l'autre, l'égal et

l'inégal, le semblable et le dissemblable) et sous lesquels les principes des

autres philosophes (par exemple l'impair et le pair, le chaud et le froid, la

limite et l'illimité, l'amitié et la haine) «tombent comme sous des genres»
(loc, eiç ycvrl toùto mTrroumv). Rien ne nous oblige à penser qu'ici l'être
et le non-être soient principes au sens de causes, mais tout nous induit à

supposer qu'ils soient simplement des prédicats, ou bien des notions générales

(«comme des genres», mais non proprement des genres) sous

lesquelles peuvent être classifies tous les autres contraires20.

20 Même à ce propos je dois renvoyer à une de mes études, c'est-à-dire La

«riduzione» dei contrari in Aristotele, dans Zetesis. Mélanges E. de Strijcker,
Antwerpen-Utrecht, De nederlandsche Boekhandel. 1976, pp. 122-146.


	Être et non-être chez Aristote : contraires ou contradictoires?

