Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 3: Le probléme du non-étre dans la philosophie antique
Artikel: Etre et non-étre chez Aristote : contraires ou contradictoires?
Autor: Berti, Enrico

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381419

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 365-373

ETRE ET NON-ETRE CHEZ ARISTOTE:
CONTRAIRES OU CONTRADICTOIRES?

ENRICO BERTI

Résumé

L’étre et le non-étre chez Aristote s'opposent, grace a leurs multiples
significations, de nombreuses facons.: 1) considérés sans autre détermina-
tion, ils sont en contradiction; 2) pris en relation avec un sujet, ils se
privent mutuellement; 3) convertibles avec I'Un et le Multiple respective-
ment, ils s opposent en tant qu’antithéses. La seule opposition qui n’existe
pas entre eux est celle de l'implication réciproque.

Puisque j’ai déja affronté la question du non-étre chez Aristote dans un
article précédent!, je me limiterai dans la présente occasion a développer
quelques aspects de cette recherche et a compléter la résolution d’un
probléme que j’avais simplement ¢bauchée. Permettez-moi, par conséquent,
de résumer avant tout les theses principales proposées dans 1’article cité,
qui peuvent étre réduites aux trois suivantes.

1) Aristote a une conception du non-€tre tout a fait originale, c’est-
a-dire différente aussi bien de celle de Parménide, qui a congu le non-étre
comme absolu, c’est-a-dire comme le pur néant (méme s’il en a nié ’exis-
tence et méme la possibilité d’y penser), que de celle de Platon, qui dans le
Sophiste, s’opposant justement a Parménide, a identifié le non-étre avec
I’«autre» (t0 €repov). La doctrine d’Aristote différe aussi, par conséquent,
de celle de saint Thomas, de Hegel et de Heidegger, qui @ mon avis se
rattachent plutét & la notion de Parménide (méme si, contrairement a ce
dernier, ils admettent la possibilité et méme la nécessité de penser le non-
étre).

La conception parménidienne du non-étre, en effet, est explicitement
refusée par Aristote dans Phys. 1 3, 187 a 5-6, ou il affirme: «rien n’em-
péche que le non-étre soit, non pas le non-étre absolu (un &mAC givai),
mais un certain non-étre (un 6v Ti)»°. Celle de Platon est également

'"E. BERTI, Quelques remarques sur la conception aristotélicienne du non-étre,
«Revue de philosophie ancienne», I, 1983, pp. 115-142. Je renvoie & cet article pour
toute la bibliographie concernant le sujet.

% Je me sers de la traduction de H. Carteron (Paris, Les Belles Lettres, 1926),



366 ENRICO BERTI

refusée dans Metaph. X 3, 1054 b 18-22, ou Aristote dit: «l’autre (to
Etepov) et le méme (Tavtd) peuvent-ils étre affirmés de tout relativement a
tout, pourvu qu’il y ait unit€ et existence: autre n’est pas, en effet, le
contradictoire du méme; c’est pourquoi l'autre et le méme ne sont pas
prédicats des choses non-existantes — ce n’est pas le méme qui peut 1’étre
dans ce cas —, mais bien toujours de choses existantes, car tout ce qui est
Ctre et un est, par sa nature, soit un, soit non-un avec quelque autre
chose»?. Or, si I’«autre» n’est pas prédicat des choses non-existantes, il ne
coincide pas avec le non-étre, au moins selon la signification la plus géné-
rale donnée a ce dernier par Aristote.

N

2) L’originalité de la doctrine aristotélicienne consiste a concevoir le
non-étre comme doué, de méme que [’étre, de plusieurs significations. Le
non-&tre en effet, pour Aristote, signifie non seulement la négation de 1’étre
concu comme le vrai, c’est-a-dire le faux, et la négation de I’étre congu
comme [’acte, c’est-a-dire la puissance, mais aussi la négation de 1’étre dit
selon les catégories, comme il résulte de Metaph. XIV 2, 1089 a 17-19, ou
le philosophe affirme: «le non-homme signifie non-étre selon la substance,
le non-rectiligne est le non-€tre selon la qualité, le non-long-de-trois-
coudées est le non-€tre selon la quantité». Voila la raison pour laquelle le
non-€étre, selon Aristote, est toujours un non-étre détermine.

3) Etant donné que le non-Etre est toujours 1’opposé de I'étre, le type
d’opposition qu’il a par rapport a 1’étre est celui de la contradiction. Cette
thése suppose, €évidemment, la distinction tres connue faite par Aristote
entre les quatre types d’opposition (avtideoig), c’est-a-dire: a) la contradic-
tion (vtipaoic), qui est la négation pure et simple, sans intermédiaires, et
qui a lieu non seulement entre deux propositions, mais aussi entre deux
termes (Cat. 10, 12 b 5-16); b) la privation (otEpnoig), qui est la négation
concernant un sujet; ¢) la contrariété (Evovtiotng), qui est la privation
parfaite, c’est-a-dire la distance la plus grande entre deux termes compris
dans le méme genre, et qui peut admettre des intermédiaires; d) la relation
(mpog¢ T1), qui est une opposition par implication réciproque, par exemple
«double-moitié», «science-objet de science» (EmOTHUN-EMOTNTOV) !

En particulier j’avais fondé I'affirmation que 1'étre et le non-€tre sont
réciproquement contradictoires sur Phys. V 1, 225 a 13-b 3, ol Aristote
affirme que la génération et la corruption, c¢’est-a-dire respectivement le
changement qui va du non-€tre a 1’étre et celuil qui va de I’étre au non-étre,
sont des changements «selon la contradiction» (kat” avtipaotv). Cependant
j’avais remarqué aussi que dans Metaph. IV 2, 1004 b 27-29, Aristote

me permettant parfois de la modifier.
3 Je suis la traduction de J. Tricot (Paris, Vrin, 1966).

4 Metaph. X 3, 1054 a 23-25; 4, 1055 a 38-b 27. Voir aussi Metaph. V 10 et
Cat. 10.



ETRE ET NON-ETRE CHEZ ARISTOTE 367

indique I’étre et le non-étre, de méme que 1'un et le multiple, comme deux
principes «contraires» (Evavtia), précisément comme les principes des deux
séries de contraires, auxquels tous les autres contraires, par exemple le
repos et le mouvement, se rameénent. Par conséquent j’avais interprété cette
apparente incohérence des textes affirmant que la doctrine de Phys. V 1,
qui est la seule conforme a la célébre thése selon laquelle 1’étre n’est pas
un genre, exprime la véritable pensée d’Aristote, tandis que celle de
Metaph. IV 2 est probablement héritée de Platon, méme si Aristote réussit a
I’accorder de quelque fagon avec I’ensemble de sa philosophie”.

Maintenant je voudrais mieux éclaircir ce dernier point, montrant qu’il
n’y a aucune incohérence entre les deux doctrines susdites, précisément a
cause du fait que le non-€tre a plusieurs significations, et que pour cette
méme raison il s’oppose a I’étre au moins selon trois des quatre types d’op-
position distingués par Aristote, c’est-a-dire la contradiction, la privation et
la contrariété.

L’absence d’incohérence entre I’affirmation de Phys. V 1 et celle de
Metaph. 1V 2 résulte du fait que méme dans ce dernier texte la doctrine de
Phys. V 1, selon laquelle 1’étre et le non-étre sont réciproquement contra-
dictoires, est rappelée et est explicitement rapprochée de celle selon
laquelle ils sont réciproquement contraires. Dans Metaph. IV 2, 1004 a 10-
16, en effet, Aristote dit: «la négation et la privation sont I’objet d’une
seule et méme science, du fait que dans un cas comme dans I'autre, c’est
réellement traiter d’un terme unique dont il y a négation ou privation. On
distingue, en effet, la négation proprement dite, qui indique seulement 1’ab-
sence de la chose, et la privation dans un genre détermin€; dans ce dernier
cas, une différence est surajoutée a ce qui est impliqué dans la pure néga-
tion, car la négation n’est que 1’absence de la chose en question, tandis que,
dans la privation, il y a aussi, subsistant dans un sujet, une nature particu-
liere dont la privation est affirmée».

Pour comprendre toute la signification de ce passage, dont le texte a
probablement des lacunes mais dont la doctrine est claire®, il faut se
rappeler que le but d’Aristote, dans ce chapitre, est de montrer que la
science de 1'étre en tant qu’étre a pour objet aussi le non-Etre, et que, par
conséquent, lorsque le philosophe fait allusion aux différents types d’oppo-
sition, c¢’est-a-dire & la négation (amodooig), qui est synonyme de contra-
diction, et a la privation, il les référe précisément a 1'étre et au non-€tre, et
en outre, comme la suite du texte I’affirme explicitement, a 1'un et au
multiple. L absence d’une quelconque allusion a la contrariété n’a aucune
importance du point de vue de notre probléme, parce que la privation

S Art. cité, p. 131.

b Telle est, en effet, I’opinion de tous les éditeurs, de Bonitz a Schwegler, Ross
et Jaeger.



368 ENRICO BERTI

implique déja, de méme que la contrariété, la présence d’un genre déter-
miné, comme le texte le dit explicitement. Ce qu’Aristote affirme ici, par
conséquent, c’est que 1’étre et le non-étre peuvent s’opposer aussi bien
selon la contradiction, c¢’est-a-dire en dehors de tout genre, que selon la
privation, c’est-a-dire a 1’intérieur d’un genre déterminé.

La raison de cette double possibilité est précisément le fait que 1'€tre et
le non-étre ont, tous les deux, plusieurs significations, c¢’est-a-dire qu’ils
peuvent signifier, par exemple, aussi bien la substance que la qualité et,
respectivement, leurs négations. La substance, en particulier, qui n’appar-
tient a aucun substrat et n’a par conséquent ni de contraire ni de privation
dans son genre, admet seulement une négation, celle de contradiction, par
exemple, «<homme» admet comme négation seulement «non-homme» (c’est-
a-dire tout ce qui n’est pas homme); tandis que la qualité, qui au contraire
appartient a un substrat, admet aussi bien une négation pure et simple,
c’est-a-dire une contradiction, qu’une privation et méme un contraire, par
exemple «blanc» admet comme négation aussi bien «non-blanc» dit en
général (c’est-a-dire tout ce qui n’est pas blanc), que «non-blanc» dit d’un
homme, ou «noir» dit également d’'un homme. Dans les deux derniers cas,
la science du terme opposé a l'étre, c’est-a-dire au terme positif, est la
méme que celle qui étudie I’€tre, parce qu’elle a toujours affaire avec une
négation de la méme chose, négation qui peut étre aussi bien indéterminée
que déterminée, c’est-a-dire avec une «différence surajoutée».

Il n’y a pas de contraste, par conséquent, entre la doctrine selon
laquelle I’€tre et I'un ne sont pas des genres, et I'affirmation qu’ils peuvent
s’opposer au non-étre et, respectivement, au multiple selon une opposition
de privation, ou méme de contrariété, c’est-a-dire selon des oppositions qui
peuvent avoir lieu seulement a 'intérieur d’un genre. Il est clair, en effet,
que dans ce dernier cas ce ne sont pas 1’étre et le non-étre, ou bien I'un et
le multiple, pris dans I’ensemble de leurs significations, qui s’opposent,
mais ce sont I'étre et le non-étre pris dans une signification particuliere,
contenue dans un genre déterminé, par exemple une qualité ou une quantité.

A I'appui de ce que j’ai dit on peut trouver, chez Aristote, toujours a
propos de I'étre et du non-étre, des exemples d’opposition par contradiction
ainsi que des exemples d’opposition par privation et méme des exemples
d’opposition par contrariété. L’exemple le plus connu d’opposition par
contradiction est celui, déja cité, de la génération et de la corruption, c’est-
a-dire des changements de substance. Dans Phys. V 1, comme nous ’avons
vu, Aristote distingue trois types de changement: celui qui va d’un sujet
vers un sujet, celui qui va d’un sujet vers un non-sujet et celui qui va d’un
non-sujet vers un sujet, en entendant par «sujet» toujours un terme positif.
I1 exclut la possibilité d’un changement qui va d’un non-sujet & un non-
sujet, parce que dans ce dernier cas il n’y aurait pas de termes du change-
ment ni contraires ni contradictoires (00te yop Evavria obre avtidooic



ETRE ET NON-ETRE CHEZ ARISTOTE 369

totv) . Cela implique que les changements véritables puissent se produire
ou bien entre des termes contraires ou bien entre des termes contradictoires.
Le changement qui va d’un sujet a un sujet, c’est-a-dire le changement de
lieu (locomotion), ou de qualité (altération), ou de quantité (augmentation et
diminution), se produit entre termes contraires, tandis que le changement
qui va d’un sujet & un non-sujet, ¢’est-a-dire la corruption, et celui qui va
d’un non-sujet a un sujet, c’est-a-dire la génération, se produisent entre
termes contradictoires®. Or, puisque 1'étre et le non-étre peuvent signifier
aussi bien la substance que la qualité, la quantité et le lieu, et leurs néga-
tions respectives, ils peuvent étre aussi bien contradictoires que contraires.
Méme dans le passage, donc, ou Aristote affirme qu’ils sont contradictoires,
il affirme aussi qu’ils sont contraires.

Un exemple d’opposition entre 1’étre et le non-€tre selon la privation
peut étre tiré du passage déja cité de Metaph. XIV 2, ou Aristote porte le
«non-homme» comme exemple du non-€tre selon la substance, le «non-
rectiligne» comme exemple du non-€tre de la qualit€ et le «non-long-de-
trois-coudées» comme exemple du non-étre selon la quantité. «Non-
homme», nous 1’avons déja dit, est la simple négation, c¢’est-a-dire [’'opposé
contradictoire, de «homme»; par conséquent dans ce cas 1’€tre et le non-
étre indiquent deux termes réciproquement contradictoires. Mais «non-recti-
ligne», de méme que «non-blanc», peut indiquer tout ce qui n’est pas recti-
ligne, c’est-a-dire des substances, des qualités, des quantités, des lieux, etc.,
et dans ce cas il est le terme contradictoire de «rectiligne», et il peut indi-
quer aussi une ligne courbe, ¢’est-a-dire un sujet du méme genre que celui
qui est «rectiligne», et dans ce cas il est la privation de «rectiligne».

Aristote fait probablement allusion & cette distinction 1a ou il distingue
entre les expressions comme «ne pas étre ceci» (To un givon Tod1) et «étre
non-ceci» (givan ui ToUTO), par exemple «ne pas étre blanc» et «étre non-
blanc», précisant que «la négation de étre blanc n’est pas étre non-blanc,
mais bien n'érre pas blanc»®. Si «n’étre pas blanc» est la négation d’«étre
blanc», c’est parce que cette expression peut &tre appliquée a tout ce qui
n’est pas blanc; par conséquent on peut penser que «étre non-blanc» soit
une expression applicable seulement & ce qui peut étre blanc, par exemple
I’homme, ou le papier, et nullement, par exemple, & un son ou a un senti-
ment. Dans ce cas I’expression «étre non-blanc» n’indique pas la négation
d’«étre blanc», comme le dit Aristote lui-méme, mais bien sa privation.

7224 b 36-225 a 12.
82254 12-b09.

? An pr. 146, 51 b 5-10, trad. Tricot. Voir aussi Metaph. IV 4, 1007 a 23-25,
ol la distinction est faite 2 propos de «ne pas étre homme» et «€tre non-homme»,
mais avec un but différent.



370 ENRICO BERTI

Finalement un exemple ou I'étre et le non-étre s’opposent selon la
contrari€té, ¢’est-a-dire selon la privation parfaite, nous est donné dans le
passage de Metaph. IV 2 que j’avais précédemment considéré comme un
héritage platonicien. Ici, en effet, Aristote affirme explicitement: «des deux
séries de contraires, I’'une est la privation de 1’autre, et tous les contraires se
rameénent a 1’étre et au non-€tre, a I’'un et au multiple: par exemple le repos
releve de 1'un, et le mouvement, de la multiplicité»'o. Dans ce cas I'étre est
entendu, s’il nous est permis d’employer une expression scolastique,
comme «convertible» avec 1'un, c’est-a-dire comme ayant la méme exten-
sion que l'un, selon la célebre doctrine aristotélicienne exposée justement
dans ce méme chapitre“, et par conséquent, on peut le supposer, le non-
étre est entendu comme convertible avec le multiple. ‘

Or, comme Aristote le dit explicitement au livre X de sa Métaphysique,
ot il reprend la doctrine selon laquelle 1’étre et I’'un ont la méme extension,
parce qu’ils sont les plus universels de tous les prédicats'?, «I’opposition de
I’'un et du multiple a lieu de plusieurs facons: dans 'une de ces facons I’'un
et la pluralité s’opposent comme 1’indivisible et le divisible, le divisé ou le
divisible étant appelé une pluralité, et 1’indivisible ou le non-divisé, un un.
Ceci dit, étant donné qu’il y a quatre especes d’oppositions, et que 'un des
deux termes se dit selon la privation, il ne peut s’agir que d’une opposition
de contrariété, et non d’une opposition de contradiction ou de relation» ',
Ici I'opposition entre I'un et le multiple est aussi bien une privation qu’une
contrariété, car ils sont équivalents a I'indivisible et au divisible, c’est-a-
dire a des termes qui n’admettent pas d’intermédiaire et qui sont, par
conséquent, I’'un la privation parfaite de 1’autre.

En outre, lorsque I’étre et le non-étre sont entendus de cette maniére-ci,
c’est-a-dire comme convertibles respectivement avec 1'un et le multiple, ils
sont équivalents aussi au «méme» et a I’«autre», et dans ce sens-ci on peut
retrouver chez Aristote un héritage de Platon, ¢’est-a-dire la conception du
non-étre comme |’«autre». A ce propos, I’affirmation que nous avons citée
au début, selon laquelle le non-étre, entendu comme le contradictoire de
I’étre, ne s’identifie pas avec 1'«autre», et donc la doctrine platonicienne est
refusée par Aristote, implique aussi 1’affirmation que, si le non-€tre est
entendu comme le contraire de 1’€tre, c’est-a-dire comme le multiple, alors
il s’identifie avec 1’«autre», et la doctrine platonicienne est acceptée. Dans

101004 b 27-29, trad. Tricot.

" Ibidem, 1003 b 22-33. Tricot emploie, 2 propos de I'&tre et de I'un,
I’expression «corrélatifs», qui cependant n’est pas dans le texte. Sur la signification
de cette doctrine voir E. HALPER, Aristotle on the Convertibility of One and Being,
«The New Scholasticism», 59, 1985, pp. 213-227.

12 Metaph. X 2, 1053 b 20-21.

3 Metaph. X 3, 1054 a 20-26.



ETRE ET NON-ETRE CHEZ ARISTOTE 371

ce cas, évidemment, le non-étre n’est pas un prédicat des choses non-exis-
tantes, mais bien des choses existantes, «car tout ce qui est &tre et un est,
par sa nature, soit un, soit non-un, avec quelque autre chose» '*. En somme,
la doctrine platonicienne est dans un sens refusée par Aristote et dans un
autre elle est acceptée: il n’y a pas d’incohérence entre ces deux attitudes,
mais il y a simplement I’'intervention de la doctrine, sirement aristotéli-
cienne, des différents sens de 1’étre et du non-étre.

Le seul type d’opposition qui n’a pas lieu entre I’étre et le non-&tre est
la relation, entendue comme implication réciproque des deux notions. En
effet, tandis que la notion du non-étre implique celle de 1’étre, on ne peut
pas dire, selon Aristote, le réciproque, c’est-a-dire que la notion de 1'étre
implique celle du non-étre, parce que, comme il I’affirme explicitement, «la
série positive des opposés est intelligible par soi» '°. Il y a seulement un cas
ol I'un et le multiple (pas 1'étre et le non-&tre) s’opposent comme termes
réciproquement relatifs: c’est le cas ol ils sont entendus respectivement
comme la mesure et le mesurable. A ce propos Aristote dit en effet: «l’un
et la pluralit¢ dans les nombres sont donc opposés comme la mesure au
mesurable, notions qui sont opposées comme relations qui ne sont pas des
relations par soi. Nous avons vu ailleurs que les relatifs se prennent en
deux sens: les relations comme celles des contraires entre eux, et les rela-
tions comme celles de la science a son objet, une chose étant dite alors
relative par le fait que quelque autre chose est relative a elle» '°.

Ici, cependant, nous n’avons pas affaire avec 1’'un qui est convertible
avec 1’étre, c’est-a-dire avec 1'un «transcendantal», mais seulement avec
I'un entendu selon la quantité, c’est-a-dire avec 1’'un comme mesure, qul
existe, comme Aristote le dit trés clairement au début du passage, seule-
ment dans les nombres, ou bien dans les choses qui peuvent €tre réduites
a des nombres. Dans le livre X de la Métaphysique, qui est entierement
consacré a la question de 1'un et du multiple, Aristote distingue tres clai-
rement entre 1’un transcendantal, qui a autant de significations que 1’étre,
et I'un selon la quantité, qui a essentiellement la signification de mesure'’.
Eh bien, c¢’est seulement I’un transcendantal qui est convertible avec 1'étre
et qui, par conséquent, s’oppose au multiple, convertible avec le non-€tre,
selon la contrariété; 1’'un comme mesure, qui s’oppose au multiple selon
une implication réciproque, n’est pas convertible avec 1'étre, et par consé-

14 Ibidem, 1054 b 18-22.
IS Metaph. XI1 7, 1072 a 30-31.
16 Metaph. X 6, 1056 b 32-1057 a 1.

7" voir Metaph. X 1, 1052 b 18-19, ol Aristote définit I’un selon la quantité, et
Metaph. X 2, 1054 a 13-19, ou il explique la nature de 1'un transcendantal,
convertible avec 1’étre, ayant autant de significations que ce dernier.



372 ENRICO BERTI

quent celui-ci n’est jamais en relation d’implication réciproque avec le non-
étre.

Ici nous voyons, il me semble, la différence entre la conception d’Aris-
tote et celle de Platon, au moins du Platon des «doctrines non écrites», qui
considérait les principes des nombres, c’est-a-dire I’Un et la Dyade indé-
finie (qui équivaut au Multiple), comme principes des idées et, au moyen
de celles-ci, comme principes de toutes les choses, ¢’est-a-dire comme des
principes transcendantaux. Aristote, comme il est bien connu, nous dit que
Platon identifiait ces deux principes respectivement avec 1’étre et le non-
étre aussi, mais il refuse explicitement cette doctrine en tant qu’expression
d’une maniere «archaique» de poser le probléme, c’est-a-dire d’une concep-
tion parménidienne de 1'étre et du non-€tre, qui ignore la pluralité des
significations propres a ces deux notions'®. Et il développe sa conception
du non-étre précisément en polémique avec cette doctrine.

De la doctrine de Platon, et par conséquent de celle de Parménide, déri-
vent toutes les conceptions de ’étre et du non-étre qui admettent une impli-
cation réciproque entre ces deux notions, c’est-a-dire la conception de
Hegel et celle de Heidegger. On ne peut pas dire la méme chose de la
doctrine de Thomas d’Aquin, parce que celui-ci congoit I'Esse ipsum
subsistens, c’est-a-dire Dieu, comme absolument indépendant du non-Etre.
Cependant, pour expliquer la création du monde, Thomas d’Aquin doit
avoir recours lui aussi a la notion de non-€tre; par conséquent on peut dire
que pour Thomas aussi I’étre et le non-étre sont, d’une certaine fagon, les
principes de toutes les choses. Tout cela est complétement étranger a Aris-
tote, qui n’admet pas la création et qui exclut péremptoirement |’existence
d’un Esse ipsum (obto ov) 7.

Pour Aristote, en conclusion, I'étre et le non-€tre ne sont jamais les
principes des choses, dans le sens de causes, mais ils sont seulement deux
prédicats doués d’une pluralité de significations, qui, grace a cette pluralité,
s’opposent entre eux d’une pluralité de facons: lorsqu’ils sont pris sans
aucune autre détermination, tout en étant toujours tous les deux bien déter-
minés, ils s’opposent comme contradictoires (par exemple si 1’étre indique
I’homme et le non-&tre indique le non-homme); lorsqu’ils sont pris en rela-
tion & un sujet, ils s’opposent comme possession et privation (par exemple
si ’étre indique le blanc dit d’'un homme et le non-étre indique le non-
blanc dit également d’un homme); lorsqu’ils sont pris comme équivalents a

'8 Metaph. X1V 2, 1088 b 35-1089 a 19.

19 Metaph. 111 4, 1001 a 4-1001 b 1. A propos de ce texte et de cette doctrine je
me permets de renvoyer a mon étude sur Le probléme de la substantialité de I’ étre
et de I'un dans la Métaphysique, dans Etudes sur la Métaphysique d’Aristote, Actes
du VI Symposium Aristotelicum publiés par P. Aubenque, Paris, Vrin, 1979,
pp. 89-130.



ETRE ET NON-ETRE CHEZ ARISTOTE 373

I'un et au multiple, ils s’opposent comme deux contraires (par exemple si
I’étre indique «un» homme et le non-étre indique plusieurs hommes). Cette
pluralité de types d’opposition entre I’étre et le non-étre exprime elle aussi,
de méme que la pluralité de leurs significations, le caractere pluraliste de la
philosophie aristotélicienne.

Si dans un passage, c’est-a-dire dans Metaph. IV 2, 1004 b 27-1005 a
2, Aristote parle de I’€tre et du non-€tre comme de «principes contraires»
(opxod evavtian), dont toutes les choses seraient composées, il faut remar-
quer avant tout qu’il expose la doctrine de «presque tous» (oxedov
amavteg) les autres philosophes et qu’il 'accepte seulement dans le sens
que l'étre et le non-€tre, en tant que convertibles avec ['un et le multiple,
sont les termes auxquels «se raménent» (Gvayetat) les autres contraires
(par exemple le repos et le mouvement, le méme et 'autre, 1'égal et
I’inégal, le semblable et le dissemblable) et sous lesquels les principes des
autres philosophes (par exemple 'impair et le pair, le chaud et le froid, la
limite et I'illimité, I’amitié et la haine) «tombent comme sous des genres»
(loc €1¢ yevn tduta mmrovoly). Rien ne nous oblige a penser qu’ici 1'étre
et le non-&tre soient principes au sens de causes, mais tout nous induit a
supposer qu’ils soient simplement des prédicats, ou bien des notions géné-
rales («comme des genres», mais non proprement des genres) sous
lesquelles peuvent étre classifiés tous les autres contraires®’,

20 Méme 2a ce propos je dois renvoyer a une de mes études, c’est-d-dire La
«riduzione» dei contrari in Aristotele, dans Zetesis. Mélanges E. de Strijcker,
Antwerpen-Utrecht, De nederlandsche Boekhandel, 1976, pp. 122-146.



	Être et non-être chez Aristote : contraires ou contradictoires?

