
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 3: Le problème du non-être dans la philosophie antique

Artikel: Idées de négations

Autor: Chiesa, Curzio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990). P. 353-364

IDÉES DE NÉGATIONS

Curzio Chiesa

Résumé

Cet article examine le texte du De Ideis d'Aristote dans lequel on
trouve l'argument tiré de T «unité d'une multiplicité » : le prédicat commun
à plusieurs choses est considéré par les Platoniciens comme une Idée

séparée. Aux yeux d'Aristote cet argument postule des Idées également

pour les négations. Mais paradoxalement, la deuxième version de T argument

indique que les prédicats négatifs se réfèrent à une Idée positive, ce

qui semble annuler la critique aristotélicienne.

1. Introduction

Dans deux passages parallèles du livre A (ch. 9, 990 b 8-22) et du livre
M (ch. 4, 1079 a 4-19) de la Métaphysique, Aristote indique schématique-
ment une série d'arguments que les Platoniciens utilisent pour essayer de

prouver qu'il y a des Idées. Les indications elliptiques d'Aristote semblent

présupposer un autre texte dans lequel ces arguments sont présentés de

façon plus détaillée. Et en effet on considère habituellement que la double
version du passage de la Métaphysique renvoie à une œuvre perdue du

jeune Aristote, que nous connaissons grâce au commentaire de la Métaphysique

d'Alexandre d'Aphrodise. Il s'agit du Peri Ideôn (De Ideis)1.

Dans le cadre d'un recueil d'études portant sur la «méontologie»
antique, il est peut-être intéressant d'examiner le passage du De Ideis qui
présente l'argument suivant lequel les Platoniciens sont amenés, contrairement

à leurs propres intentions, à postuler des Idées du non-être, des choses

qui ne sont pas et des négations.

Nous essaierons d'étudier ce texte difficile et, à certains égards,
embarrassant, et de montrer quels sont les enjeux philosophiques, aussi bien pour
les Platoniciens que pour Aristote, du problème des Idées négatives.

Edition critique du texte par D. Harflinger dans W. Leszl, // «De Ideis- ai
Aristotele e la teoria platonica dele Idee, Florence. 1975, pp. 22-39. L'édition
standard d'Alexandre est celle de Hayduck, Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis
Metaphysica commentario, Berlin 1891 (CAG 1). Une traduction anglaise du

commentaire du premier livre de la Métaphysique est parue dans la collection dirigée
par R. Sorabji, The Ancient Commentators on Aristotle: Alexander of Aphrodisias.
On Aristotle Metaphysics I. translated by W. E. Dooley, London, Duckworth, 1989.



354 CURZIO CHIESA

L'argument qui est supposé impliquer des Idées de négations est l'argument

de Y «hen epi pollôn» («HEP»), formule qu'on traduit en français, à la

suite de Robin, par «unité d'une multiplicité», et que les commentateurs
anglo-saxons, après Ross, Cherniss et Owen, appellent «one over many»,
«un au-dessus de plusieurs». «Un» «de» ou «sur» plusieurs? L'alternative
est intéressante dans la mesure où elle concerne le contenu philosophique
de l'argument et la double version dont il est susceptible: la version
«platonicienne» - i.e. celle qu'Aristote attribue aux Platoniciens -, suivant

laquelle l'Idée est une réalité unique au-dessus d'une pluralité de choses

sensibles, ou bien la version aristotélicienne, suivant laquelle l'universel
commun n'est pas au-dessus et séparé des choses particulières dont il est

prédiqué et dont il dépend. On pourrait objecter que c'est la version
platonicienne qu'il faut privilégier, étant donné qu'il s'agit d'un argument pour
la théorie des Idées. En réalité la situation est un peu plus compliquée et il
faut essayer de la clarifier par une discussion préalable du statut des

arguments du De Ideis.

«Suivant l'«hen epi pollôn» il y aura aussi des Idées de négations»
(Met. 990 b 13-14). L'HEP est le deuxième des cinq arguments, ou types
d'arguments, auxquels Aristote fait allusion dans le passage de la Métaphysique.

Les deux derniers, à savoir l'argument des «relatifs» et l'argument
qui comporte le «Troisième Homme», sont qualifiés par Aristote de «plus
rigoureux» (akribesteroi, 990 b 15, plus exacts, plus précis). Ce qui semble

présupposer que les trois arguments du premier groupe, celui des sciences,
celui de la pensée et notre HEP, sont moins rigoureux et moins exacts.
Aristote ne leur donne pas une qualification particulière, et la manière dont
Alexandre suggère de les caractériser, du point de vue du paradigmatisme,
n'est pas satisfaisante (cf. In Met. 83.20 ss.). Essayons toutefois de cerner
de plus près la nature des arguments du premier groupe afin de dégager une

règle pour la lecture du texte. Voici trois remarques à ce propos:

I. La rigueur ou l'exactitude que les arguments possèdent plus ou moins
doivent être évaluées par rapport à la manière dont ces arguments essaient
de prouver l'existence des Idées platoniciennes: les deux arguments
«akribesteroi» sont plus valables, pertinents et satisfaisants en perspective
platonicienne, en tant que preuves de la thèse des Idées. Certes, aucun des

arguments n'est vraiment convaincant aux yeux du Platonicien hérétique qu'est
Aristote, et tous les arguments obligent à postuler des Idées de choses pour
lesquelles les Platoniciens eux-mêmes ne veulent pas qu'il y ait des Idées

(cf. Alex., In Met. 78.1 ss.). Mais, d'autre part, l'évaluation des trois
premiers arguments, ceux qui sont moins rigoureux, dépend également de

ce qu'on pourrait appeler le «renversement aristotélicien» auquel ils sont

soumis, à savoir le fait que ces arguments, qui ne parviennent pas à démon-



IDÉES DE NÉGATIONS 355

trer la thèse des Idées se transforment en arguments pour la doctrine
aristotélicienne des «universaux». Du coup, les arguments moins rigoureux, pour
les Idées, deviennent d'assez bons arguments pour les «koina». D'une
certaine manière, leur rigueur platonicienne est inversement proportionnelle
à leur pertinence aristotélicienne.

II. La double évaluation possible des premiers arguments a une
conséquence directe sur la structure des arguments eux-mêmes. On peut en effet
prévoir qu'un argument de type platonicien qui est destiné à être renversé

en termes aristotéliciens se présente de la manière suivante: tout d'abord,
des prémisses qui représentent une sorte de tronc commun, c'est-à-dire à la
fois platonicien et aristotélicien; ensuite une sorte d'embranchement ou de

bifurcation, avec notamment des prémisses «ad hoc» exclusivement
platoniciennes. Or, manifestement, les prémisses communes ne peuvent pas impliquer

nécessairement une conclusion de type platonicien, car elles ne

seraient plus susceptibles du renversement aristotélicien. Corrélativement,
les prémisses typiquement platoniciennes doivent être relativement indépendantes

des autres, ce qui a pour conséquence que l'argument dans son
ensemble n'est ni très rigoureux ni contraignant.

III. Tous les arguments entraînent des conséquences embarrassantes poulies

Platoniciens, qui sont forcés d'admettre des thèses complémentaires
inacceptables ou absurdes. Or, dans la mesure où Aristote utilise ces
arguments pour sa propre doctrine des universaux. il s'engage du même coup à

éviter les conséquences fâcheuses qu'ils ont pour ses camarades soi-disant
orthodoxes. Autrement dit, le renversement aristotélicien des arguments n'a
de valeur qu'à la condition de permettre à Aristote d'échapper aux apories

qu'ils entraînent.

L'analyse de l'argument HEP va maintenant nous permettre de trouver
un fondement à ces conjectures.

2. L'argument HEP-

Le point de départ de l'argument, qui est en même temps la première
prémisse, concerne la prédication, c'est-à-dire le fait que quelque chose (ti)
est dit, affirmé, prédiqué de quelque chose; d'après le texte, ce qui est

prédiqué est le «katêgoroumenon» (80.10-11), et les choses dont il est

prédiqué sont des «particuliers», i.e. des choses particulières (katlïhekasta),

2 Cf. G. Fine. «The One Over Many». The Philosophical Review LXXXIX.
No. 2. April 1980. 197-240. «Aristotle and the More Accurate Arguments». M.
Schoficld. M. Nussbaum (eds.). Language and Logos. Cambridge. 1982. pp.
155-177.



356 CURZIO CHIESA

(0.12). Comment caractériser ce «ti», comment spécifier la nature du

prédicat? Essayons de dégager les traits pertinents de ce prédicat à partir
exclusivement du texte (80.10-14). Schématiquement, la situation est la

suivante; appelons «P» ce qui est prédiqué des particuliers. «P» est caractérisé

par les traits suivants:

1. tout d'abord P n'est pas prédiqué de lui-même: il n'y a pas de «self-

prédication» de P, contrairement d'ailleurs à ce qui sera le cas dans l'argument

du Troisième Homme (84.29);

2. ce qui est prédiqué n'est pas attribué à une seule chose particulière; au

contraire, il doit être prédiqué de tous (kata pantôn) les individus de la

même espèce ou du même genre; c'est le trait de l'universalité;

3. P n'est pas le même que les particuliers dont il est prédiqué; c'est le

trait de la «non-identité» de P et des particuliers;

4. P est prédiqué de la même manière de tous les particuliers dont il est

effectivement prédiqué: c'est la règle de l'usage «non-homonyme» du

prédicat, suivant laquelle, si l'on tient compte de ce que dit Aristote dans le

cadre de l'argument des relatifs, un prédicat non-homonyme désigne

toujours la «même nature déterminée», le même caractère (mian tina
phusin, 82.12-3);

5. P est para les particuliers, «à côté», «en dehors», «à part»; c'est le trait
de la distinction;

6. P est séparé (kechôrismenon) des particuliers;

7. P est éternel (aidiori).

Après avoir critiqué l'argument et montré qu'il comporte des Idées de

négations, Aristote, en le renversant à son profit, signale que cet argument
tend à montrer que ce qui est prédiqué en commun est autre (alio) que les

choses dont il est prédiqué (81.8-10). En perspective aristotélicienne,
l'argument qui est supposé démontrer l'existence des Idées devient un bon

argument pour des prédicats communs, dont il montre l'altérité par rapport
aux particuliers. Cette remarque d'Aristote nous permet de distinguer le

tronc commun et la branche proprement platonicienne. Nous pouvons ainsi
formuler l'hypothèse suivante: ce qui est prédiqué est «autre» que les

particuliers, telle est la thèse aristotélicienne que l'argument platonicien établit
en filigrane. Du coup, rien n'empêche de considérer comme aristotéliciennes

les caractéristiques 1, 2, 3 et 4. En ce qui concerne la cinquième,
on pourrait hésiter, dans la mesure où Aristote utilise souvent la préposition

«para» pour décrire précisément la séparation entre l'Idée et les choses

sensibles. Mais, d'une part, la préposition «para» change de valeur en



IDEES DE NEGATIONS 357

fonction du contexte et des autres prépositions auxquelles elle est opposée
(p. ex. kata, epi, cf. An. Post. I, 11); ici, elle s'oppose au terme plus
technique «kechôrismenon», qui relève du lexique du «chôrismos»; de

l'autre, surtout, Aristote a déjà dit, à propos de l'argument précédent, que
les «koina». c'est-à-dire les prédicats communs, sont «para» les particuliers
(esti gar para ta kath'hekasta ta koina, 79. 18-9; cf. An. Post. 100 a 7).
Nous pouvons donc supposer qu'Aristote considère ici que le prédicat
commun est «à côté» des particuliers sans en être séparé. Le De Ideis ne

permet pas de préciser la valeur de cette distinction, mais les autres textes

parallèles suggèrent que la «séparation» indique une indépendance ontologique

qui fait de l'Idée une substance particulière, un particulier hypostasié
et sui generis, alors que l'universel aristotélicien se trouve dans un rapport
de dépendance générique à l'égard des individus dont il est prédiqué3.

Dans cette perspective, les traits typiquement platoniciens de la liste ne

sont que les deux derniers, si on les prend dans l'ordre: l'Idée séparée et

éternelle; ils apparaissent dès lors comme des pièces rapportées, relevant de

ce qu'on a appelé les «litanies de l'Idée».

C'est la raison pour laquelle l'argument HEP n'est pas rigoureux: la

conclusion, à savoir la thèse suivant laquelle il y a des Idées, dépend
étroitement d'un couple de prémisses ad hoc. Ce n'est qu'au moment où on lui
attribue la séparation que P se transforme en Idée platonicienne.

Mais comment préciser le statut et la nature de P indépendamment de la

séparation qui hypostasié l'Idée? Les traits de la self-prédication, de

l'universalité et de la non-homonymie suggèrent que P est un prédicat, c'est-
à-dire un mot, une entité linguistique, tel que «homme» dans la proposition
«Socrate est homme». De l'autre côté, les traits de la non-identité et de la

distinction (para) sont incompatibles avec cette interprétation linguistique et

suggèrent plutôt de considérer P comme une chose ou une propriété
(nature, caractère). En fait, P est les deux choses à la fois: c'est un prédicat
qui désigne une propriété. Aristote exploite souvent l'alternance des mots et

des choses et, en l'occurrence, une formule du genre «x est P» signifie que
le prédicat «P» est lié au sujet «x» pour dire qu'il est le cas que la

propriété «P» appartient ou est attribuée à la chose désignée par «x». Après
tout, Socrate n'est pas le terme «homme» et, corrélativement, lc nom
«Socrate» n'est pas un homme. Comme le dit Ockham, si le sujet se lie à

un prédicat c'est «non pro se sed pro re».

Ainsi, en perspective aristotélicienne, les traits linguistiques et les traits

ontologiques de P ne sont pas incompatibles. Mais la question se pose
immédiatement de savoir si ces deux types de caractéristiques sont compati-

Sur le problème de la «séparation» on peut renvoyer aux articles de G. Fine,
de D. Morrisson et de G. Vlastos parus dans les Oxford Studies in Ancient
Philosophy (vol. II-V, 1984-1987).



358 CURZIO CHIESA

bles en perspective platonicienne: peut-on, en d'autres termes, considérer
l'Idée comme étant à la fois un prédicat et une propriété et, de surcroît, une
chose particulière, séparée et éternelle? La réponse d'Aristote est négative:
P est essentiellement attributif, car il est à la fois un prédicat qui est dit
d'un sujet et une propriété qui appartient à un sujet. Et l'erreur fondamentale

de Platon consiste, comme le dit Aristote dans les Réfutations Sophistiques

à propos de ce qui provoque le Troisième Homme, dans le fait de

considérer P comme un particulier indépendant (tocle ti, eh. 22, 179 a 3-5).

3. La critique d'Aristote

La thèse centrale de la critique d'Aristote consiste en ceci que l'HEP a

pour conséquence d'établir des Idées même pour les négations et pour les

choses qui ne sont pas. Distinguons ces deux aspects, à savoir, d'une part,
les négations et, de l'autre, les choses qui ne sont pas, même si ces deux
notions devront être considérées comme équivalentes.

Notons d'abord que par «négations», Aristote entend, dans ce

paragraphe, des prédicats négatifs, comme par exemple «non-homme», «non-
musicien», qu'on peut symboliser par «non-P». Aux yeux d'Aristote,
l'argument HEP implique des idées de négations dans la mesure où les traits

qui caractérisent P s'appliquent également à non-P. En effet, non-P est

prédiqué de plusieurs choses (universalité), il n'est identique à aucune des

choses dont il est prédiqué (non-identité), il est attribué de la même

manière (non-homonymie) et il demeure toujours vrai (80.16-22). Supposons

que ce dernier trait soit la version predicative de l'éternité de l'Idée,
qui s'applique également à l'universel aristotélicien, et faisons abstraction
de la question de savoir si Aristote admet, contrairement à ce qu'il présuppose

pour P, une forme de self-prédication de non-P. Du coup, tous les

autres traits caractéristiques de P concernent non-P, à l'exception du trait
crucial qui est supposé définir le statut ontologique de la négation: «para»
ou «chôris»? Peut-être Aristote considère-t-il que la conclusion n'a pas
besoin d'être donnée explicitement puisqu'elle est évidente: tout ce qui est

vrai de P est vrai aussi de non-P; les Platoniciens ont séparé P et, par
conséquent, qu'ils le veuillent ou non, ils sont obligés de séparer non-P et

de créer des Idées de négations correspondant à des multiplicités négatives.

Mais une autre interprétation est possible: en oubliant de mentionner la

séparation, trait typique de l'Idée, Aristote décrit non-P avec des traits qui
s'appliquent également à ses propres «koina», et le renversement qu'il va

opérer de tout l'argument risque de se retourner contre lui-même: en

somme, P non séparé, c'est l'universel aristotélicien; par suite, non-P non
séparé doit être quelque chose comme un universel négatif. Encore une

fois, la critique aristotélicienne n'est pertinente que si l'une des deux conditions

suivantes se réalise: ou bien Aristote dispose des moyens conceptuels



IDEES DE NEGATIONS 359

pour éviter la conclusion aporétique à laquelle il condamne les Platoniciens,
ou bien, c'est une autre possibilité qu'il nous faut examiner. Aristote est

disposé à accepter des prédicats négatifs et, surtout, des propriétés négatives.

Pour trancher, il faut regarder de près les raisons que donne Aristote

pour justifier sa propre critique.

A première vue. la position d'Aristote est inattaquable. Les Platoniciens
ne veulent pas qu'il y ait des Idées de négations. Or l'argument qu'ils utilisent

pour des Idées positives entraîne cette conséquence inopportune; alors,
soit qu'ils changent d'argument, soit qu'ils fixent des restrictions spécifiques

pour les prédicats négatifs, ils doivent avouer que l'HEP n'est pas un
bon argument pour les Idées. Aristote a certainement raison de dire: si tel

est votre argument pour les Idées, alors vous devez admettre des Idées de

négations; par contraposition, si vous ne voulez pas d'Idées négatives, alors

vous devez renoncer à votre argument HEP.

Mais pour quelles raisons les Idées de négations sont-elles embarrassantes,

à tel point que les Platoniciens n'en veulent pas? La réponse d'Aristote

est la suivante: postuler des Idées de négations est «absurde» (atopon,
81.2). car il y aurait une Idée unique de choses qui sont «non-homogènes et

différant à tous les égards» (ton anomogenôn kai pantê diapherontôn),
comme la ligne et l'homme, qui sont tous les deux non-cheval. Deuxièmement,

il y aurait une Idée unique de choses «indéterminées» (ton aoristôri)
et de choses «infinies» (apeirôn). Enfin, il y aurait une seule Idée pour des

choses qui doivent être dans un rapport de subordination, comme l'espèce
et le genre, par exemple l'homme et l'animal qui sont non-bois.

Telle est l'absurdité: elle concerne précisément le fait que d'éventuelles
Idées négatives deviennent, si l'on peut dire, des «fourre-tout» dans

lesquels s'entassent toutes sortes de choses sans aucune limite, sans ordre,

sans articulations. Or. si telle est l'absurdité, Aristote se place lui-même
devant l'alternative suivante: ou bien il va rejeter les universaux négatifs en

général, ou bien, en s'attaquant aux causes de l'absurdité des Idées négatives,

il acceptera des universaux négatifs qui cependant ne regroupent pas
des choses non-homogènes, des choses qui n'appartiennent pas au même

genre et qui ne sont pas définies, déterminées, ordonnées.

Le De Ideis ne permet pas de trancher; d'où la nécessité d'avoir recours
au témoignage d'autres textes aristotéliciens, que nous ne pouvons pas
examiner ici dans le détail.

Mais nous pouvons, à partir du texte du De Ideis, essayer d'esquisser
les contours du scheme conceptuel dont Aristote aura besoin afin d'éviter
les absurdités des Idées négatives. Aristote devra se doter d'une sorte de

«mappemonde» du non-être, d'une carte des choses qui ne sont pas, ayant

pour but d'organiser et d'ordonner ce qui n'est pas quelque chose. Dans le



360 CURZIO CHIESA

cadre d'une théorie articulée du non-être4, il devra fixer ce qu'Aristote
suggère d'appeler, non pas des «catégories du non-être», mais des «cas»

(ptôseis) du non-être (Met. 1089 a 26-7), qui correspondent exactement aux

catégories de l'être et qui en constituent le complément négatif. La théorie
des catégories fournira en effet à Aristote un principe de détermination
suivant lequel les négations deviennent les compléments des prédicats et

des propriétés positives. Chaque négation pourra dès lors être assignée à un
lieu déterminé dans les schemes catégoriaux, le «non-homme», par
exemple, étant ainsi réservé exclusivement aux substances d'un certain

genre qui ne sont pas des hommes: le «non-blanc» aux qualités de couleurs
autres que le blanc, et ainsi de suite. Dans cette perspective, contrairement
à la doctrine des Platoniciens, il y aura une taxinomie des choses qui ne

sont pas, projection des schemes catégoriaux, dans laquelle chaque négation
est le complément déterminé du type de choses correspondantes, qui se

définit par rapport aux choses qui sont telles ou telles. Du coup, non-P
devient la classe des choses homogènes, limitées et définies, qui ne sont

pas P mais qui relèvent du même genre que celles qui sont P.

Ce n'est pas tout. Aristote devra également envisager le problème
ontologique des propriétés négatives que les «cas du non-être» semblent impliquer.

Le problème est délicat et complexe, mais il est vraisemblable qu'Aristote,

en développant une classification des usages des verbes «être» et «ne

pas être», se donne les moyens, d'une part, de parler des choses qui ne sont

pas telles ou telles sans conférer une existence quelconque à ce qu'elles ne

sont pas, et, d'autre part, dans le cas de la génération, d'éviter les

propriétés négatives en les considérant comme des propriétés positives en

puissance. Ainsi, par exemple, la génération de l'homme s'effectue à partir
du non-homme, c'est-à-dire, telle est la solution d'Aristote, à partir de

l'homme en puissance (Met. 1089 a 28-30).

Quoi qu'on pense de ces hypothèses, on s'aperçoit que le problème des

négations qui se pose dans le De Ideis est lié à pluieurs aspects du système

philosophique d'Aristote.

4. Idée du non-être?

«Comment pourrait-il y avoir une Idée du non-être (tou mê einai idea,

81.2). Tel est l'autre aspect de l'absurdité que signale Aristote. La question
qui se pose est celle de savoir quelle est la signification de ce terme: «mê

einai». Et les réponses que l'on peut donner - et qui ont été données - à

cette question dépendent d'un choix préalable de type méthodologique: ou

Cf. E. Berti, «Quelques remarques sur la conception aristotélicienne du

non-être», Revue de philosophie ancienne 1983, n". 2, pp. 1 15-142.



IDEES DE NEGATIONS 361

bien on essaie de fixer la valeur de cette expression de manière contextuelle,

ou bien on détermine le sens indépendamment du contexte. Cette
seconde option a été celle de Cherniss qui considère que «mê einai»
signifie «l'absolu non-être, le contraire de l'Idée d'existence»5. Mais le

contexte ne justifie pas une telle interprétation et les autres commentateurs,
de Berti6 à Gail Fine (op. cit. pp. 206-7), suggèrent que cette formule n'a
qu'une valeur épexégétique par rapport au terme de «négation». En 80.17,
il est question des Idées des «négations et des choses qui ne sont pas»; une
ligne plus loin, il est dit que la négation est prédiquée de «plusieurs choses

et de choses qui ne sont pas». Or les exemples qui sont supposés illustrer
les «mê onta» sont toujours des exemples du type «non-P» («non-homme»,
«non-musicien», «non-bois»), ce qui constitue un indice suffisant du fait

que, dans ce contexte, les «non-étants» ce sont les choses qui ne sont pas
«P» et dont on prédiqué en vérité «non-P». Autrement dit, «négation» serait
le nom qui désigne l'Idée de non-P et les «mê onta» seraient, du point de

vue en quelque sorte extensionnel, les choses qui ne sont pas P.

Dans cette optique, l'expression «mê einai» est une synthèse des deux

termes précédents, c'est-à-dire «ne pas être P», désignant à la fois l'Idée de

ne pas être P et les choses qu'elle regroupe et qui ne sont pas P. Il s'agirait
en définitive d'un terme collectif, d'une formule elliptique et d'un usage

incomplet du verbe «être», qu'il faudrait compléter sous forme de «ne pas
être P», avec la possibilité de donner à P les valeurs qui sont mentionnées
dans le paragraphe suivant, comme, par exemple, «cheval» et «bois».

Il n'est sans doute pas légitime de généraliser à partir d'une seule

occurrence d'une expression. Toutefois, le fait que, dans ce passage, «non-
être», c'est manifestement «ne pas être quelque chose» corrobore a

contrario la thèse déjà classique de Owen et de Kahn7, suivant laquelle

pour Platon et pour Aristote, «être», c'est «être quelque chose».

5. D'autres négations-

Mais poursuivons l'examen du texte et abordons la deuxième version de

l'argument en faveur des Idées.

5 H. Cherniss, Aristotle's Criticism of Plato and the Academy, Baltimore, 1944,

p. 263.
6 E. Berti, La filosofia del primo Aristotele, Padova, 1962, p. 209; cf. W.

Leszl, op. cit., p. 158.
7 Cf. la synthèse de C. H. Kahn, dans «Retrospect on the Verb 'to Be' and the

Concept of Being». S. Knuuttila, j. Hintikka (eds), The Logic ofBeing, Dordrecht,
Reidel, 1986, pp. 1-28. Kahn renvoie (p. 25, n. 37) à plusieurs textes de G. E. L.
Owen qu'on trouve maintenant dans Logic, Science and Dialectic, Londres.
Duckworth, 1986, pp. 135-6, 181, 264-5.



362 CURZIO CHIESA

Rappelons tout d'abord qu'il s'agit de l'argument suivant lequel on
établit des Idées à partir des négations. Dans ce cas, comme le montrent les

exemples, «apophaseis» ne désigne pas les prédicats ou propriétés négatifs,
mais des propositions négatives du type «l'homme n'est pas blanc», «le

cheval n'est pas blanc». Or ces négations se font par référence à une seule

chose, en l'occurrence «le blanc», comme c'est le cas également pour les

affirmations correspondantes.
La critique lapidaire qu'Aristote formule à la suite de l'argument

consiste à dire que celui-ci produit des Idées non seulement des choses qui
sont affirmées, mais aussi des choses qui sont niées. Ce qui est tout à fait
curieux et problématique.

Cherniss a eu raison de s'étonner et de considérer que ce second argument

est «spécialement surprenant» (op.cit, p. 261), car en définitive il
offre aux Platoniciens la solution dont ils ont besoin pour éviter les Idées

de négations, en leur permettant, dans le cas de l'affirmation, mais aussi, et

surtout, dans le cas de la négation, de faire référence à un seul terme

positif. Schématiquement le second argument est le suivant: «x n'est pas P»

fait référence à P; «x est P» fait référence à P; en réitérant l'HEP on
aboutit à poser l'Idée de P. Vraisemblablement, comme le suggère Leszl

(op. cit. p. 153 ss.), cette seconde version de l'HEP a une valeur épistémologique,

et non seulement logique, car elle met l'accent sur l'exigence de

faire référence (anaphora, 81.15,17) à une chose une et positive. Mais il
n'en reste pas moins que, du point de vue logique, ce second argument a

pour conséquence perverse d'annuler la critique qu'Aristote a formulée à

l'encontre du premier.
En effet, la deuxième version de l'HEP, qui part des propositions négatives,

montre qu'il n'est plus nécessaire de postuler des Idées de négations,
puisqu'on peut traiter «non-P» comme «ce qui n'est pas P», les choses qui
sont non-blanches comme celles qui ne sont pas blanches. La référence

idéale dont on a besoin, aussi bien dans le cas des affirmations que dans

celui des négations, est une seule et unique Idée positive.
Du même coup, la critique aristotélicienne du premier argument semble

être contredite par le second. La critique du second, qui répète la première,
devient incompréhensible, et les objections d'Aristote semblent inconsistantes.

Pour éviter une conclusion aussi négative, on peut avoir recours à

plusieurs expédients. Ainsi, première hypothèse, on pourrait supposer
qu'Aristote se réfère implicitement à une distinction qu'il fera dans les

Catégories, dans les Analytiques et dans le De Interpretatione entre les

propositions du type «a n'est pas P» et celles du type «a est non-P». On

sait en effet que nier un prédicat ce n'est pas la même chose qu'affirmer un

prédicat négatif: Aristote dit en effet que la formule «Socrate est non-
blanc» est une affirmation et non une négation (An. Pr. 51 b 32).



IDEES DE NEGATIONS 363

Mais la distinction entre «a est non-P» et «a n'est pas P» concerne le

présupposé existentiel de la proposition affirmative, qui est annulé par la

négation ce qui a pour conséquence que la valeur de vérité des deux

propositions n'est pas la même dans le cas où l'individu n'existe pas: pour
Aristote en effet, si Socrate n'est plus vivant, «Socrate n'est pas blanc» est

vraie, alors que «Socrate est non-blanc» est fausse. Mais cette distinction
n'est pas pertinente pour le problème qui nous occupe et qui concerne
précisément l'éventualité d'Idées négatives. Aristote sait très bien que «a
est non-P» implique «a n'est pas P», alors que l'inverse n'est pas vrai. Pour
la Platoniciens, d'après Aristote, dans le dernier cas, on peut et on doit
faire référence à une seule Idée positive et on ne voit pas pourquoi il ne
leur accorde pas la possibilité d'argumenter de la même manière dans le

premier cas, en faisant ainsi l'économie de toutes les Idées de non-P. Que
leurs arguments soient plus ou moins rigoureux, les Platoniciens ne peuvent
pas ne pas voir que si Socrate est non-blanc il n'est pas blanc.

Deuxième hypothèse: en appliquant généreusement le principe de

charité - contrairement d'ailleurs à ce que fait d'habitude Aristote à l'égard
de son maître -, on peut conjecturer une autre interprétation.

Aristote ne dit pas textuellement que cet argument implique des Idées
de négations; il dit qu'il produit des Idées «de choses qui sont niées» (ton

apophaskomenôn) aussi bien que des choses qui sont affirmées (ton kata-

phaskomenôri). Autrement dit, même si les négations n'exigent la référence

qu'à une Idée positive, il n'en reste pas moins que les Platoniciens doivent
postuler des Idées pour les choses qui sont niées, par exemple pour toutes
les choses qui ne sont pas blanches. Les négations «a n'est pas P», «b n'est

pas P», etc., se réfèrent certes au seul P; mais, par ailleurs, telle pourrait
être la thèse critique d'Aristote, il faut créer de surcroît une Idée pour tous
les non-P.

Or, si telle est la thèse d'Aristote, on peut faire les deux remarques
suivantes. Premièrement, elle fait appel à d'autres aspects du système
philosophique des Platoniciens et elle n'est pas pertinente par rapport à l'argument

comme tel. Deuxièmement, on peut quand même trouver une certaine

justification de cette thèse dans le texte platonicien qui développe une
théorie de la négation, à savoir le Sophiste. «Crainte de nous embrouiller
dans la multitude» de problèmes qu'il pose, pour emprunter une formule de

ce dialogue (254 c trad. Diès), indiquons seulement le point essentiel. Il
concerne la doctrine platonicienne des particules négatives «mê» et «ou»,

8 Cf. M. Wedin, «Aristotle on the Existential Import of Singular Sentences»,
Phronesis 23 (1978), pp. 179-196; R. M. Dancy, «Aristotle and Existence», Synthese
54 (1983), pp. 409-442; W. Cavini, «La negazione di frase nella logica greca»,
W. Cavini el ai. Studi su papiri greci di logica e medicina, Florence, 1985,

pp. 9-126, notamment pp. 36-41.



364 CURZIO CHIESA

«non», «ne pas» (Soph. 257 b ss.) : Platon les considère comme des

opérateurs, non pas de contrariété, mais d'altérité ou de différence. Non-P,
loin d'être et de désigner le contraire de P, est ce qui est différent de P, ce

qui est autre que P. Ainsi, le «non-grand» n'est pas le petit plutôt que
l'égal, mais ce qui n'est pas grand, ce qui est différent ou autre par rapport
au grand; de même, ce qui est non-blanc n'est pas le noir plutôt que le gris
ou le violet: la particule négative signifie «quelque chose de différent des

choses que désignent les noms qui les suivent».
Mais, d'autre part, toutes les choses qui sont différentes par rapport à

une «nature déterminée», par exemple toutes les choses qui ne sont pas
blanches, qui sont différentes par rapport à la nature du blanc, sont
assignées par Platon à un lieu idéal, en ce sens que Platon considère que toutes
ces choses constituent une partie de la Forme ou de l'Idée de l'Autre, du
Différent. Toutes les choses qui sont non-P constituent ainsi une portion du

genre des choses différentes, à savoir la portion des choses différentes qui
se rapportent à la nature, ou à la Forme, du P. Mises à part les difficultés
intrinsèques de cette hypothèse, on s'aperçoit que la solution platonicienne
du problème de la négation a pour conséquence de créer, sinon des Idées

de choses négatives, du moins des portions de choses différentes qui
appartiennent au genre des choses autres. S'il n'y a pas une Idée du non-blanc, il

y a cependant une partie d'une Idée, celle de l'Autre, qui réunit toutes les

choses non-blanches. De ce point de vue, et de ce point de vue seulement,
la. remarque critique d'Aristote peut être justifiée: pour expliquer et fonder
les négations, Platon lui-même, dans le Sophiste, avait déjà créé une Idée

du Non-être comme Différent ou Autre dans laquelle se retrouvent pêle-
mêle, à titre de parties, toutes les choses différentes.

Aux yeux d'Aristote, cette solution ne peut que présenter tous les

inconvénients qu'il a signalés dans la critique du premier argument. Une

critique à laquelle les Platoniciens ne peuvent échapper qu'à une seule

condition: celle qui consiste à développer une théorie des catégories, une
doctrine des universaux et une science articulée des choses qui sont en tant

qu'elles sont ou ne sont pas telles ou telles. D'où l'on voit, pour conclure,

qu'Aristote a certainement une opinion juste à propos de la Théorie des

Idées des sectateurs de Platon, Platon inutile et incertain; mais une opinion
qui, en l'occurrence, n'est pas accompagnée de la bonne raison.

9 Cf. D. BOSTOCK, «Plato on 'Is Not'», Oxford Studies in Ancient Philosophy II
(1984), pp. 89-119; L. Brown, «Being in the Sophist: A Syntactical Enquiry», ibid.
IV (1986), pp. 49-70.


	Idées de négations

