Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 3: Le probléme du non-étre dans la philosophie antique
Artikel: Idées de négations

Autor: Chiesa, Curzio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381418

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990). P. 353-364

IDEES DE NEGATIONS

CuUrziO CHIESA

Résumeé

Cet article examine le texte du De ldeis d' Aristote dans lequel on
trouve ['argument tiré de l'«unité d une multiplicité»: le prédicat commun
a plusieurs choses est considéré par les Platoniciens comme une Idée
séparée. Aux yeux d Aristote cet argument postule des Idées également
pour les négations. Mais paradoxalement, la deuxiéme version de I’ argu-
ment indique que les prédicats négatifs se référent a une Idée positive, ce
qui semble annuler la critique aristotélicienne.

L. Introduction

Dans deux passages paralleles du livre A (ch. 9, 990 b 8-22) et du livre
M (ch. 4, 1079 a 4-19) de la Métaphysique, Aristote indique schématique-
ment une série d’arguments que les Platoniciens utilisent pour essayer de
prouver qu’il y a des Idées. Les indications elliptiques d’Aristote semblent
présupposer un autre texte dans lequel ces arguments sont présentés de
facon plus détaillée. Et en effet on considére habituellement que la double
version du passage de la Métaphysique renvoie 2 une ceuvre perdue du
jeune Aristote, que nous connaissons grice au commentaire de la Métaphy-
sique d’ Alexandre d’ Aphrodise. 11 s’agit du Peri Ideén (De Ideis)".

Dans le cadre d’un recueil d’études portant sur la «méontologie»
antique, il est peut-étre intéressant d’examiner le passage du De [deis qui
présente I’argument suivant lequel les Platoniciens sont amenés, contraire-
ment a leurs propres intentions, a postuler des Idées du non-étre, des choses
qui ne sont pas et des négations.

Nous essaierons d’étudier ce texte difficile et, a certains égards, embar-
rassant, et de montrer quels sont les enjeux philosophiques, aussi bien pour
les Platoniciens que pour Aristote, du probleme des Idées négatives.

! Edition critique du texte par D. Harflinger dans W. LEszL, Il «De Ideis» di
Aristotele e la teoria platonica dele Idee, Florence, 1975, pp. 22-39. L’édition
standard d’Alexandre est celle de Hayduck, Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis
Metaphysica commentaria, Berlin 1891 (CAG [). Une traduction anglaise du
commentaire du premier livre de la Métaphysique est parue dans la collection dirigée
par R. Sorabji, The Ancient Commentators on Aristotle: Alexander of Aphrodisias,
On Aristotle Metaphysics I, translated by W. E. Dooley, London, Duckworth, 1989.



354 CURZIO CHIESA

L argument qui est supposé impliquer des Idées de négations est 'argu-
ment de 1'«hen epi pollon» («<HEP»), formule qu’on traduit en francais, a la
suite de Robin, par «unité¢ d’une multiplicité», et que les commentateurs
anglo-saxons, apres Ross, Cherniss et Owen, appellent «one over many»,
«un au-dessus de plusieurs». «Un» «de» ou «sur» plusieurs? L’alternative
est intéressante dans la mesure ot elle concerne le contenu philosophique
de I'argument et la double version dont il est susceptible: la version «plato-
nicienne» — 1.e. celle qu’Aristote attribue aux Platoniciens —, suivant
laquelle 1'Idée est une réalité unique au-dessus d’une pluralité de choses
sensibles, ou bien la version aristotélicienne, suivant laquelle 1'universel
commun n’est pas au-dessus et séparé des choses particulieres dont il est
prédique et dont il dépend. On pourrait objecter que c’est la version plato-
nicienne qu’il faut privilégier, é¢tant donné qu’il s’agit d’un argument pour
la théorie des Idées. En réalité la situation est un peu plus compliquée et il
faut essayer de la clarifier par une discussion préalable du statut des argu-
ments du De Ideis.

«Suivant '«hen epi pollon» il y aura aussi des Idées de négations»
(Métr. 990 b 13-14). L’HEP est le deuxieme des cing arguments, ou types
d’arguments, auxquels Aristote fait allusion dans le passage de la Métaphy-
sique. Les deux derniers, a savoir I’argument des «relatifs» et [’argument
qui comporte le «Troisitme Homme», sont qualifiés par Aristote de «plus
rigoureux» (akribesteroi, 990 b 15, plus exacts, plus précis). Ce qui semble
présupposer que les trois arguments du premier groupe, celui des sciences,
celui de la pensée et notre HEP, sont moins rigoureux et moins exacts.
Aristote ne leur donne pas une qualification particuliere, et la manicre dont
Alexandre suggere de les caractériser, du point de vue du paradigmatisme,
n’est pas satisfaisante (cf. /n Met. 83.20 ss.). Essayons toutefois de cerner
de plus pres la nature des arguments du premier groupe afin de dégager une
regle pour la lecture du texte. Voicl trois remarques a ce propos:

I. La rigueur ou I’exactitude que les arguments possédent plus ou moins
doivent étre évalues par rapport a la maniere dont ces arguments essaient
de prouver 'existence des Idées platoniciennes: les deux arguments «akri-
besteroi» sont plus valables, pertinents et satisfaisants en perspective plato-
nicienne, en tant que preuves de la these des Idées. Certes, aucun des argu-
ments n’est vraiment convaincant aux yeux du Platonicien hérétique qu’est
Aristote, et tous les arguments obligent a postuler des Idées de choses pour
lesquelles les Platoniciens eux-mémes ne veulent pas qu’il y ait des Idées
(cf. Alex., In Met. 78.1 ss.). Mais, d’autre part, 1’évaluation des trois
premiers arguments, ceux qui sont moins rigoureux, dépend également de
ce qu’on pourrait appeler le «renversement aristotélicien» auquel ils sont
soumis, a savoir le fait que ces arguments, qui ne parviennent pas a démon-



IDEES DE NEGATIONS 355

trer la these des Idées se transforment en arguments pour la doctrine aristo-
t€licienne des «universaux». Du coup, les arguments moins rigoureux, pour
les Idées, deviennent d’assez bons arguments pour les «koina». D’une
certaine maniere, leur rigueur platonicienne est inversement proportionnelle
a leur pertinence aristotélicienne.

II. La double évaluation possible des premiers arguments a une consé-
quence directe sur la structure des arguments eux-mémes. On peut en effet
prévoir qu'un argument de type platonicien qui est destiné a étre renversé
en termes aristotéliciens se présente de la manicre suivante: tout d’abord,
des prémisses qui représentent une sorte de tronc commun, ¢’est-a-dire a la
fois platonicien et aristotélicien; ensuite une sorte d’embranchement ou de
bifurcation, avec notamment des prémisses «ad hoc» exclusivement platoni-
ciennes. Or, manifestement, les prémisses communes ne peuvent pas impli-
quer nécessairement une conclusion de type platonicien, car elles ne
seraient plus susceptibles du renversement aristotélicien. Corrélativement,
les prémisses typiquement platoniciennes doivent étre relativement indépen-
dantes des autres, ce qui a pour conséquence que I’argument dans son
ensemble n’est ni trés rigoureux ni contraignant.

[II. Tous les arguments entrainent des conséquences embarrassantes pour
les Platoniciens, qui sont forcés d’admetire des théses complémentaires
inacceptables ou absurdes. Or, dans la mesure ot Aristote utilise ces argu-
ments pour sa propre doctrine des universaux, il s’engage du méme coup a
éviter les conséquences facheuses qu’ils ont pour ses camarades soi-disant
orthodoxes. Autrement dit, le renversement aristotélicien des arguments n’a
de valeur qu’a la condition de permettre a Aristote d’échapper aux apories
qu’ils entrainent.

L’analyse de I’argument HEP va maintenant nous permettre de trouver
un fondement a ces conjectures.

2. L'argument HEP?

Le point de départ de I’argument, qui est en méme temps la premicre
prémisse, concerne la prédication, c’est-a-dire le fait que quelque chose (1)
est dit, affirmé, prédiqué de quelque chose; d’apres le texte, ce qui est
prédiqué est le «katégoroumenon» (80.10-11), et les choses dont il est
prédiqué sont des «particuliers», i.e. des choses particulieres (kath’ hekastay,

2 Cf. G. FINE, «The One Over Many», The Philosophical Review LXXXIX,
No. 2, April 1980, 197-240, «Aristotle and the More Accurate Arguments», M.
Schofield, M. Nussbaum (eds.), Language and Logos, Cambridge, 1982, pp.
155-177.



356 CURZIO CHIESA

(0.12). Comment caractériser ce «ti», comment spécifier la nature du
prédicat? Essayons de dégager les traits pertinents de ce prédicat a partir
exclusivement du texte (80.10-14). Schématiquement, la situation est la
suivante; appelons «P» ce qui est prédiqué des particuliers. «P» est caracté-
risé par les traits suivants:

l. tout d’abord P n’est pas prédigmé de lui-méme: il n'y a pas de «self-
prédication» de P, contrairement d’ailleurs a ce qui sera le cas dans 1’argu-
ment du Troisieme Homme (84.29);

2. ce qui est prédiqué n’est pas attribué a une seule chose particuliere; au
contraire, il doit étre prédiqué de tous (kata panton) les individus de la
méme espece ou du méme genre; c’est le trait de 'universalité;

3. P n’est pas le méme que les particuliers dont il est prédiqué; c’est le
trait de la «non-identité» de P et des particuliers;

4. P est prédiqué de la méme mamere de tous les particuliers dont 1l est
effectivement prédiqué; c’est la regle de ['usage «non-homonyme» du
prédicat, suivant laquelle, si ’on tient compte de ce que dit Aristote dans le
cadre de l'argument des relatifs, un prédicat non-homonyme désigne
toujours la «méme nature déterminée», le méme caractere (mian tina
phusin, 82.12-3);

5. P est para les particuliers, «a c6té», «en dehors», «a part»; c’est le trait
de la distinction;

6. P est séparé (kechorismenon) des particuliers;

7. P est éternel (aidion).

Apres avoir critiqué 'argument et montré qu’il comporte des Idées de
négations, Aristote, en le renversant a son profit, signale que cet argument
tend & montrer que ce qui est prédiqué en commun est autre (allo) que les
choses dont il est prédiqué (81.8-10). En perspective aristotélicienne, 1’ar-
gument qui est supposé démontrer 'existence des Idées devient un bon
argument pour des prédicats communs, dont il montre [’altérité par rapport
aux particuliers. Cette remarque d’Aristote nous permet de distinguer le
tronc commun et la branche proprement platonicienne. Nous pouvons ainsi
formuler I’hypotheése suivante: ce qui est prédiqué est «autre» que les parti-
culiers, telle est la thése aristotélicienne que ’argument platonicien établit
en filigrane. Du coup, rien n’empéche de considérer comme aristotéli-
ciennes les caractéristiques 1, 2, 3 et 4. En ce qui concerne la cinquieme,
on pourrait hésiter, dans la mesure ou Aristote utilise souvent la préposition
«para» pour décrire précisément la séparation entre |'Idée et les choses
sensibles. Mais, d’une part, la préposition «para» change de valeur en



IDEES DE NEGATIONS 357

fonction du contexte et des autres prépositions auxquelles elle est opposée
(p. ex. kata, epi, cf. An. Post. 1, 11); ici, elle s’oppose au terme plus
technique «kechorismenon», qui releve du lexique du «chdrismos»; de
"autre, surtout, Aristote a déja dit, a propos de 'argument précédent, que
les «koina», c’est-a-dire les prédicats communs, sont «para» les particuliers
(esti gar para ta kath’hekasta ta koina, 79, 18-9; c¢f. An. Post. 100 a 7).
Nous pouvons donc supposer qu’Aristote consideére ici que le prédicat
commun est «a cOté» des particuliers sans en étre séparé. Le De Ideis ne
permet pas de préciser la valeur de cette distinction, mais les autres textes
paralleles suggerent que la «séparation» indique une indépendance ontolo-
gique qui fait de 1'ldée une substance particuliére, un particulier hypostasié
et sui generis, alors que 'universel aristotélicien se trouve dans un rapport
de dépendance générique a I’égard des individus dont il est prédiqué”.

Dans cette perspective, les traits typiquement platoniciens de la liste ne
sont que les deux derniers, si on les prend dans 'ordre: I'ldée séparée et
éternelle; ils apparaissent des lors comme des picces rapportées, relevant de
ce qu’on a appelé les «litanies de 1'Idée».

C’est la raison pour laquelle I'argument HEP n’est pas rigoureux: la
conclusion, a savoir la these suivant laquelle il y a des Idées, dépend étroi-
tement d’un couple de prémisses ad hoc. Ce n’est qu’au moment ou on lui
attribue la séparation que P se transforme en Idée platonicienne.

Mais comment préciser le statut et la nature de P indépendamment de la
séparation qui hypostasie I'ldée? Les traits de la self-prédication, de 1'uni-
versalit¢ et de la non-homonymie suggerent que P est un prédicat, c’est-
a-dire un mot, une entité linguistique, tel que «homme» dans la proposition
«Socrate est homme». De ['autre co6té, les traits de la non-identité et de la
distinction (para) sont incompatibles avec cette interprétation linguistique et
suggerent plutdt de considérer P comme une chose ou une propriété
(nature, caracteére). En fait, P est les deux choses a la fois: c’est un prédicat
qui désigne une propriété. Aristote exploite souvent ’alternance des mots et
des choses et, en I’occurrence, une formule du genre «x est P» signifie que
le prédicat «P» est lié au sujet «x» pour dire qu’il est le cas que la
propriété «P» appartient ou est attribuée a la chose désignée par «x». Apres
tout, Socrate n’est pas le terme «homme» et, corrélativement, le nom
«Socrate» n’est pas un homme. Comme le dit Ockham, si le sujet se lie a
un prédicat c’est «non pro se sed pro re».

Ainsi, en perspective aristotélicienne, les traits linguistiques et les traits
ontologiques de P ne sont pas incompatibles. Mais la question se pose
immédiatement de savoir si ces deux types de caractéristiques sont compati-

3 Sur le probléme de la «séparation» on peut renvoyer aux articles de G. Fine,
de D. Morrisson et de G. Vlastos parus dans les Oxford Studies in Ancient
Philosophy (vol. 1I-V, 1984-1987).



358 CURZIO CHIESA

bles en perspective platonicienne: peut-on, en d’autres termes, considérer
I’Idée comme étant a la fois un prédicat et une propriété et, de surcroit, une
chose particuliere, séparée et éternelle? La réponse d’Aristote est négative:
P est essentiellement attributif, car il est a la fois un prédicat qui est dit
d’un sujet et une propriété qui appartient a un sujet. Et I'erreur fondamen-
tale de Platon consiste, comme le dit Aristote dans les Réfutations Sophisti-
ques a propos de ce qui provoque le Troisieme Homme, dans le fait de
considérer P comme un particulier indépendant (tode ti, ch. 22, 179 a 3-5).

3. La critique d’ Aristote

La these centrale de la critique d’Aristote consiste en ceci que I'HEP a
pour conséquence d’établir des Idées méme pour les négations et pour les
choses qui ne sont pas. Distinguons ces deux aspects, a savoir, d’une part,
les négations et, de 'autre, les choses qui ne sont pas, méme si ces deux
notions devront étre considérées comme €quivalentes.

Notons d’abord que par «négations», Aristote entend, dans ce para-
graphe, des prédicats négatifs, comme par exemple «non-homme», «non-
musicien», qu’on peut symboliser par «non-P». Aux yeux d’Aristote, 1’ar-
gument HEP implique des idées de négations dans la mesure ou les traits
qui caractérisent P s’appliquent également a non-P. En effet, non-P est
prédiqué de plusieurs choses (universalité), il n’est identique a aucune des
choses dont il est prédiqué (non-identité), il est attribué de la méme
maniere (non-homonymie) et il demeure toujours vrai (80.16-22). Suppo-
sons que ce dernier trait soit la version prédicative de I'éternité de 1'Id€e,
qui s’applique également a 1'universel aristotélicien, et faisons abstraction
de la question de savoir si Aristote admet, contrairement a ce qu’il présup-
pose pour P, une forme de self-prédication de non-P. Du coup, tous les
autres traits caractéristiques de P concernent non-P, a l'exception du trait
crucial qui est supposé définir le statut ontologique de la négation: «para»
ou «choris»? Peut-€tre Aristote considere-t-il que la conclusion n’a pas
besoin d’étre donnée explicitement puisqu’elle est évidente: tout ce qui est
vrai de P est vrai aussi de non-P; les Platoniciens ont séparé P et, par
conséquent, qu’ils le veuillent ou non, ils sont obligés de séparer non-P et
de créer des Idées de négations correspondant a des multiplicités négatives.

Mais une autre interprétation est possible: en oubliant de mentionner la
séparation, trait typique de I'Idée, Aristote décrit non-P avec des traits qui
s’appliquent également a ses propres «koina», et le renversement qu’il va
opérer de tout l’argument risque de se retourner contre lui-méme: en
somme, P non séparé, c’est 'universel aristotélicien; par suite, non-P non
séparé doit étre quelque chose comme un universel négatif. Encore une
fois, la critique aristotélicienne n’est pertinente que si 1’'une des deux condi-
tions suivantes se réalise: ou bien Aristote dispose des moyens conceptuels



IDEES DE NEGATIONS 359

pour éviter la conclusion aporétique a laquelle il condamne les Platoniciens,
ou bien, c’est une autre possibilité qu’il nous faut examiner, Aristote est
disposé a accepter des prédicats négatifs et, surtout, des propriétés néga-
tives. Pour trancher, il faut regarder de pres les raisons que donne Aristote
pour justifier sa propre critique.

A premieére vue, la position d’Aristote est inattaquable. Les Platoniciens
ne veulent pas qu’il y ait des Idées de négations. Or 1’argument qu’ils utili-
sent pour des Idées positives entraine cette conséquence inopportune; alors,
soit qu’ils changent d’argument, soit qu’ils fixent des restrictions spécifi-
ques pour les prédicats négatifs, ils doivent avouer que I'HEP n’est pas un
bon argument pour les Idées. Aristote a certainement raison de dire: si tel
est votre argument pour les Idées, alors vous devez admettre des Idées de
négations; par contraposition, si vous ne voulez pas d’Idées négatives, alors
vous devez renoncer a votre argument HEP.

Mais pour quelles raisons les Idées de négations sont-elles embarras-
santes, a tel point que les Platoniciens n’en veulent pas? La réponse d’Aris-
tote est la suivante: postuler des Idées de négations est «absurde» (atopon,
81.2), car il y aurait une Idée unique de choses qui sont «non-homogénes et
différant a tous les égards» (tdn anomogendn kai panté diapherontdn),
comme la ligne et ’homme, qui sont tous les deux non-cheval. Deuxieme-
ment, 1l y aurait une Idée unique de choses «indéterminées» (tdn aoriston)
et de choses «infinies» (apeirén). Enfin, il y aurait une seule Idée pour des
choses qui doivent étre dans un rapport de subordination, comme [’espece
et le genre, par exemple I’homme et I’animal qui sont non-bois.

Telle est 1’absurdité: elle concerne précisément le fait que d’éventuelles
Idées négatives deviennent, si 'on peut dire, des «fourre-tout» dans
lesquels s’entassent toutes sortes de choses sans aucune limite, sans ordre,
sans articulations. Or, si telle est I’absurdité, Aristote se place lui-méme
devant Ialternative suivante: ou bien il va rejeter les universaux négatifs en
général, ou bien, en s’attaquant aux causes de I'absurdité des Idées néga-
tives, il acceptera des universaux négatifs qui cependant ne regroupent pas
des choses non-homogenes, des choses qui n’appartiennent pas au méme
genre et qui ne sont pas définies, déterminées, ordonnées.

Le De Ideis ne permet pas de trancher; d’ou la nécessité d’avoir recours
au témoignage d’autres textes aristotéliciens, que nous ne pouvons pas
examiner ici dans le détail.

Mais nous pouvons, a partir du texte du De Ideis, essayer d’esquisser
les contours du schéme conceptuel dont Aristote aura besoin afin d’¢viter
les absurdités des Idées négatives. Aristote devra se doter d’'une sorte de
«mappemonde» du non-étre, d’une carte des choses qui ne sont pas, ayant
pour but d’organiser et d’ordonner ce qui n’est pas quelque chose. Dans le



360 CURZIO CHIESA

cadre d'une théorie articulée du non-étre*, il devra fixer ce qu’Aristote
suggere d’appeler, non pas des «catégories du non-Eétre», mais des «cas»
(ptoseis) du non-&tre (Mér. 1089 a 26-7), qui correspondent exactement aux
catégories de [’étre et qui en constituent le complément négatif. La théorie
des catégories fournira en effet a Aristote un principe de détermination
suivant lequel les négations deviennent les compléments des prédicats et
des propriétés positives. Chaque négation pourra des lors étre assignée a un
lieu déterminé dans les schémes catégoriaux, le «non-homme», par
exemple, €tant ainsi réservé exclusivement aux substances d’un certain
genre qui ne sont pas des hommes; le «non-blanc» aux qualités de couleurs
autres que le blanc, et ainsi de suite. Dans cette perspective, contrairement
a la doctrine des Platoniciens, il y aura une taxinomie des choses qui ne
sont pas, projection des schemes catégoriaux, dans laquelle chaque négation
est le complément déterminé du type de choses correspondantes, qui se
définit par rapport aux choses qui sont telles ou telles. Du coup, non-P
devient la classe des choses homogeénes, limitées et définies, qui ne sont
pas P mais qui relévent du méme genre que celles qui sont P.

Ce n’est pas tout. Aristote devra également envisager le probleme onto-
logique des propriétés négatives que les «cas du non-étre» semblent impli-
quer.

Le probléme est délicat et complexe, mais il est vraisemblable qu’Aris-
tote, en développant une classification des usages des verbes «€tre» et «ne
pas étre», se donne les moyens, d’une part, de parler des choses qui ne sont
pas telles ou telles sans conférer une existence quelconque a ce qu’elles ne
sont pas, et, d’autre part, dans le cas de la génération, d’éviter les
propriétés négatives en les considérant comme des propri€tés positives en
puissance. Ainsi, par exemple, la génération de [’homme s’effectue a partir
du non-homme, c’est-a-dire, telle est la solution d’Aristote, a partir de
I’homme en puissance (Mér. 1089 a 28-30).

Quoi qu’on pense de ces hypotheses, on s’apercoit que le probleme des
négations qui se pose dans le De Ideis est lié a pluieurs aspects du systéme
philosophique d’Aristote.

4. ldée du non-étre?

«Comment pourrait-il y avoir une Idée du non-étre (rou mé einai idea,
81.2). Tel est 1'autre aspect de I’absurdité que signale Aristote. La question
qui se pose est celle de savoir quelle est la signification de ce terme: «mé
einai». Et les réponses que 'on peut donner — et qui ont été¢ données — a
cette question dépendent d’un choix préalable de type méthodologique: ou

4 Cf. E. BERTI, «Quelques remarques sur la conception aristotélicienne du
non-étre», Revue de philosophie ancienne 1983, n°. 2, pp. 115-142.



IDEES DE NEGATIONS 361

bien on essaie de fixer la valeur de cette expression de maniére contex-
tuelle, ou bien on détermine le sens indépendamment du contexte. Cette
seconde option a été celle de Cherniss qui considére que «mé einai»
signifie «I’absolu non-étre, le contraire de 1'Idée d’existence»”. Mais le
contexte ne justifie pas une telle interprétation et les autres commentateurs,
de Berti® 2 Gail Fine (op. cit. pp. 206-7), suggerent que cette formule n’a
qu’une valeur épexégétique par rapport au terme de «négation». En 80.17,
il est question des Idées des «négations et des choses qui ne sont pas»; une
ligne plus loin, il est dit que la négation est prédiquée de «plusieurs choses
et de choses qui ne sont pas». Or les exemples qui sont supposés illustrer
les «mé onta» sont toujours des exemples du type «non-P» («non-homme»,
«non-musicien», «non-bois»), ce qui constitue un indice suffisant du fait
que, dans ce contexte, les «non-étants» ce sont les choses qui ne sont pas
«P» et dont on prédique en vérité «non-P». Autrement dit, «négation» serait
le nom qui désigne 1'ldée de non-P et les «mé onta» seraient, du point de
vue en quelque sorte extensionnel, les choses qui ne sont pas P.

Dans cette optique, I’'expression «mé einai» est une synthése des deux
termes précédents, ¢’est-a-dire «ne pas &tre P», désignant a la fois I'ldée de
ne pas étre P et les choses qu’elle regroupe et qui ne sont pas P. Il s’agirait
en définitive d’un terme collectif, d’une formule elliptique et d’un usage
incomplet du verbe «é&tre», qu’il faudrait compléter sous forme de «ne pas
étre P», avec la possibilité de donner a P les valeurs qui sont mentionnées
dans le paragraphe suivant, comme, par exemple, «cheval» et «bois».

Il n’est sans doute pas légitime de généraliser a partir d'une seule
occurrence d’une expression. Toutefois, le fait que, dans ce passage, «non-
étre», c’est manifestement «ne pas é&tre quelque chose» corrobore a
contrario la thése déja classique de Owen et de Kahn’, suivant laquelle
pour Platon et pour Aristote, «étre», c’est «étre quelque chose».

5. D’autres négations

Mais poursuivons I’examen du texte et abordons la deuxieme version de
I"argument en faveur des Idées.

> H. CHERNISS, Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy, Baltimore, 1944,
p. 263.

® E. BERrTI, La filosofia del primo Aristotele, Padova, 1962, p. 209; cf. W,
LESzZL, op. cit., p. 158,

7 Cf. 1a synthése de C. H. Kahn, dans «Retrospect on the Verb ‘to Be' and the
Concept of Being», S. KNUUTTILA, J. HINTIKKA (EDS), The Logic of Being, Dordrecht,
Reidel, 1986, pp. 1-28. Kahn renvoie (p. 25, n. 37) a plusieurs textes de G. E. L.
Owen qu’on trouve maintenant dans Logic, Science and Dialectic, Londres,
Duckworth, 1986, pp. 135-6, 181, 264-5.



362 CURZIO CHIESA

Rappelons tout d’abord qu’il s’agit de I’argument suivant lequel on
établit des Idées a partir des négations. Dans ce cas, comme le montrent les
exemples, «apophaseis» ne désigne pas les prédicats ou propriétés négatifs,
mais des propositions négatives du type «l’homme n’est pas blanc», «le
cheval n’est pas blanc». Or ces négations se font par référence a une seule
chose, en 'occurrence «le blanc», comme c’est le cas également pour les
affirmations correspondantes.

La critique lapidaire qu’Aristote formule a la suite de [’argument
consiste a dire que celui-ci produit des Idées non seulement des choses qui
sont affirmées, mais aussi des choses qui sont niées. Ce qui est tout a fait
curieux et problématique.

Cherniss a eu raison de s’étonner et de considérer que ce second argu-
ment est «spécialement surprenant» (op.cit, p. 261), car en définitive il
offre aux Platoniciens la solution dont ils ont besoin pour éviter les Idées
de négations, en leur permettant, dans le cas de 1’affirmation, mais aussi, et
surtout, dans le cas de la négation, de faire référence a un seul terme
positif. Schématiquement le second argument est le suivant: «x n’est pas P»
fait référence a P; «x est P» fait référence a P; en réitérant ’'HEP on
aboutit a poser I'ldée de P. Vraisemblablement, comme le suggere Leszl
(op. cit. p. 153 ss.), cette seconde version de I’'HEP a une valeur épistémo-
logique, et non seulement logique, car elle met 1’accent sur 1’exigence de
faire référence (anaphora, 81.15,17) a une chose une et positive. Mais il
n’en reste pas moins que, du point de vue logique, ce second argument a
pour conséquence perverse d’annuler la critique qu’Aristote a formulée a
I’encontre du premier.

En effet, la deuxieme version de I’'HEP, qui part des propositions néga-
tives, montre qu’il n’est plus nécessaire de postuler des Idées de négations,
puisqu’on peut traiter «non-P» comme «ce qui n’est pas P», les choses qui
sont non-blanches comme celles qui ne sont pas blanches. La référence
idéale dont on a besoin, aussi bien dans le cas des affirmations que dans
celui des négations, est une seule et unique Idée positive.

Du méme coup, la critique aristotélicienne du premier argument semble
étre contredite par le second. La critique du second, qui répete la premiere,
devient incompréhensible, et les objections d’Aristote semblent inconsis-
tantes.

Pour éviter une conclusion aussi négative, on peut avoir recours a
plusieurs expédients. Ainsi, premiere hypotheése, on pourrait supposer
qu’Aristote se réfere implicitement a une distinction qu’il fera dans les
Catégories, dans les Analytiques et dans le De Interpretatione entre les
propositions du type «a n’est pas P» et celles du type «a est non-P». On
sait en effet que nier un prédicat ce n’est pas la méme chose qu’affirmer un
prédicat négatif: Aristote dit en effet que la formule «Socrate est non-
blanc» est une affirmation et non une négation (An. Pr. 51 b 32).



IDEES DE NEGATIONS 363

Mais la distinction entre «a est non-P» et «a n’est pas P» concerne le
présupposé existentiel de la proposition affirmative, qui est annulé par la
négation®, ce qui a pour conséquence que la valeur de vérité des deux
propositions n’est pas la méme dans le cas ou I'individu n’existe pas: pour
Aristote en effet, si Socrate n’est plus vivant, «Socrate n’est pas blanc» est
vraie, alors que «Socrate est non-blanc» est fausse. Mais cette distinction
n’est pas pertinente pour le probléme qui nous occupe et qui concerne
précisément 1’éventualité d’Idées négatives. Aristote sait trés bien que «a
est non-P» implique «a n’est pas P», alors que 1’'inverse n’est pas vrai. Pour
la Platoniciens, d’aprés Aristote, dans le dernier cas, on peut et on doit
faire référence a une seule Idée positive et on ne voit pas pourquoi il ne
leur accorde pas la possibilité d’argumenter de la méme maniére dans le
premier cas, en faisant ainsi I’économie de toutes les Idées de non-P. Que
leurs arguments soient plus ou moins rigoureux, les Platoniciens ne peuvent
pas ne pas voir que si Socrate est non-blanc il n’est pas blanc.

Deuxieme hypotheése: en appliquant généreusement le principe de
charité — contrairement d’ailleurs a ce que fait d’habitude Aristote a ’égard
de son maitre —, on peut conjecturer une autre interprétation.

Aristote ne dit pas textuellement que cet argument implique des Idées
de négations; il dit qu’il produit des Idées «de choses qui sont niées» (ton
apophaskomendn) aussi bien que des choses qui sont affirmées (1on kata-
phaskomendn). Autrement dit, méme si les négations n’exigent la référence
qu’a une Idée positive, il n’en reste pas moins que les Platoniciens doivent
postuler des Idées pour les choses qui sont niées, par exemple pour toutes
les choses qui ne sont pas blanches. Les négations «a n’est pas P», «b n’est
pas P», etc., se référent certes au seul P; mais, par ailleurs, telle pourrait
étre la thése critique d’Aristote, il faut créer de surcroit une Idée pour tous
les non-P.

Or, si telle est la thése d’Aristote, on peut faire les deux remarques
suivantes. Premi¢érement, elle fait appel a d’autres aspects du systeme philo-
sophique des Platoniciens et elle n’est pas pertinente par rapport a I’argu-
ment comme tel. Deuxieémement, on peut quand méme trouver une certaine
justification de cette thése dans le texte platonicien qui développe une
théorie de la négation, a savoir le Sophiste. «Crainte de nous embrouiller
dans la multitude» de problémes qu’il pose, pour emprunter une formule de
ce dialogue (254 ¢ trad. Digs), indiquons seulement le point essentiel. Il
concerne la doctrine platonicienne des particules négatives «mé» et «ou»,

8 Cf. M. WEDIN, «Aristotle on the Existential Import of Singular Sentences»,
Phronesis 23 (1978), pp. 179-196; R. M. DaNcCY, «Aristotle and Existence», Synthese
54 (1983), pp. 409-442; W. Cavini, «La negazione di frase nella logica greca»,
W.CAVINI et al, Studi su papiri greci di logica e medicina, Florence, 1985,
pp. 9-126, notamment pp. 36-41.



364 CURZIO CHIESA

«non», «ne ... pas» (Soph. 257 b ss.)’: Platon les considére comme des
opérateurs, non pas de contrariété, mais d’altérité ou de différence. Non-P,
loin d’étre et de désigner le contraire de P, est ce qui est différent de P, ce
qui est autre que P. Ainsi, le «non-grand» n’est pas le petit plutdt que
I’égal, mais ce qui n’est pas grand, ce qui est différent ou autre par rapport
au grand; de méme, ce qui est non-blanc n’est pas le noir plutét que le gris
ou le violet: la particule négative signifie «quelque chose de différent des
choses que désignent les noms qui les suivent».

Mais, d’autre part, toutes les choses qui sont différentes par rapport a
une «nature déterminée», par exemple toutes les choses qui ne sont pas
blanches, qui sont différentes par rapport a la nature du blanc, sont assi-
gnées par Platon a un lieu idéal, en ce sens que Platon considére que toutes
ces choses constituent une partie de la Forme ou de I’'ldée de 1’Autre, du
Différent. Toutes les choses qui sont non-P constituent ainsi une portion du
genre des choses différentes, a savoir la portion des choses différentes qui
s¢ rapportent a la nature, ou a la Forme, du P. Mises a part les difficultés
intrinseques de cette hypothese, on s’aper¢oit que la solution platonicicnne
du probléme de la négation a pour conséquence de créer, sinon des Idées
de choses négatives, du moins des portions de choses différentes qui appar-
tiennent au genre des choses autres. S’il n’y a pas une Idée du non-blanc, il
y a cependant une partie d’une Idée, celle de 1I’Autre, qui réunit toutes les
choses non-blanches. De ce point de vue, et de ce point de vue seulement,
la remarque critique d’Aristote peut étre justifiée: pour expliquer et fonder
les négations, Platon lui-méme, dans le Sophiste, avait déja créé une Idée
du Non-étre comme Différent ou Autre dans laquelle se retrouvent péle-
méle, a titre de parties, toutes les choses différentes.

Aux yeux d’Aristote, cette solution ne peut que présenter tous les
inconvénients qu’il a signalés dans la critique du premier argument. Une
critique a laquelle les Platoniciens ne peuvent échapper qu’a une seule
condition: celle qui consiste a développer une théorie des catégories, une
doctrine des universaux et une science articulée des choses qui sont en tant
qu’elles sont ou ne sont pas telles ou telles. D’ou 1’on voit, pour conclure,
qu’Aristote a certainement une opinion juste a propos de la Théorie des
[dées des sectateurs de Platon, Platon inutile et incertain; mais une opinion
qui, en 'occurrence, n’est pas accompagnée de la bonne raison.

9 Cf. D. Bostock, «Plato on ‘Is Not’», Oxford Studies in Ancient Philosophy 11
(1984), pp. 89-119; L. BROWN, «Being in the Sophist: A Syntactical Enquiry», ibid.
IV (1986), pp. 49-70.



	Idées de négations

