
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 3: Le problème du non-être dans la philosophie antique

Artikel: Vide et non-êntre chez Leucippe et Démocrite

Autor: Voelke, André-Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 341-352

VIDE ET NON-ETRE CHEZ LEUCIPPE
ET DÉMOCRITE*

André-Jean Voelke

Résumé

Chez les philosophes de l'école d'Abdère l'opposition entre le plein et
le vide est en même temps une opposition entre l'être et le non-être. Or,
disent-ils, le vide existe, d'où il résulte que le non-être existe. Cette thèse

s'exprime en particulier dans la formule de Démocrite: «le quelque chose
(den) n'est pas plus que le rien (mëden)». Je chercherai à montrer cpie
cette formule confère au «rien» une réalité équivalente à celle de l'être, ce
qui permet d'attribuer une fonction causale au vide, f envisagerai pour
terminer divers aspects de cette fonction.

Le 6 juin 1984 Henri Joly présenta devant la Faculté des lettres de

l'Université de Genève une leçon inaugurale au titre insolite: «Démocrite et

son idole» Restituant les significations multiples de l'eidôlon démocritéen,

il montra qu'elles débordent largement celle du «simulacre» à laquelle
la tradition tend à les réduire. Ce déchiffrage original et perspicace m'a
convaincu que l'Abdéritain réserve encore maintes découvertes et surprises
à ceux qui l'étudieront de près. Il m'a incité à tenter l'exploration d'un
autre aspect, à la fois étrange et fondamental, de sa pensée.

Selon la Métaphysique d'Aristote (A 4, 985 b 8 67 A 6), Leucippe et

Démocrite soutenaient que «l'être n'est pas plus que le non-être»-, et

* Avertissement: En règle générale les fragments et témoignages sont cités
d'après les Fragmente der Vorsokratiker de H. Diels. 6e éd. par W. Kranz. Berlin.
1951-1952 (=DK). Le numéro 67 renvoie à Leucippe et le 68 à Démocrite. Mais je
ne cherche pas à distinguer l'apport propre de chacun. Quelques textes omis par DK
sont tirés des Democritea de Salomon Luria, Leningrad. 1970. Les commentateurs
d'Aristote sont cités d'après l'édition de l'Académie de Berlin.

Cette leçon reprenait certains éléments présentés dans «Sur quelques
significations ontologiques et épistémologiques de l'eidôlon démocritéen»,
Proceedings of the 1st International Congress on Democritus (Xanthi, 6-9 oct. 1983),
Xanthi, 1984, pp. 247-265.

La phrase se poursuit par les mots on oùôè tò kévov toû awuccroc;, qui ne
donneili pas un sens satisfaisant. La meilleure correction me semble celle de
Schwegler, suivi par Ross, öti oùôè toû kévou tò aüfta: «parce que le corps non



342 ANDRÉ-JEAN VOELKE

Simplicius reprend la formule en y ajoutant: «le non-être n'est pas moins

que l'être» (in Phys. p. 28,14 67 A 8).

Depuis Aristote on a bien souvent opposé cette affirmation de l'existence

du non-être à la négation parménidienne: «Jamais on ne forcera à être

les choses qui ne sont pas» (28 B 7,1). Mais on a aussi bien souvent fait
ressortir que cette inversion des thèses concernant le non-être s'inscrit dans

une problématique d'origine éléate. C'est ce qu'Aristote se propose de

montrer dans son traité De la génération et de la corruption (A 8 67

A 7). Il rappelle en ces termes quelques propositions fondamentales des

Eléates: «Quelques-uns des anciens philosophes étaient d'avis que l'être est

nécessairement un et immobile. En effet (selon eux) le vide n'existe pas, or
il ne peut y avoir de mouvement s'il n'y a pas de vide possédant une
existence séparée, et pas non plus de multiplicité s'il n'y a rien qui opère la

séparation» (325 a 3-6). Puis il nous apprend que Leucippe admet la

génération, la destruction, le mouvement et la multiplicité des êtres pour
s'accorder avec l'expérience sensible, mais que d'autre part il fait des concessions

majeures aux partisans de l'unité de l'être: reconnaissant qu'il ne peut

y avoir «mouvement sans vide», Leucippe «dit que le vide est non-être, et

que rien de ce qui est n'est non-être. En effet l'être au sens strict est un
être complètement plein. Toutefois un tel être n'est pas un, c'est une
multiplicité infinie d'êtres invisibles en raison de la petitesse de leur masse. Ils

se meuvent dans le vide - car le vide existe - et lorsqu'ils se réunissent ils

produisent la génération, lorsqu'ils se dissocient la destruction» (325 a 27-

32).

Je n'approfondirai pas le problème souvent étudié des rapports entre les

Eléates et les Abdéritains, et je me bornerai à rappeler un passage fort
connu de Mélissos: «Rien non plus n'est vide; car le vide n'est rien; donc

ce qui n'est rien ne saurait être» (30 B 7, § 7). Entre la thèse qu'Aristote
prête à Leucippe: «le vide est non-être», et celle de Mélissos: «le vide n'est

rien», l'identité paraît complète, si du moins l'on assimile le mê on au

mêden, comme le faisait déjà Parmenide (cf. 29 B 8, 7-10). Mais la proposition

de Mélissos «ce qui n'est rien ne saurait être» ne figure pas chez

Leucippe. Au contraire il soutient, selon notre texte, que «le vide existe»,

ce qui signifie pour lui que le non-être existe.

L'argumentation exposée par Aristote est difficile à suivre, et l'on peut
même se demander si elle ne comporte pas une contradiction, du fait

qu'elle pose tout d'abord que le vide est non-être, puis qu'il existe. Les

éditeurs mettent le second énoncé entre parenthèses, comme s'il s'agissait
d'une remarque d'importance secondaire. Mais cet artifice n'enlève rien à

la difficulté logique. Pour déterminer si la contradiction est apparente ou

plus (n'est pas plus) que le vide». Ce sens concorde avec celui du commentaire

d'Asclépius (in Métaph.. p. 33.10 fr. 177 Luria).



VIDE ET NON-ETRE CHEZ LEUCIPPE ET DEMOCRITE 343

réelle, il faudrait être en mesure de préciser si la substitution de l'infinitif
einai au participe on correspond à un changement de sens du verbe, que
j'ai traduit tout d'abord par être puis par exister. Mais le texte ne permet
pas à mon avis de donner une réponse claire à cette question3.

Entre le premier et le second énoncé l'argumentation introduit la notion
de kuriôs on, «être au sens strict» C'est parce que l'être au sens strict est

«complètement plein» que le vide est qualifié de non-être. La plénitude
absolue était déjà un caractère de l'être parménidien: «Tout entier il est

rempli d'être» (28 B 8, 24). Mais l'Eléate déclarait d'autre part: «Ce qui est

n'est point tel qu'il puisse avoir ici plus d'être et ailleurs moins» (ibid. 41-
48). Par là il excluait le principe même d'une distinction entre un être au

sens strict et un être entendu en un sens plus faible. Or dans l'argumentation

qu'Aristote prête à Leucippe l'assimilation du kuriôs on au plein
implique que le vide n'est pas un kuriôs on. S'il existe, comme le dit le

texte, ce ne serait pourtant qu'un être dérivé ou un moindre être.

Le recours à la notion aristotélicienne d'être au sens strict conduit-il à

une interprétation correcte de la pensée de Leucippe? Plusieurs interprètes
semblent l'admettre. C'est ainsi que H. H. Joachim commente le passage en
disant que Leucippe ne voyait aucune difficulté à postuler le vide, «pourvu
qu'il ne fût pas regardé comme réel au sens propre, c'est-à-dire dans le
même sens que le corps»5. A. Graeser paraît être d'un autre avis, puisqu'il
estime que les atomistes ont difficilement pu soutenir l'existence du vide
«sans un certain malaise»6. Mais il ne met pas en doute le bien-fondé du

témoignage d'Aristote, qui exprime clairement, selon lui, leurs réserves à

l'égard de cette affirmation. De son côté M. Migliori explique ce témoignage

en déclarant: «Le vide existe, pour les atomistes, même s'il n'est pas
réel comme l'être, mais est une privation»7. Cette explication s'inspire
manifestement d'un passage de la Physique où Aristote, dans sa réfutation
des philosophes qui admettent l'existence d'un vide séparé, affirme que «le
vide semble être un certain non-être et une privation» (IV 8, 215 a 11).

Ces commentateurs attribuent aux atomistes eux-mêmes l'interprétation
de leur théorie proposée par Aristote. Or un texte de Démocrite m'incline à

3 Pour Jonathan Barnes, il est plausible que les atomistes fassent une distinction
semblable à celle de Frege entre Esgibtexistenz et Wirklichkeit (The Presocratie
Philosophers 2, London, Routledge & Kegan Paul, 1979, pp. 101-102).

4 M. Enrico Berti m'a fait remarquer qu'Aristote utilise parfois kuriôs pour
désigner le sens dominant dans l'usage courant et que ce pourrait être le cas ici.

5
Aristotle, On Coming-to-be and Passing-away, A Revised Text by

Harold H. Joachim. Oxford. Clarendon. 1922, p. 162.
6 Andreas Graeser, «Demokrit und die skeptische Formel», Hermes 98 (1970).

pp. 300-317 (p. 302).
7

Aristotele, La generazione e la comizio,te, trad. di Maurizio Migliori,
Napoli, Loffredo, 1976, p. 200, n. 20.



344 ANDRÉ-JEAN VOELKE

mettre cette interprétation en doute. C'est le fameux fragment B 125: «Par

convention (nomai) la couleur, par convention le doux, par convention
l'amer; mais en réalité (eteêi) les atomes et le vide.»8

On peut tenter de préciser le sens de cette opposition en remontant à

l'usage homérique des adjectifs eteos et etumos Ces termes désignent les

faits tels qu'ils se produisent effectivement et sont fréquemment employés
dans des contextes où se pose la question de la conformité entre ces faits et

les paroles tenues à leur propos. C'est par exemple lc cas dans l'Odyssée
23, 36, où Pénélope s'écrie: «Si tu ne te trompes pas, si vraiment (ei
eteon) il (Ulysse) est arrivé à la maison, comme tu le dis (...)». Quant au

terme nomos, il est difficile de déterminer sa valeur dans notre fragment.
Certes Démocrite marque le caractère relatif des qualités sensibles en les

rangeant dans le domaine du nomos. Mais peut-être va-t-il plus loin et assi-

mile-t-il ces qualités, comme le suggère Henri Joly, à des «conventions de

langage»10. En tout cas il établit une forte opposition entre ce que nous

percevons ou disons de la réalité et ce qu'elle est effectivement, et il ne fait
aucun doute que la réalité des atomes et celle du vide, placées sur le même

plan, constituent de pair le second terme de l'opposition, sans que l'une
bénéficie d'un privilège ontologique sur l'autre.

Revenons maintenant sur la fameuse affirmation figurant dans les

témoignages d'Aristote et de Simplicius: «L'être n'est pas plus que le non-
être». En suivant l'exemple donne par Jean-Paul Dumont, je vais m'efforcer
de prendre cette affirmation au pied de la lettre11. Pour cela je remonterai à

la lexis de Démocrite telle que Plutarque la trouve chez l'épicurien Colotès:

«Le den n'est pas plus que le mêden (uf| uccÀÂov tô ôèv rj tò uqôèv
Etvcn)». Selon Plutarque Démocrite appelle den le corps et mêden le vide

(Adv. Col. 1108 f 68 B 156). Trois témoignages confirment cette

interprétation. Galien déclare que le terme den s'applique aux atomes (de Elem.

I 2 68 A 49). D'après Aristote, cité par Simplicius (in De caelo, p. 295,

5), Démocrite donne au lieu les noms de vide, de ouden et d'infini, et à

chaque être celui de den, de compact et d'étant (68 A 37). Enfin Philopon

pose l'équivalence entre den et le plein d'une part, mêden et le vide de

l'autre (in Phys., p. 110, 7 fr. 188 Luria).

8 Cité d'après Galien, Med. emp. fr. 1259, qui ne nécessite pas de correction,
contrairement aux parallèles des fr. 68 B 9 et 117.

9 Cf. Tilman Krischf.r, «"Etuuoç und 'AAnOnc», Philologus 109 (1965),

pp. 161-174 (p. 166).
10 H. Jolv, art. cit.. p. 263. DK traduit: «Der gebrauchlichen Redeweise nach

in Wahreit aber (...)».
" Jean-Paul Dumont, «Les Abdéritains et le non-être», BSPh IT, 2 (1983),

pp. 37-76 (p. 39).



VIDE ET NON-ETRE CHEZ LEUCIPPE ET DEMOCRITE 345

Le terme den résulte d'un jeu étymologique consistant à décomposer les

négations mêden et ouden en un préfixe négatif mê (respectivement ou) et

un pronom den, alors qu'elles sont formées de mède (respectivement oude)
et hen un). A côté de ses occurrences dans les fragments de Démocrite,
den figure dans un vers isolé d'Alcée: Kai k' oùôèv ek ôevoç; yévoito (320
LP). Ce vers est cité par Y Etymologicum Magnum (639, 34 Gaisf.) d'après
Zénobe12, pour illustrer l'emploi du neutre den, et ailleurs le même recueil
donne le masculin deis comme équivalent du pronom indéfini tis,
«quelqu'un» (s. v. eÏÇ, p. 305, 1). Selon cette indication le vers d'Alcée signifierait:

«Et rien pourrait naître de quelque chose». En l'absence de tout
contexte il est bien difficile de saisir la pensée du poète. A. C. Moorhouse
estime probable que le fragment signifie: «Quelque chose peut conduire à

rien», c'est-à-dire: «Il se peut que l'on travaille pour rien»1 Selon cette

interprétation nous aurions affaire à une sentence concernant la vie
pratique Mais on a parfois voulu retrouver dans ce passage une expression
de la proposition philosophique «rien ne naît de rien» en supposant que den

signifie ici «rien»15. Avec A. C. Moorhouse je pense qu'il n'y a pas de

raison suffisante de contester le sens donné par YEtymologicum. Mais il ne

me paraît pas exclu que le vers ait une portée cosmologique. Cette hypothèse

a été défendue en particulier par S. Luria et M. Treu, qui citent un

témoignage affirmant qu'Alcée mentionnait Thaïes dans ses chants16. La
présence d'une cosmologie chez un autre auteur lyrique de la même période
(vers 600 av. J.-C), le poète spartiate Alcman (fr. 81 Calame), montre
qu'une telle hypothèse est plausible. Elle permet de jeter un pont entre

l'usage poétique du terme den chez Alcée et son usage philosophique chez

Démocrite.

Ce terme reparaît beaucoup plus tard, au IIe siècle ap. J.-C, dans un

contexte cosmologique. Il figure en effet sous la forme then dans la traduction

de la Genèse de Théodotion. Pour caractériser l'état initial de la terre,
cette version rend l'hébreu tohu-wa-bohu (1, 2) en disant: f\ ôè yfj qv 8èv

12 Même texte dans l'Etym. Genuinum AB, p. 40 Calame. Cf. aussi Schol. Marc,
in Dionys. Thrac. 12 (p. 38 L 5 ss. Hilg.).

13 A. C. Moorhouse, «Aév in Classical Greek», CQ. NS 12 (1962), pp. 235-238.
14 M. Claude Calame suggère que cette sentence pourrait être un proverbe

rappelant par sa formulation paradoxale le mot d'Hésiode «la moitié est plus que le
tout» (Travaux 40).

LSJ donne pour Alcée le sens de rien et pour Democrito celui de quelque
chose. Certains traducteurs d'Alcée suivent LSJ. en particulier S. Reinach et
A. Puech (Paris, 1937) et C. Gallavotti (Napoli. 19572).

16 Salomo Luria, «Annotationes Alcaicae», La Parola del Passato 2, (1947),
PP. 79-87 (p. 80), Max Treu, Alkaios, München, Heimeran, 1952, pp. 76. 118 et
n. 56. Pour le premier den signifie quelque chose, pour le second rien. Tous deux
signalent le fr. 448 LP Thaïes A 1 la DK).



346 ANDRÉ-JEAN VOELKE

Kat OÙ0ÉV C'est Philopon qui nous transmet le passage18, et cette indication

n'est pas sans importance, car on lui doit aussi l'un des témoignages
attestant l'emploi de den chez Démocrite. Il y ajoute le commentaire
suivant: «Dans la mesure où existait tout d'abord en puissance ce que la

terre posséda par la suite en acte, elle était then, c'est-à-dire qu'elle était ti
quelque chose); mais dans la mesure où cela n'avait pas encore atteint

l'acte, elle n'était rien (outhen).» Ainsi Philopon admet l'équivalence den

quelque chose. En outre il donne une interprétation philosophique de

l'opposition thenlouthen en se fondant sur l'une des significations aristotéliciennes

du non-être, le non-être comme puissance.

Dans les seules occurrences où le couple denlouden (mêden) est accompagné

d'un contexte il s'inscrit donc dans une perspective ontologique ou

physique et son champ d'application est beaucoup plus limité que celui du

couple tilouti (métti), qui, si l'on suit YEtymologicum Magnum, devrait être

son équivalent (305, 1 et 639, 17).

D'autre part dans le couple tilouti le terme négatif outi se comprend à

partir de l'affirmatif ti, qui est l'un des termes les plus courants de la

langue grecque. Dans le couple denlouden (mêden) en revanche c'est le

terme négatif ouden qui permet de comprendre l'affirmatif den. Ce dernier
est tellement rare qu'il n'a de sens que par son opposition avec le négatif et

ne peut se rencontrer, semble-t-il, en dehors de cette opposition. C'est en

supprimant la négation contenue dans mêden et ouden que nous obtenons

l'affirmation «quelque chose» exprimée par den. C'est ce qui se passerait si

nous imaginions de tirer de néant un terme ant signifiant «quelque
chose»1. Ce dernier n'aurait de sens que mis en rapport avec le terme

négatif.

J'en viens donc à poser l'hypothèse suivante. Si Démocrite ne se borne

pas à parler de l'on et du mê on, de l'étant et du non-étant, mais recourt au

couple denlmêden. ce n'est pas simplement en raison de son goût bien

connu pour des vocables rares ou archaïques, dont la langue philosophique
ne fait généralement pas usage. Sa formulation, qui équivaut à poser l'être

en abolissant la négation enveloppée dans le terme exprimant le non-être,

17 II semble que Théodotion cherche à rendre en grec l'allitération de la formule
hébraïque, comme le fait la Bible de Jérusalem (Paris, Ed. du Cerf, 1956), qui
traduit «Or la terre était vague et vide».

18 Philopon, De opif. mundi, ed. Reichardt, Leipzig, 1897. pp. 59, 12 et 68, 16

(commentaire).
19 G. S. Kirk et J. E. Raven traduisent: «Hing/Nothing» (The Presocratic

Philosophers, Cambridge, Cambridge Univ. Press, 1957, p. 407). Cf. aussi la

formule de Kurt von Fritz: «Ichts/Nichts», et sa remarque que la désignation de

l'étant est obtenue par la privation de la négation (Philosophie und sprachlicher
Ausdruck bei Demokrit, Plato und Aristoteles, Darmstadt, WBG, 1963 (lre éd. 1938),

p. 18).



VIDE ET NON-ETRE CHEZ LEUCIPPE ET DÉMOCRITE 347

suggère qu'il n'est pas possible d'atteindre l'être indépendamment du non-
être. Elle confère donc au non-être une présence aussi forte que celle de

l'être, et dépouille ce dernier de toute priorité par rapport à son opposé.

Cet effet est particulièrement marqué lorsque les deux termes sont liés

par la locution mê mal Ion, comme c'est le cas dans la proposition «le den
n'est pas plus que le mêden». Lorsque nous établissons un rapport entre
deux termes en disant «A n'est pas plus que B», la signification de

l'énoncé varie selon le contexte et selon nos intentions20. Si B est dépourvu
de réalité, la proposition signifie normalement que A n'en a pas non plus.
Mais la formule de Démocrite veut dire tout autre chose, et cela d'une
manière paradoxale, car dans ce cas B est non-A, le non-être: elle attribue
au non-être une réalité équivalente à celle de l'être. Dans une étude sur le

fragment B 156 de Démocrite, W. I. Matson rejette cette interprétation -
qu'il juge tout à fait antidémocritéenne - et voit dans ce texte une boutade
visant l'être des Eléates: en disant que cet être n'a pas plus de réalité que le

non-être, Démocrite voudrait dire qu'il n'est rien21. Mais plusieurs textes
anciens infirment cette exégèse. Aux passages d'Aristote et de Simplicius
cités au début de cette étude s'ajoute le témoignage de Plutarque qui, après
avoir cité la formule de Démocrite, l'explique en disant: celui-ci nomme le

corps den, le vide mêden, «dans l'idée que ce dernier aussi a une nature et

une existence (hupostasin) propres». La terminologie de Plutarque n'est
sans doute pas celle de Démocrite, mais son commentaire fait ressortir sans

équivoque l'intention présidant à l'emploi de la formule mê mallon dans ce

contexte ontologique: élever la réalité du non-être au même niveau que
celle de l'être.

Le commentaire de Plutarque apporte encore une autre indication
importante: den et mêden en position d'attribut servent à dénommer
respectivement sòma et kenon. La même construction revient fréquemment dans
les exposés doxographiques. Selon Aristote (67 A 6). Simplicius (68 A 38),
Hippolyte (68 A 40), les atomistes disent que le plein est être, le vide non-
être. Il est rare que l'on trouve la construction inverse, qui place l'être et le
non-être en position de sujet par rapport au plein et au vide (Hermias, Irris.
13 68 A 44).

En résumé, il semble que Leucippe et Démocrite partent de l'opposition
entre le plein - c'est-à-dire le corps ou les atomes - et le vide, considérés
tous deux comme existant véritablement. Le premier de ces principes reçoit
le nom d'être, et le second celui de non-être. Ainsi la réalité tout d'abord
reconnue au vide est transférée au non-être.

cit.
21

20 Sur les différents emplois de ou mallon chez Démocrite, cf. A. Graeser, art.

W. I. Matson, «Democritus, Fragment 156». CQ. NS 13 (1963). pp. 26-29.



348 ANDRÉ-JEAN VOELKE

Nous manquons malheureusement de fragments textuels permettant de

caractériser suffisamment la réalité du vide selon ces philosophes, et les

témoignages postérieurs auxquels nous pouvons recourir produisent des

distorsions dont la gravité est difficile à évaluer.

Plusieurs de ces témoignages supposent l'équivalence ontologique du

plein et du vide, et les qualifient conjointement d'éléments (stoicheion)22,

principe (arche)23, cause (ailla). Nous ne nous arrêterons pas aux deux

premiers termes, sinon pour une remarque sur l'emploi, de stoicheion:

lorsque ce vocable s'applique simultanément au plein et au vide, c'est un

banal équivalent d'arche (cf. Aétius I 3, 15 67 A 12) et il a perdu le sens

de «lettre», auquel il pourrait renvoyer lorsqu'il désigne d'une façon précise
les atomes24.

L'attribution d'une fonction causale à ces deux principes nous retiendra

plus longuement. Chez Aristote et Simplicius elle suit immédiatement
l'énoncé de la formule «l'être n'est pas plus que le non-être». Cette proximité

peut suggérer que, s'ils sont causes, l'un ne l'est pas plus que l'autre.
C'est bien le sens du commentaire d'Asclépius affirmant que pour Démocrite

le non-être n'est «pas moins cause que l'être» (in Métaph. p. 33, 9

fr. 177 Luria)25 et d'une proposition de Simplicius: «Ils sont tous

deux semblablement causes pour les choses engendrées» (in Phys. 28, 12

67 A 8).

Mais au livre A 4 de la Métaphysique (985 b 9 67 A 6) Aristote
n'admet pas, semble-t-il, un parallélisme complet sur le plan de la causalité.

Il commence par déclarer que pour Leucippe et Démocrite le plein et lc

vide sont causes «en tant que matière», puis il continue: ces philosophes
«prétendent que les différences sont causes des autres choses. Or celles-ci,

disent-ils, sont au nombre de trois, la figure, l'ordre et la position». Les

différences alléguées maintenant comme causes ne sont pas à la fois celles

du non-être et celles de l'être, mais uniquement celles de l'être, comme le

dit la phrase suivante, où Aristote reprend la terminologie même des

atomistes:"6 «En effet l'être, selon eux, diffère seulement par le rhusmos

(forme mobile), la diathigè (ordre contigu) et la tropë (action de se tourner

vers)». Un passage du livre H (2, 1042 b 9-15, omis chez DK) éclaire cette

22 67 A 1 (Diog. Laërce), A 6 (Aristote), A 10 (Hippolyte), 68 A 40

(Hippolyte).
23 68 A 1, p. 84, 10 (Diog. Laërce), A 38 (Simplicius), A 44 (Hermias).
24 Cf. K. von Fritz, op. cit., pp. 24-25.
25 Je suis le texte de Luria. un. eTvcü err' eÀarrov toû ôvtoç aura. Le sujet est

tò unöajifri utioauwç ôv, le néant pur, dont Asclépius emprunte la notion à Platon

(Rép. V, 477 a) et qu'il identifie au non-être de Démocrite.

H. Joly analyse cette terminologie avec finesse (art. cit., pp. 251 ss.).



VIDE ET NON-ETRE CHEZ LEUCIPPE ET DEMOCRITE 349

interprétation en rattachant ces trois différences à la réalité corporelle en
acte, c'est-à-dire à la forme, et non à la matière, laquelle est «toujours une
et la même». Lorsqu'il recourt à sa théorie de la causalité pour interpréter
la pensée de Leucippe et de Démocrite, Aristote introduit donc une
dissymétrie entre le plein et le vide: tous deux sont cause matérielle, mais seul
le plein ou l'être, sous les espèces de corpuscules indivisibles, présente des

différences formelles.
On peut inférer de ces deux passages de la Métaphysique l'idée, non

explicitement formulée, que pour Aristote le vide est quelque chose de
totalement indifférencié. S'il peut être appelé cause, ce serait parce que dans la

perspective aristotélicienne une condition nécessaire fait souvent figure de

cause matérielle Or le vide est la condition nécessaire de la séparation
des atomes et de leur mouvement.

Mais, lorsqu'il critique l'hypothèse d'un «vide séparé», Aristote note

que le vide «semble être la cause du mouvement local», à tort selon lui
(Phys. IV 8, 214 b 16). Cette hypothèse conduirait donc à prêter au vide
une causalité efficiente. Les textes autorisent-ils cette attribution? - Avec
J.-P. Dumont28 je réponds par l'affirmative, à condition que la causalité
«efficiente» soit prise dans un sens large et dégagée du contexte aristotélicien.

Sans reprendre ici tous les éléments de la longue démonstration de

J.-P. Dumont, je m'arrêterai à un point central, l'emploi de la préposition
dia pour caractériser la fonction du vide dans les diverses formes de

changement. On relève chez Aristote deux occurrences de la formule dia tou
kenou (génitif) et deux de la formule dia to kenon (accusatif). Construit
avec l'accusatif dia ne peut avoir chez Aristote qu'un sens causal. Suivie
du génitif cette préposition a tout d'abord un sens spatial ou temporel et

indique la traversée d'un intervalle. Mais elle peut aussi prendre une valeur
instrumentale qui se rapproche beaucoup de la valeur causale conférée par
la construction avec l'accusatif, et il arrive que les deux cas soient

employés de façon à peu près indifférente29.

Dans la Physique (VIII 9, 265 b 20 ss., cf. 68 A 58), Aristote
mentionne certaines théories qui ont fait du transport selon le lieu le

premier des mouvements et il rappelle à quelles causes elles recourent pour
expliquer ce mouvement: selon Empedocle il s'agit de l'amour et de la
haine, selon Anaxagore de l'intelligence. Il passe ensuite à «tous ceux qui
n'allèguent aucune cause telle (que celles-ci), mais disent qu'il y a mouvement

par le vide (dia to kenon)». Il y voit aussi des défenseurs de la prio-

27 Cf. p. ex. Aristote, Phys. II 9, 200 a 6.

J.-P. Dumont, art. cit., pp. 43 ss.

Sur le sens causal de dia chez Aristote, cf. H. Bonitz, Index Aristotelicus,
177 a 38 ss.



350 ANDRÉ-JEAN VOELKE

rite du mouvement local, «car le mouvement par le vide (dia to kenon) est
aussi un transport comme en un lieu». Non seulement la construction
répétée avec l'accusatif, mais aussi le contexte obligent à donner une valeur
causale à la formule «par le vide». Si le vide est opposé aux causes
alléguées par Empedocle et Anaxagore. c'est qu'aux yeux de ceux qui admettent

son existence il joue lui aussi le rôle de cause, et plus précisément de

cause efficiente, comme le sont dans l'interprétation aristotélicienne
l'amour et la haine ou l'intelligence. On relèvera en outre que le texte

opère une distinction fonctionnelle entre le vide et le lieu: il y a mouvement

par le vide, et ce mouvement est un transport dans le lieu. Ainsi le

vide a une fonction causale, tandis que le lieu n'est que l'espace qui reçoit
le mobile.

Simplicius a commenté ce passage de la Physique en y introduisant un
facteur supplémentaire, la pesanteur des atomes: «Ils disaient que ceux-ci
sont en mouvement conformément à la pesanteur qui est en eux. et se

meuvent dans le lieu du fait du vide (dia tou kenou) qui cède et ne résiste

pas» (in Phys. 1318, 35 68 A 58). On pourrait interpréter le passage en

soutenant que la pesanteur a une fonction causale, tandis que le vide, caractérisé

par l'absence de résistance, est plutôt une condition de possibilité.
Mais les textes traitant de la pesanteur des atomes dans ses rapports avec le

mouvement donnent lieu à des problèmes difficiles qui ne peuvent être

discutés ici. Même si l'on admet avec D. Furley30 - et contre la plupart des

interprètes - que les atomes ont une tendance à se mouvoir vers le bas,

cela n'exclut pas que l'absence de résistance puisse jouer un rôle causal.

Telle est l'hypothèse que je propose en me fondant sur quelques vers de

Lucrèce où transparaît une idée qui remonte vraisemblablement aux

premiers atomistes. Pour démontrer l'existence du vide Lucrèce développe
en ces termes l'argument traditionnel selon lequel les choses ne pourraient
se mouvoir sans le vide: «En effet la fonction propre au corps, qui est de

faire obstacle et de résister, se rencontrerait en tout temps et pour toutes
choses. Rien donc ne pourrait aller de l'avant, puisqu'aucune chose ne

commencerait à céder sa place» (I 336-339)31. Ce texte suppose l'intervention

d'un déplacement initial dû au vide, qui est ainsi le principe d'où le

mouvement provient. Cette idée apparaît d'une manière tout à fait explicite
dans une reprise ultérieure de la même argumentation, où figure la formule

30 David Furlfy. «Weight and Motion in Democritus" Theory». Oxford Studies
in Ancient Philosophy I (1983). pp. 193-209. qui discute la thèse de Denis O'Brien
dans Theories of Weight in the Ancient World. I Democritus. Paris, Belles Lettres.
1981.

hand igitur quicquam procedere posset, I principium quoniam cedendi
nulla darei res.



VIDE ET NON-ETRE CHEZ LEUCIPPE ET DEMOCRITE 351

«le vide, d'où chaque chose tire l'origine de son mouvement» (I 383)32. Ce

passage confirme, me semble-t-il, que le vide, en raison de l'absence de
résistance qui lui est propre, est la cause initiale du mouvement local.

Le vide joue également un rôle essentiel dans les changements qui font
l'objet du traité De la génération et de la corruption, c'est-à-dire les

processus de genèse, d'accroissement et de dissolution. Ces changements
supposent que les atomes peuvent non seulement s'éloigner ou se rapprocher

les uns des autres en se déplaçant dans le vide, mais aussi pénétrer à

l'intérieur des agrégats déjà constitués grâce à des vides interstitiels semblables

à des pores. Ainsi, comme le dit Aristote dans son exposé de la pensée
de Leucippe, c'est «par le vide» (dia tou kenou) que se produisent aussi
bien la dissolution et la destruction que l'accroissement (Gen. et corr. A 8.

325 bl ss. 67 A 7). Par la suite cet exposé précise que pour Leucippe les

générations et les dissociations surviennent de deux «manières», «par le

vide et par le contact» (dia te ton kenou kai dia tés haphès) (ibid.). Contrairement

à ce que l'on pourrait penser au premier abord, ces deux
«manières» ne s'opposent pas. Commentant ce passage, Philopon déclare en
effet: «lorsque Démocrite dit que les atomes se touchent, il ne parle pas de

contact au sens strict car ils sont dans tous les cas séparés par le vide»
(in De gen. et corr. p. 158, 26 67 A 7). S'il n'y avait pas de vide
interstitiel, ajouterons-nous, on aurait affaire à un corps absolument plein, donc
à un atome, et il n'y aurait tout simplement pas de contact: à l'endroit où
les corps se touchent, «ils ne sont pas un», et «c'est par là que chacun est

divisible» (Gen. et corr.. ibid.). Bref, la ligne de contact est en même

temps une ligne de rupture.
Ainsi la formule «par le vide et le contact» est trompeuse dans la

mesure où elle semble renvoyer à deux formes de causalité distinctes ou
même opposées. En réalité le contact lui-même se fait «par le vide», qui
fonctionne comme une cause agissante et omniprésente des processus de

génération et de corruption.
Alexandre d'Aphrodise déclare que pour Démocrite «toutes les choses

qui naissent ne tirent pas moins leur être et leur génération du vide que du

plein» (in Métaph., p. 303, 37 fr. 262 Luria). En soutenant cette thèse,

Démocrite admettait, ajoute Alexandre, que «la génération procède du non-
être», puisqu'il disait que «lc vide est non-être». Ces lignes résument

correctement la doctrine, telle qu'il est possible de la reconstituer à partir
des fragments et témoignages. Mais aux yeux du commentateur une telle
position présente «une certaine absurdité», car Démocrite affirme également
que «rien ne naît du non-être». A vrai dire aucun fragment textuel n'énonce

explicitement cette thèse, mais elle se rencontre dans la doxographie33 et

inane. I unde initum primum capiat res qiiaeqitc movendi.
" Diog. Laërce IX 44 (68 A 1 Plutarque. Adv. Col. 1111 a (68 A 57).



352 ANDRÉ-JEAN VOELKE

elle devait sans doute figurer, sous une forme ou une autre, parmi les

principes fondamentaux de la doctrine. Pour éviter la contradiction, il faut
admettre que Démocrite distinguait du vide une autre sorte de non-être, le
non-être comme absence totale d'être, le pur rien (cf. n. 25). Par la suite
l'atomiste antique utilise la notion de non-être prise en ce sens pour
soutenir que rien ne naît du non-être et que rien ne disparaît dans le non-
être (Epicure, A Hdt. 38). En revanche il ne fait plus du vide un non-être et

renonce à lui conférer le statut ontologique paradoxal d'un non-être qui
n'est pas moins que l'être.


	Vide et non-êntre chez Leucippe et Démocrite

