Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 3: Le probléme du non-étre dans la philosophie antique
Artikel: Vide et non-éntre chez Leucippe et Démaocrite

Autor: Voelke, André-Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381417

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 341-352

VIDE ET NON-ETRE CHEZ LEUCIPPE
ET DEMOCRITE*

ANDRE-JEAN VOELKE

Résumé

Chez les philosophes de I'école d’' Abdére I opposition entre le plein et
le vide est en méme temps une opposition entre I'étre et le non-étre. Or,
disent-ils, le vide existe, d’ou il résulte que le non-étre existe. Cette thése
s'exprime en particulier dans la formule de Démocrite: «le quelque chose
(den) n'est pas plus que le rien (méden)». Je chercherai a montrer que
cette formule confére au «rien» une réalité équivalente a celle de I'étre, ce
qui permet d attribuer une fonction causale au vide. J envisagerai pour
terminer divers aspects de cette fonction.

Le 6 juin 1984 Henri Joly présenta devant la Faculté des lettres de
I"Université de Genéve une legon inaugurale au titre insolite: «Démocrite et
son idole»!. Restituant les significations multiples de 1'eidélon démocri-
t€en, il montra qu’elles débordent largement celle du «simulacre» a laquelle
la tradition tend a les réduire. Ce déchiffrage original et perspicace m’a
convaincu que 1’Abdéritain réserve encore maintes découvertes et surprises

N

a ceux qui I’étudieront de prés. Il m’a incité a tenter I'exploration d’un
autre aspect, a la fois étrange et fondamental, de sa pensée.

Selon la Métaphysique d’ Aristote (A 4, 985 b 8 = 67 A 6), Leucippe et
Démocrite soutenaient que «I’8tre n’est pas plus que le non-étre»?, et

* Avertissement: En régle générale les fragments et témoignages sont cités
d"apres les Fragmente der Vorsokratiker de H. Diels, 6¢ éd. par W. Kranz, Berlin,
1951-1952 (=DK). Le numéro 67 renvoie a Leucippe et le 68 & Démocrite. Mais je
ne cherche pas 2 distinguer ’apport propre de chacun. Quelques textes omis par DK
sont tirés des Democritea de Salomon Luria, Leningrad, 1970. Les commentateurs
d’Aristote sont cités d’apres 1'édition de I’ Académie de Berlin.

' Cette lecon reprenait certains éléments présentés dans «Sur quelques
significations ontologiques et épistémologiques de 1'eidalon démocritéen», Pro-
ceedings of the Ist International Congress on Democritus (Xanthi, 6-9 oct. 1983),
Xanthi, 1984, pp. 247-265.

2 La phrase se poursuit par les mots 611 00d€ TO KEVOV TOD GWHATOG, (ui nhe
donnent pas un sens satisfaisant. La meilleure correction me semble celle de
Schwegler, suivi par Ross, 611 00d& TOD K€vov +O olua: «parce que le corps non



342 ANDRE-JEAN VOELKE

Simplicius reprend la formule en y ajoutant: «le non-€tre n’est pas moins
que 1’€tre» (in Phys. p. 28,14 = 67 A 8).

Depuis Aristote on a bien souvent opposé cette affirmation de l'exis-
tence du non-étre a la négation parménidienne: «Jamais on ne forcera a étre
les choses qui ne sont pas» (28 B 7,1). Mais on a aussi bien souvent fait
ressortir que cette inversion des théses concernant le non-étre s’inscrit dans
une problématique d’origine éléate. C’est ce qu’Aristote se propose de
montrer dans son trait¢ De la génération et de la corruption (A 8 = 67
A 7). 1l rappelle en ces termes quelques propositions fondamentales des
Eléates: «Quelques-uns des anciens philosophes étaient d’avis que 1’€tre est
nécessairement un et immobile. En effet (selon eux) le vide n’existe pas, or
il ne peut y avoir de mouvement s’il n’y a pas de vide possédant une exis-
tence séparée, et pas non plus de multiplicité s’il n’y a rien qui opere la
séparation» (325 a 3-6). Puis il nous apprend que Leucippe admet la géné-
ration, la destruction, le mouvement et la multiplicité des €tres pour s’ac-
corder avec l'expérience sensible, mais que d’autre part il fait des conces-
sions majeures aux partisans de |'unit€¢ de 1’€tre: reconnaissant qu’il ne peut
y avoir «mouvement sans vide», Leucippe «dit que le vide est non-Etre, et
que rien de ce qui est n’est non-€tre. En effet I’étre au sens strict est un
étre completement plein. Toutefois un tel étre n’est pas un, c’est une multi-
plicité infinie d’étres invisibles en raison de la petitesse de leur masse. Ils
se meuvent dans le vide — car le vide existe — et lorsqu’ils se réunissent ils
produisent la génération, lorsqu’ils se dissocient la destruction» (325 a 27-
32).

Je n’approfondirai pas le probléme souvent étudi¢ des rapports entre les
Eléates et les Abdéritains, et je me bornerai a rappeler un passage fort
connu de Mélissos: «Rien non plus n’est vide; car le vide n’est rien; donc
ce qui n’est rien ne saurait ¢tre» (30 B 7, § 7). Entre la these qu’Aristote
préte a Leucippe: «le vide est non-étre», et celle de Mélissos: «le vide n’est
rien», l'identité parait complete, si du moins ’on assimile le mé on au
méden, comme le faisait déja Parménide (cf. 29 B 8, 7-10). Mais la propo-
sition de Mélissos «ce qui n’est rien ne saurait €tre» ne figure pas chez
Leucippe. Au contraire il soutient, selon notre texte, que «le vide existe»,
ce qui signifie pour lui que le non-Etre existe.

L’argumentation exposée par Aristote est difficile a suivre, et ’on peut
méme se demander si elle ne comporte pas une contradiction, du fait
qu’elle pose tout d’abord que le vide est non-étre, puis qu’il existe. Les
éditeurs mettent le second énoncé entre parentheses, comme s’il s’agissait
d’une remarque d’importance secondaire. Mais cet artifice n’enléve rien a
la difficulté logique. Pour déterminer si la contradiction est apparente ou

plus (n’est pas plus) que le vide». Ce sens concorde avec celui du commentaire
d’Asclépius (in Metaph., p. 33,10 = fr. 177 Luria).



VIDE ET NON-ETRE CHEZ LEUCIPPE ET DEMOCRITE 343

réelle, il faudrait étre en mesure de préciser si la substitution de 1’infinitif
einai au participe on correspond a un changement de sens du verbe, que
J'ai traduit tout d’abord par étre puis par exister. Mais le texte ne permet
pas & mon avis de donner une réponse claire 4 cette question®.

Entre le premier et le second énoncé 1’argumentation introduit la notion
de kurios on, «étre au sens strict»*. C’est parce que 1’étre au sens strict est
«completement plein» que le vide est qualifié de non-étre. La plénitude
absolue était déja un caractere de I’étre parménidien: «Tout entier il est
rempli d’€tre» (28 B 8, 24). Mais I'Eléate déclarait d’autre part: «Ce qui est
n’est point tel qu’il puisse avoir ici plus d’étre et ailleurs moins» (ibid. 47-
48). Par 1a il excluait le principe méme d’une distinction entre un étre au
sens strict et un étre entendu en un sens plus faible. Or dans I’argumenta-
tion qu’Aristote préte a Leucippe 1’assimilation du kurios on au plein
implique que le vide n’est pas un kurios on. S’il existe, comme le dit le
texte, ce ne serait pourtant qu’un étre dérivé ou un moindre étre.

Le recours a la notion aristotélicienne d’€tre au sens strict conduit-il a
une interprétation correcte de la pensée de Leucippe? Plusieurs interpretes
semblent I’admettre. C’est ainsi que H. H. Joachim commente le passage en
disant que Leucippe ne voyait aucune difficulté a postuler le vide, «pourvu
qu’il ne fat pas regardé comme réel au sens propre, c’'est-a-dire dans le
méme sens que le corps»”. A. Graeser parait étre d’un autre avis, puisqu’il
estime que les atomistes ont difficilement pu soutenir I’existence du vide
«sans un certain malaise»®. Mais il ne met pas en doute le bien-fondé du
témoignage d’Aristote, qui exprime clairement, selon lui, leurs réserves a
I’égard de cette affirmation. De son coté M. Migliori explique ce témoi-
gnage en déclarant: «Le vide existe, pour les atomistes, méme s’il n’est pas
réel comme I'étre, mais est une privation»’. Cette explication s’inspire
manifestement d’un passage de la Physigue ou Aristote, dans sa réfutation
des philosophes qui admettent 1’existence d’un vide séparé, affirme que «le
vide semble étre un certain non-étre et une privation» (IV 8, 215 a 11).

Ces commentateurs attribuent aux atomistes eux-mémes |’interprétation
de leur théorie proposée par Aristote. Or un texte de Démocrite m’incline &

3 Pour Jonathan Barnes, il est plausible que les atomistes fassent une distinction
semblable & celle de Frege entre Esgibtexistenz et Wirklichkeit (The Presocratic
Philosophers 2, London, Routledge & Kegan Paul, 1979, pp. 101-102).

¥ M. Enrico Berti m’a fait remarquer qu’Aristote utilise parfois kurios pour
désigner le sens dominant dans I'usage courant et que ce pourrait étre le cas ici.

> ARISTOTLE, On Coming-to-be and Passing-away, A Revised Text (..) by
Harold H. Joachim, Oxford, Clarendon, 1922, p. 162,

® Andreas GRAESER, «Demokrit und die skeptische Formel», Hermes 98 (1970),
pp. 300-317 (p. 302).

. ARISTOTELE, La generazione e la corruzione, trad. (...) di Maurizio Migliori,
Napoli, Loffredo, 1976, p. 200, n. 20.



344 ANDRE-JEAN VOELKE

mettre cette interprétation en doute. C’est le fameux fragment B 125: «Par
convention (noemdi) la couleur, par convention le doux, par convention
I’amer; mais en réalité (eteéi) les atomes et le vide.»®

On peut tenter de préciser le sens de cette opposition en remontant a
I'usage homérique des adjectifs ereos et etumos®. Ces termes désignent les
faits tels qu’ils se produisent effectivement et sont fréquemment employ€s
dans des contextes ou se pose la question de la conformité entre ces faits et
les paroles tenues a leur propos. C’est par exemple le cas dans 1'Odyssée
23, 36, ou Pénélope s’écrie: «Si (...) tu ne te trompes pas, si vraiment (el
eteon) il (Ulysse) est arrivé a la maison, comme tu le dis (...)». Quant au
terme nomos, il est difficile de déterminer sa valeur dans notre fragment.
Certes Démocrite marque le caractére relatif des qualités sensibles en les
rangeant dans le domaine du nomos. Mais peut-étre va-t-il plus loin et assi-
mile-t-il ces qualités, comme le suggere Henri Joly, & des «conventions de
langage»'?. En tout cas il établit une forte opposition entre ce que nous
percevons ou disons de la réalité et ce qu’elle est effectivement, et il ne fait
aucun doute que la réalité des atomes et celle du vide, placées sur le méme
plan, constituent de pair le second terme de 1’opposition, sans que 1’'une
bénéficie d’un privilege ontologique sur 1'autre.

Revenons maintenant sur la fameuse affirmation figurant dans les
témoignages d’Aristote et de Simplicius: «L’étre n’est pas plus que le non-
étre». En suivant I'exemple donné par Jean-Paul Dumont, je vais m’efforcer
de prendre cette affirmation au pied de la lettre'!. Pour cela je remonterai 2
la lexis de Démocrite telle que Plutarque la trouve chez I'épicurien Colotes:
«Le den n’est pas plus que le méden (un pdiiov 10 d&v fj 10 undev
givar)». Selon Plutarque Démocrite appelle den le corps et méden le vide
(Adv. Col. 1108 f = 68 B 156). Trois témoignages confirment cette inter-
prétation. Galien déclare que le terme den s’applique aux atomes (de Elem.
[2 =068 A 49). D’apreés Aristote, cité par Simplicius (in De caelo, p. 295,
5), Démocrite donne au lieu les noms de vide, de ouden et d’infini, et a
chaque étre celui de den, de compact et d’étant (68 A 37). Enfin Philopon
pose I’équivalence entre den et le plein d’une part, méden et le vide de
I’autre (in Phys., p. 110, 7 = fr. 188 Luria).

8 Cite d’aprés GALIEN, Med. emp. fr. 1259, qui ne nécessite pas de correction,
contrairement aux paralleles des fr. 68 B 9 et 117.

? Cf. Tilman KriscHER, « Etvpoc und 'AAnOHc», Philologus 109 (1965),
pp. 161-174 (p. 166).

'O"H. JoLy, art. cit., p. 263. DK traduit: «Der gebriuchlichen Redeweise nach
(...), in Wahreit aber (...)».

" Jean-Paul DumonT, «Les Abdéritains et le non-&tre», BSPh 77, 2 (1983),
pp. 37-76 (p. 39).



VIDE ET NON-ETRE CHEZ LEUCIPPE ET DEMOCRITE 345

Le terme den résulte d’un jeu étymologique consistant & décomposer les
négations méden et ouden en un préfixe négatif meé (respectivement ou) et
un pronom den, alors qu’elles sont formées de méde (respectivement oude)
et hen (= un). A cOté de ses occurrences dans les fragments de Démocrite,
den figure dans un vers isolé d’Alcée: kai k¥ o0dEv éx devoc yévorto (320
LP). Ce vers est cité par I'Etymologicum Magnum (639, 34 Gaisf.) d’aprés
Zénobe ', pour illustrer ’emploi du neutre den, et ailleurs le méme recueil
donne le masculin deis comme équivalent du pronom indéfini tis, «quel-
qu’un» (s. v. €lg, p. 305, 1). Selon cette indication le vers d’Alcée signifie-
rait: «Et rien pourrait naitre de quelque chose». En I’absence de tout
contexte il est bien difficile de saisir la pensée du poéte. A. C. Moorhouse
estime probable que le fragment signifie: «Quelque chose peut conduire a
rien», c’est-d-dire: «Il se peut que 1’on travaille pour rien»'?. Selon cette
interprétation nous aurions affaire 4 une sentence concernant la vie
pratique 4. Mais on a parfois voulu retrouver dans ce passage une expression
de la proposition philosophique «rien ne nait de rien» en supposant que den
signifie ici «rien»'>. Avec A. C. Moorhouse je pense qu’il n’y a pas de
raison suffisante de contester le sens donné par 1I’Erymologicum. Mais il ne
me parait pas exclu que le vers ait une portée cosmologique. Cette hypo-
theése a été défendue en particulier par S. Luria et M. Treu, qui citent un
témoignage affirmant qu’Alcée mentionnait Thales dans ses chants'®. La
présence d’une cosmologie chez un autre auteur lyrique de la méme période
(vers 600 av. J.-C.), le poete spartiate Alcman (fr. 81 Calame), montre
qu’une telle hypothése est plausible. Elle permet de jeter un pont entre
I'usage poétique du terme den chez Alcée et son usage philosophique chez
Démocrite.

Ce terme reparait beaucoup plus tard, au II* siécle ap. J.-C., dans un
contexte cosmologique. Il figure en effet sous la forme then dans la traduc-
tion de la Genése de Théodotion. Pour caractériser 1’état initial de la terre,
cette version rend 1’hébreu rohu-wa-bohu (1, 2) en disant: | ¢ yi Av O&v

12 Méme texte dans UEtym. Genuinum AB, p. 40 Calame. Cf. aussi Schol. Marc.
in Dionys. Thrac. 12 (p. 381, 5 ss. Hilg.).

3 A. C. MOORHOUSE, «Aév in Classical Greek», CQ, NS 12 (1962), pp. 235-238.

' M. Claude Calame suggere que cette sentence pourrait €tre un proverbe
rappelant par sa formulation paradoxale le mot d'Hésiode «la moitié est plus que le
tout» (Travaux 40).

' LS) donne pour Alcée le sens de rien et pour Démocrite celui de quelque
chose. Certains traducteurs d'Alcée suivent LSJ, en particulier S. Reinach et
A. Puech (Paris, 1937) et C. Gallavotti (Napoli, 1957%).

16" Salomo LURIA, «Annotationes Alcaicae», La Pareola del Passato 2, (1947),
pp. 79-87 (p. 80), Max TRrEu, Alkaios, Miinchen, Heimeran, 1952, pp. 76, 118 et
n. 56. Pour le premier den signifie quelque chose, pour le second rien. Tous deux
signalent le fr. 448 LP (= Thalés A 11a DK).



346 ANDRE-JEAN VOELKE

kot 000év!7. C’est Philopon qui nous transmet le passage'®, et cette indica-
tion n’est pas sans importance, car on lui doit aussi I’'un des témoignages
attestant l’emplol de den chez Démocrite. Il y ajoute le commentaire
suivant: «Dans la mesure ou existait tout d’abord en puissance ce que la
terre possé€da par la suite en acte, elle €tait then, c’est-a-dire qu’elle était ¢i
(= quelque chose); mais dans la mesure ou cela n’avait pas encore atteint
’acte, elle n’était rien (outhen).» Ainsi Philopon admet I'équivalence den =
quelque chose. En outre il donne une interprétation philosophique de 1’op-
position then/outhen en se fondant sur 1'une des significations aristotéli-
ciennes du non-étre, le non-étre comme puissance.

Dans les seules occurrences ol le couple den/ouden (méden) est accom-
pagné d’un contexte il s’inscrit donc dans une perspective ontologique ou
physique et son champ d’application est beaucoup plus limité que celui du
couple ti/outi (méti), qui, si ’on suit I'Etymologicum Magnum, devrait étre
son équivalent (305, 1 et 639, 17).

D’autre part dans le couple ti/outi le terme négatif outi se comprend a
partir de D'affirmatif #, qui est I'un des termes les plus courants de la
langue grecque. Dans le couple den/ouden (meéden) en revanche c’est le
terme négatif ouden qui permet de comprendre 1’affirmatif den. Ce dernier
est tellement rare qu’il n’a de sens que par son opposition avec le négatif et
ne peut se rencontrer, semble-t-il, en dehors de cette opposition. C’est en
supprimant la négation contenue dans meéden et ouden que nous obtenons
I"affirmation «quelque chose» exprimée par den. C’est ce qui se passerait si
nous imaginions de tirer de néant un terme ant signifiant «quelque
chose»'?. Ce dernier n’aurait de sens que mis en rapport avec le terme
négatif.

J’en viens donc a poser I’hypothese suivante. Si Démocrite ne se borne
pas a parler de 'on et du mé on, de 1’étant et du non-étant, mais recourt au
couple den/méden, ce n’est pas simplement en raison de son goiit bien
connu pour des vocables rares ou archaiques, dont la langue philosophique
ne fait généralement pas usage. Sa formulation, qui équivaut a poser 1’étre
en abolissant la négation enveloppée dans le terme exprimant le non-étre,

1711 semble que Théodotion cherche i rendre en grec Iallitération de la formule
hébraique, comme le fait la Bible de Jérusalem (Paris, Ed. du Cerf, 1956), qui
traduit «Or la terre était vague et vide».

'8 PHiLoPON, De opif. mundi, ed. Reichardt, Leipzig, 1897, pp. 59, 12 et 68, 16
(commentaire).

19 G. S. Kirk et J. E. Raven traduisent: «Hing/Nothing» (The Presocratic
Philosophers, Cambridge, Cambridge Univ. Press, 1957, p. 407). Cf. aussi la
formule de Kurt von Fritz: «Ichts/Nichts», et sa remarque que la désignation de
I’étant est obtenue par la privation de la négation (Philosophie und sprachlicher
Ausdruck bei Demokrit, Plato und Aristoteles, Darmstadt, WBG, 1963 (1™ éd. 1938),
p. 18).



VIDE ET NON-ETRE CHEZ LEUCIPPE ET DEMOCRITE 347

suggere qu’il n’est pas possible d’atteindre 1’étre indépendamment du non-
étre. Elle confére donc au non-&tre une présence aussi forte que celle de
I’étre, et dépouille ce dernier de toute priorité par rapport & son opposé.

Cet effet est particulierement marqué lorsque les deux termes sont liés
par la locution mé mallon, comme c’est le cas dans la proposition «le den
n'est pas plus que le méden». Lorsque nous établissons un rapport entre
deux termes en disant «A n’est pas plus que B», la signification de
I’énoncé varie selon le contexte et selon nos intentions®”, Si B est dépourvu
de réalité, la proposition signifie normalement que A n’en a pas non plus.
Mais la formule de Démocrite veut dire tout autre chose, et cela d’une
maniere paradoxale, car dans ce cas B est non-A, le non-étre: elle attribue
au non-€tre une réalité équivalente a celle de I'étre. Dans une étude sur le
fragment B 156 de Démocrite, W. 1. Matson rejette cette interprétation —
qu’il juge tout a fait antidémocritéenne — et voit dans ce texte une boutade
visant I'étre des Eléates: en disant que cet étre n’a pas plus de réalité que le
non-étre, Démocrite voudrait dire qu’il n’est rien®!. Mais plusieurs textes
anciens infirment cette exégése. Aux passages d’Aristote et de Simplicius
cités au début de cette étude s’ajoute le témoignage de Plutarque qui, aprés
avoir cité la formule de Démocrite, 1’explique en disant: celui-ci nomme le
corps den, le vide méden, «dans I’idée que ce dernier aussi a une nature et
une existence (hupostasin) propres». La terminologie de Plutarque n’est
sans doute pas celle de Démocrite, mais son commentaire fait ressortir sans
¢quivoque 1’intention présidant & I’emploi de la formule mé mallon dans ce
contexte ontologique: élever la réalit¢ du non-€tre au méme niveau que
celle de 1’étre.

Le commentaire de Plutarque apporte encore une autre indication
importante: den et méden en position d’attribut servent 2 dénommer respec-
tivement séma et kenon. La méme construction revient fréquemment dans
les exposés doxographiques. Selon Aristote (67 A 6). Simplicius (68 A 38),
Hippolyte (68 A 40), les atomistes disent que le plein est étre, le vide non-
¢tre. Il est rare que 1’on trouve la construction inverse, qui place 1'étre et le
non-€tre en position de sujet par rapport au plein et au vide (Hermias, Irris.
13 =68 A 44).

En résumé, il semble que Leucippe et Démocrite partent de I’opposition
entre le plein — c’est-a-dire le corps ou les atomes — et le vide, considérés
tous deux comme existant véritablement. Le premier de ces principes re¢oit
le nom d’étre, et le second celui de non-étre. Ainsi la réalité tout d’abord
reconnue au vide est transférée au non-étre.

%0 Sur les différents emplois de ou mallon chez Démocrite, cf. A. GRAESER, art.
cit.

2w L MATsoN, «Democritus, Fragment 156», CQ, NS 13 (1963), pp. 26-29.



348 ANDRE-JEAN VOELKE

Nous manquons malheureusement de fragments textuels permettant de
caractériser suffisamment la réalit¢ du vide selon ces philosophes, et les
témoignages postérieurs auxquels nous pouvons recourir produisent des
distorsions dont la gravité est difficile a évaluer.

Plusieurs de ces témoignages supposent [’équivalence ontologique du
plein et du vide, et les qualifient conjointement d’éléments (stoicheion)?,
principe (arche")ﬂ, cause (aitia). Nous ne nous arréterons pas aux deux
premiers termes, sinon pour une remarque sur l'emploi, de stoicheion:
lorsque ce vocable s’applique simultanément au plein et au vide, c’est un
banal équivalent d’arché (cf. Aétius 1 3, 15 =67 A 12) et il a perdu le sens
de «lettre», auquel il pourrait renvoyer lorsqu’il désigne d’une fagon précise

’),
les atomes>?.

L’attribution d’une fonction causale a ces deux principes nous retiendra
plus longuement. Chez Aristote et Simplicius elle suit immédiatement
I’énoncé de la formule «I’étre n’est pas plus que le non-étre». Cette proxi-
mit€ peut suggérer que, s’ils sont causes, ['un ne ['est pas plus que ['autre.
C’est bien le sens du commentaire d’Asclépius affirmant que pour Démo-
crite le non-&tre n’est «pas moins cause que 1'étre» (in Metaph. p. 33,9 =
fr. 177 Luria)® et d’une proposition de Simplicius: «Ils sont tous
deux semblablement causes pour les choses engendrées» (in Phys. 28, 12 =
67 A 8).

Mais au livre A 4 de la Métaphysique (985 b 9 = 67 A 6) Aristote
n’admet pas, semble-t-il, un parallélisme complet sur le plan de la causalité.
Il commence par déclarer que pour Leucippe et Démocrite le plein et le
vide sont causes «en tant que matiere», puis il continue: ces philosophes
«prétendent que les différences sont causes des autres choses. Or celles-ci,
disent-ils, sont au nombre de trois, la figure, ’ordre et la position». Les
différences alléguées maintenant comme causes ne sont pas a la fois celles
du non-étre et celles de I'étre, mais uniquement celles de 1’étre, comme le
dit la phrase suivante, ou Aristote reprend la terminologie méme des
atomistes:2® «En effet I’étre, selon eux, differe seulement par le rhusmos
(forme mobile), la diathigé (ordre contigu) et la tropé (action de se tourner
vers)». Un passage du livre H (2, 1042 b 9-15, omis chez DK) éclaire cette

267 A 1 (Diog. Laérce), A 6 (Aristote), A 10 (Hippolyte), 68 A 40
(Hippolyte).

2 68 A 1, p. 84, 10 (Diog. Laérce), A 38 (Simplicius), A 44 (Hermias).

24 Cf. K. von FRritz, op. cit., pp. 24-25.

2 Je suis le texte de Luria. pfy elvon & EAartov Tod dvroc oinia. Le sujet est
TO pndopft undopdc Gv, le néant pur, dont Asclépius emprunte la notion a Platon
(Rép. V, 477 a) et qu’il identifie au non-étre de Démocrite.

26 H. Joly analyse cette terminologie avec finesse (art. cit., pp. 251 ss.).



VIDE ET NON-ETRE CHEZ LEUCIPPE ET DEMOCRITE 349

interprétation en rattachant ces trois différences a la réalité corporelle en
acte, c’est-a-dire a la forme, et non a la matiére, laquelle est «toujours une
et la méme». Lorsqu’il recourt a sa théorie de la causalité pour interpréter
la pensée de Leucippe et de Démocrite, Aristote introduit donc une dissy-
métrie entre le plein et le vide: tous deux sont cause matérielle, mais seul
le plein ou I'étre, sous les espéces de corpuscules indivisibles, présente des
différences formelles.

On peut inférer de ces deux passages de la Métaphysique 1’idée, non
explicitement formulée, que pour Aristote le vide est quelque chose de tota-
lement indifférencié. S’il peut étre appelé cause, ce serait parce que dans la
perspective aristotélicienne une condition nécessaire fait souvent figure de
cause matérielle?’. Or le vide est la condition nécessaire de la séparation
des atomes et de leur mouvement.

Mais, lorsqu’il critique ’hypothése d’un «vide séparé», Aristote note
que le vide «semble étre la cause du mouvement local», a tort selon lui
(Phys. IV 8, 214 b 16). Cette hypothése conduirait donc a préter au vide
une causalité¢ efficiente. Les textes autorisent-ils cette attribution? — Avec
J.-P. Dumont?® je réponds par I’affirmative, 2 condition que la causalité
«efficiente» soit prise dans un sens large et dégagée du contexte aristotéli-
cien,

Sans reprendre ici tous les éléments de la longue démonstration de
J.-P. Dumont, je m’arréterai & un point central, I’emploi de la préposition
dia pour caractériser la fonction du vide dans les diverses formes de chan-
gement. On releve chez Aristote deux occurrences de la formule dia tou
kenou (génitif) et deux de la formule dia to kenon (accusatif). Construit
avec I'accusatif dia ne peut avoir chez Aristote qu'un sens causal. Suivie
du génitif cette préposition a tout d’abord un sens spatial ou temporel et
indique la traversée d’un intervalle. Mais elle peut aussi prendre une valeur
instrumentale qui se rapproche beaucoup de la valeur causale conférée par
la  construction avec 1’accusatif, et il arrive que les deux cas soient
employés de fagon a peu pres indifférente?’.

Dans la Physique (VIII 9, 265 b 20 ss., cf. 68 A 58), Aristote
mentionne certaines théories qui ont fait du transport selon le lieu le
premier des mouvements et il rappelle & quelles causes elles recourent pour
expliquer ce mouvement: selon Empédocle il s’agit de 1’amour et de la
haine, selon Anaxagore de l'intelligence. Il passe ensuite a «tous ceux qui
n’alleguent aucune cause telle (que celles-ci), mais disent qu’il y a mouve-
ment par le vide (dia to kenon)». 11 y voit aussi des défenseurs de la prio-

*" Cf. p. ex. ARISTOTE, Phys. 119, 200 a 6.
S ) DuMoNT, art. cit., pp. 43 ss.

() N 3 . ™ ’ ag
2 Sur le sens causal de dia chez Aristote, cf. H. Bonirz, Index Aristotelicus,
177 a 38 sg



350 ANDRE-JEAN VOELKE

rit¢ du mouvement local, «car le mouvement par le vide (dia to kenon) est
aussi un transport comme en un lieu». Non seulement la construction
répétée avec 'accusatif, mais aussi le contexte obligent a donner une valeur
causale a la formule «par le vide». Si le vide est opposé aux causes allé-
gu€es par Empédocle et Anaxagore, c’est qu'aux yeux de ceux qui admet-
tent son existence 1l joue lui aussi le role de cause, et plus précisément de
cause efficiente, comme le sont dans [interprétation aristotélicienne
"'amour et la haine ou I'intelligence. On relévera en outre que le texte
opere une distinction fonctionnelle entre le vide et le lieu: il y a mouve-
ment par le vide, et ce mouvement est un transport dans le lieu. Ainsi le
vide a une fonction causale, tandis que le lieu n’est que I’espace qui recoit
le mobile.

Simplicius a commenté ce passage de la Physique en y introduisant un
facteur supplémentaire, la pesanteur des atomes: «lls disaient que ceux-ci
sont en mouvement conformément a la pesanteur qui est en eux, et se
meuvent dans le lieu du fait du vide (dia tou kenou) qui céde et ne résiste
pas» (in Phys. 1318, 35 = 68 A 58). On pourrait interpréter le passage en
soutenant que la pesanteur a une fonction causale, tandis que le vide, carac-
téris€ par I’absence de résistance, est plutot une condition de possibilité.
Mais les textes traitant de la pesanteur des atomes dans ses rapports avec le
mouvement donnent lieu a des problemes difficiles qui ne peuvent étre
discutés ici. Méme si 1’on admet avec D. Furley®® — et contre la plupart des
interpreétes — que les atomes ont une tendance a se mouvoir vers le bas,
cela n’exclut pas que ['absence de résistance puisse jouer un role causal.

Telle est ’hypotheése que je propose en me fondant sur quelques vers de
Lucréce ou transparait une idée qui remonte vraisemblablement aux
premiers atomistes. Pour démontrer I’existence du vide Lucréce développe
en ces termes I'argument traditionnel selon lequel les choses ne pourraient
se mouvoir sans le vide: «En effet la fonction propre au corps, qui est de
faire obstacle et de résister, se rencontrerait en tout temps et pour toutes
choses. Rien donc ne pourrait aller de ['avant, puisqu’aucune chose ne
commencerait 2 céder sa place» (I 336-339)°'. Ce texte suppose Iinterven-
tion d’un déplacement initial di au vide, qui est ainsi le principe d’ol le
mouvement provient. Cette idée apparait d’une maniére tout a fait explicite
dans une reprise ultérieure de la méme argumentation, ou figure la formule

3 David FURLEY, «Weight and Motion in Democritus’ Theory», Oxford Studies
in Ancient Philosophy 1 (1983), pp. 193-209, qui discute la thése de Denis O’BRIEN
dans Theories of Weight in the Ancient World, 1 Democritus, Paris, Belles Lettres,
1981.

M haud igitur quicquam procedere posset, | principium quoniam cedend!

nulla daret res.



VIDE ET NON-ETRE CHEZ LEUCIPPE ET DEMOCRITE 351

«le vide, d’otl chaque chose tire I’origine de son mouvement» (I 383)%. Ce
passage confirme, me semble-t-il, que le vide, en raison de 1’absence de
résistance qui lui est propre, est la cause initiale du mouvement local.

Le vide joue également un role essentiel dans les changements qui font
I'objet du trait€ De la génération et de la corruption, ¢’est-a-dire les
processus de genese, d’accroissement et de dissolution. Ces changements
supposent que les atomes peuvent non seulement s’éloigner ou se rappro-
cher les uns des autres en se déplacant dans le vide, mais aussi pénétrer a
I'intérieur des agrégats déja constitués grice a des vides interstitiels sembla-
bles a des pores. Ainsi, comme le dit Aristote dans son exposé de la pensée
de Leucippe, c’est «par le vide» (dia tou kenou) que se produisent aussi
bien la dissolution et la destruction que I’accroissement (Gen. et corr. A 8,
325 bl ss. =67 A 7). Par la suite cet exposé précise que pour Leucippe les
générations et les dissociations surviennent de deux «maniéres», «par le
vide et par le contact» (dia te tou kenou kai dia tés haphés) (ibid.). Contrai-
rement a ce que l'on pourrait penser au premier abord, ces deux
«manieres» ne s’opposent pas. Commentant ce passage, Philopon déclare en
effet: «lorsque Démocrite dit que les atomes se touchent, il ne parle pas de
contact au sens strict (...), car ils sont dans tous les cas s€parés par le vide»
(in De gen. et corr. p. 158, 26 = 67 A 7). S’il n’y avait pas de vide inter-
stitiel, ajouterons-nous, on aurait affaire & un corps absolument plein, donc
a un atome, et il n’y aurait tout simplement pas de contact: a ’endroit ou
les corps se touchent, «ils ne sont pas un», et «c’est par la que chacun est
divisible» (Gen. et corr., ibid.). Bref, la ligne de contact est en méme
temps une ligne de rupture.

Ainsi la formule «par le vide et le contact» est trompeuse dans la
mesure ou elle semble renvoyer a deux formes de causalité distinctes ou
méme opposées. En réalité le contact lui-méme se fait «par le vide», qui
fonctionne comme une cause agissante et omniprésente des processus de
génération et de corruption.

Alexandre d’Aphrodise déclare que pour Démocrite «toutes les choses
qui naissent ne tirent pas moins leur étre et leur génération du vide que du
plein» (in Metaph., p. 303, 37 = fr. 262 Luria). En soutenant cette these,
Démocrite admettait, ajoute Alexandre, que «la génération procede du non-
Ctre», puisqu’il disait que «le vide est non-étre». Ces lignes résument
correctement la doctrine, telle qu’il est possible de la reconstituer & partir
des fragments et témoignages. Mais aux yeux du commentateur une telle
position présente «une certaine absurdité», car Démocrite affirme ¢galement
que «rien ne nait du non-&tre». A vrai dire aucun fragment textuel n’énonce
cxplicitement cette thése, mais elle se rencontre dans la dox()grzmhie33 et

. inane, | unde initum primum capiat res quaeqie movendi.
33 DioG. LAERCE TX 44 (68 A 1). PLUTARQUE, Adv. Col., 1111 a (68 A 57).



352 ANDRE-JEAN VOELKE

elle devait sans doute figurer, sous une forme ou une autre, parmi les prin-
cipes fondamentaux de la doctrine. Pour éviter la contradiction, il faut
admettre que Démocrite distinguait du vide une autre sorte de non-étre, le
non-étre comme absence totale d’étre, le pur rien (cf. n. 25). Par la suite
’atomiste antique utilise la notion de non-Etre prise en ce sens pour
soutenir que rien ne nait du non-€tre et que rien ne disparait dans le non-
étre (Epicure, A Hdr. 38). En revanche il ne fait plus du vide un non-étre et
renonce a lul conférer le statut ontologique paradoxal d’un non-étre qui
n’est pas moins que 1’étre.



	Vide et non-êntre chez Leucippe et Démocrite

