Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 3: Le probléme du non-étre dans la philosophie antique

Artikel: La notion de non-étre dans I'histoire de la langue grecque archaique
Autor: Létoublon, Francoise

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381415

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 313-322

LA NOTION DE NON-ETRE DANS L’HISTOIRE
DE LA LANGUE GRECQUE ARCHAIQUE

FRANCOISE LETOUBLON

Résumé

L'étude de la langue grecque aux origines — Homére et Hésiode —
confirme celle de la mythologie et montre que la notion méme de non-étre
n'existe pas en Gréce a l'époque archaique. La poétique homérique est une
poétique de I'étre, méme quand il s agit des Sirénes, montrées en pleine
activité de mensonge. La poétique du mensonge (ou de la fiction?) appa-
rait, timidement d'ailleurs, avec Hésiode; mais il n’est jamais question du
non-étre a cette époque, méme avec le terme XA&oc «vide». Personne ne
s'étonnera de ce que la spéculation grecque sur le non-étre commence,
dans le vocabulaire aussi bien qu’en tant qu’ objet philosophique, avec les
Présocratiques, Xénophane et surtout Parménide. C'est I'apparition du
neutre singulier affecté de la négation (td6 uty 6v) au lieu du pluriel homé-
rigue jamais nié (t& dvia) qui nous semble le signe linguistique capital de
cette évolution dans la pensée, a mettre en paralléle avec la désignation, a
partir d’Anaximandre, de «l'infini» par un autre neutre singulier (TO
armeipov). Retour vers I'Odyssée enfin: la spéculation sur [I'ambiguité
d’obtig. «personne», pronom susceptible de devenir un nom propre, pour-
rait constituer un témoignage sur la germination de cette réflexion sur le
non-étre a ' époque archaique.

Henri Joly avait une attention passionnée pour les probléemes du langage
et pour la langue grecque, sensible dans sa thése (Joly, 1974) et dans le
type de recherches qu’il a voulu susciter ou promouvoir dans le Groupe de
Recherches qu’il a constitué & Grenoble, Philosophie et Langage (et et non
pas du), aussi bien que dans les discussions informelles que nous avions,
aux lisieres de la linguistique grecque et de la philosophie.

A I'époque archaique, le non-étre n’a aucune espece de réalité concep-
tuelle pour les Grecs, puisqu’il n’est méme pas, apparemment, un objet de
la langue. M. Jean Rudhardt a montré ici méme qu’il n’est pas non plus un
objet de la pensée mythique: en somme, & I’époque archaique, du non-étre
il n’y a rien a dire.



314 FRANCOISE LETOUBLON

Mais en outre, I'étude a déja été faite (Klowski, 1967) et I’on ne saurait
sans présomption reprendre le probleme traité en une cinquantaine de pages
avec beaucoup plus d’ampleur dans les concepts envisagés et de compé-
tence philosophique.

[l n’y a rien a dire et tout a déja été dit. Et pourtant, s’il est malaisé, en
linguistique comme dans d’autres domaines, de tirer des conclusions d’une
absence, et si cet inconfort s’accroit encore du paradoxe que ce rien dont il
faut parler est précis€ément «rien», je sais aussi combien Henri Joly aurait
aimé cette situation paradoxale — qu’il a provoquée, puisque I'idée du
colloque était de lui comme on nous 1’a rappelé ici —, combien il aurait su
tirer avantage de cette inanit¢ méme, et que peut-€tre il m’aurait engagée
dans cette aventure genevoise du Néant. ‘

1. Homére et Hésiode: une poétique de [’ étre

1.1. L objet du poéme

Les prologues homériques définissent la colere d’Achille et les errances
d’Ulysse comme 1’objet du poe¢me, présupposant leur existence (passée par
rapport au présent du poete, mais réelle). Dans les deux cas, il s’agit d’évé-
nements particuliers, et il faudra attendre I’émergence du genre didactique
dans la Théogogie d’Hésiode, vers 32,

Tvor KAglo1Ul T& T E00OUEVR TIPO T EOVTAL

pour voir apparaitre la définition du poéme comme «(récit) glorieux d’évé-
nements» — méme alors «d’événements futurs et passés» (éoodueva mpod T
govra): comme si la description du présent n’avait aucun intérét pour le
poete, comme si dire ce qui est €tait a la portée du premier venu, donc
exclu du genre élevé de la poésie didactiquel.

Chez Homere, si 1’objet officiellement revendiqué du poeme semble
limité a la particularité de certains événements bien définis, en revanche la
«connaissance des événements»> en général est attribuée par les aédes
homériques & des personnes dont ils se rapprochent par plusieurs traits et
qui leur servent partiellement de modeles ou de symboles, ainsi le devin
Calchas, //. 1,50

! On comprend pourquoi quand on rapproche la formule d’Hésiode de celle
d’Homere sur le savoir du devin, voir ci-dessous.

2 Nous regroupons ici sous le terme d’événement les trois participes d’lliade 1,
70, évitant la traduction littérale par des participes frangais, a la limite du non-sens,
malgré 'usage.



LA NOTION DE NON-ETRE 315
Oc idn T& T E0vTa TA T €000UEVA TIPO T EOVT

«qui savait le présent, le futur et le passé»3, et — avec une ambiguité
troublante, les Sir¢nes dont le chant s’apparente a un prologue épique,

Od. XI1I, 189-190 duev yap to1 mavld 60 €vi Tpoin edpein
"Apyeiol Tphec te Bedv 16T udynoav

«nous savons tout ce que dans la vaste Troade, Argiens et Troyens ont
souffert sous la fleche des dieux», prologue qui pourrait étre celui de
I'lliade: autant que la colére d’Achille, c’en est bien le sujet.

Ou, a un prologue de poete didactique, Od. XII, 191
iduev 8’ OAcox yévnTou €mi xBovi TovAvPoTeipn
«et nous savons tout ce qui advient sur la terre nourriciere».

Le contexte de 1’Odyssée montre combien il est a la fois fascinant et
dangereux d’écouter les chants des Sirénes qui ressemblent tant & ceux des
poetes: circularité borgésienne de la littérature qui fascine d’autant plus
qu’elle dit elle-méme combien elle est dangereuse4. Mais ce sur quoi nous
voulons insister ici, c’est que les Sirénes elles-mémes, ces essences
abstraites de poétes, ces voix sans corps, cette pure musique de 1’épopée et

3 L’exemple — constamment cité — montre que la vision statique du temps en
strates ou couches successives commence pour les Grecs par le présent,
probablement a la fois parce que c’est ce qu'on a sous les yeux immédiatement et
parce qu’il est dénommé par le théme primitif du verbe «étre». Ensuite vient le
futur: le théme est dérivé (ancien désidératif i.e.) et les Grecs ont une vision
«afférente» du futur venant vers nous, comme G. Guillaune I’a montré. Le passé ne
peut pas €tre exprimé par un participe aoriste ou parfait, qui n’existe pas pour le
verbe «Etre» en grec, mais I'expression homérique recourt 2 la composition et au
préverbe 7po-, qui reporte en quelque sorte le participe présent dans un état
antérieur. Sur la vision grecque archaique du temps — ou les conceptions plutdt —
voir Létoublon, a paraitre, avec les références bibliographiques que je ne peux
reproduire ici. Pour I’emploi du participe substantivé du verbe «étre» attesté ici, un
renvoi explicite est nécessaire 2 C. Kahn, 1973: 453-457. L’ambiguité de la formule
homérique utilisant les trois participes comme verbe d’existence ne me semble pas
contradictoire avec la thése d’ensemble de C. Kahn, pour qui I’'emploi fondamental
et essentiel de it est I'emploi comme copule, puisqu’il admet que la dérivation du
sens d’existence a partir du sens de copule est extrémement ancienne, peut-étre
indo-européenne, bien antérieure & Homeére en tout cas.

* Sur la circularité et la réflexivité homérique, voir Létoublon, 1983, cf. Pucci,

1987. Le terme borgésien me parait justifié par la reconnaissance constante du
modele homérique chez Borges — avec Don Quichotte et d’autres bien sir.



316 FRANCOISE LETOUBLON

de la poésie didactique, ont, comme les poctes archaiques dont le texte
nous a €té conservé par €crit, une poétique de 1’étre. On verra plus tard que
la fiction et le mensonge font peut-étre partie de la poétique d’Hésiode, ou
du moins de ses Muses. Homere, lui, ne congoit qu'une poétique de I'étre,
méme quand 1l invente ces abstractions de poctes que sont les Sirénes, et
qu’il les montre au demeurant en pleine activité de mensonge, puisqu’elles
affirment dans 1’Odyssée que les voyageurs qui les €écoutent repartiront plus
riches en savoir et plus contents, alors que les os blanchissant sur le rivage
démentent a I’évidence cette affirmation.

A T'époque archaique, on connait les «choses», «ce qui arrive», d’ail-
leurs toujours dans la pluralité, t& €ovra, dooa yévnrar ce neutre,
toujours pluriel, n’est jamais nié. Cela me semble impliquer qu’on ne
percoit que des étres et des choses qui existent (existeront ou ont existé),
sans que le concept abstrait d’«existence» lui-méme soit pensé; et bien sir
sans qu’a fortiori le concept de «non-étre» soit formé ou méme ébauché.

Le pocte archaique ne s’int€resse qu’aux choses et aux personnes, aux
réalités existantes, a la rigueur aux fictions semblables aux --réalités
(discours des Sirénes, dieux travestis en humains ou humains accédant au
monde des dieux ou de I’Au-dela, histoires inventées par Ulysse...), sans
aucune espece de spéculation sur le Néant. Hésiode fait parler les Muses
dans son Prologue,

Théog., 27-28, ’iduev peddea TOAAX Aéyety ETOUOIOY OUOTX,
duev O €07 E0éAwpuev, dAnbéa ynpioacHot

d’une maniére étrangement semblable aux Sirenes de 1'Odyssée’, mais
avec une Poétique beaucoup plus hardie puisque, si elles semblent privilé-
gier la proclamation de la vérité (vers 28, 1duev d ebt £0érwuev), elles ont
pour objet premier de leur «savoir» 1’énoncé de weddea que je voudrais
traduire par «fictions» plutdt que par «mensonges», parce qu’ils ou elles
sont défini(e)s comme «&TOuololvy Ouoio», «semblables aux réalités». S’il
faut interpréter les deux vers en donnant du poids aux termes oppos€s,
I’énoncé (A€yetv, verbe neutre) de fictions nombreuses (ToAA&) semblables
a la réalité de référence® semble le premier degré de la poétique, le

> Sur cette similarité, voir Pucci, 1979.

® Voir Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque, s.v. ETEOC:
«tous ces termes expriment la notion de ‘réalité, authenticité’.»Il me semble que les
emplois de Etvpd avec Aéyewv impliquent un rapport de référence entre mots et
choses, donc I’existence d’une réalité sous-jacente au langage, a laquelle il renvoie.
Au contraire, dans le vers suivant le terme dAnOéa, qui peut étre compris au sens
traditionnel de «vérités, choses vraies», pourrait aussi avoir son sens étymologique,
ce qui donnerait un sens plus plein a I’alliance avec ynpbOoacBar «faire échapper a
I’oubli par la proclamation solennelle.»



LA NOTION DE NON-ETRE 317

deuxieme étant la proclamation (ynpboaoBat, verbe rare et solennel ) qui
fait échapper a 1’oubli. Ainsi, Ulysse et les Sirenes, modeles partiels du
Poéte, pratiquent-ils le mensonge, et les Muses d’Hésiode revendiquent
méme apparemment les pe0ddea comme objets officiels de leur savoir
poctique — sans que le poete dise jamais si ce qu’elles lui soufflent est de
['ordre des pebdea ou des danbéa. Et comment aurions-nous le moyen de
le savoir, puisque les we0Odeor sont semblables aux réalités que nous
connaissons (€topoilow)? Quoi qu’il en soit, les réalités imaginaires dont il
semble s’agir n’ont rien a voir avec le néant.

1.2. Avant I’ étre: le x&oc

Puisque les poetes archaiques raisonnent en termes de succession
temporelle, regardons comment ils appellent ce qui précéde dans le temps
les objets cosmiques dont ils rapportent la genese: avant 1’étre n’était pas le
«non-tre» mais un «vide», un «trou». La Théogonie nomme 1O XA&0¢ ce
trou originel, mais immédiatement apres I’avoir nommé, et sans le définir®,
elle pose le «sol solide» de la Terre, sur laquelle tout 1'édifice cosmique
reposera a la fois génétiquement et physiquement:

Théog. 116-117 "H Tot pév MpOTIOTA XAOC YEVET, aLTAP EMELTA

Cof ebpdotepvog, mhvtwy Edoc adodarec aiel
123 éx xdeoc & "Epefoc te uérouvé te NUE Eyévovro.

Le substantif xé&oc n’est pas attesté chez Homere: c’est donc la le
premier exemple du mot. Mais son sens de «trou», «gouffre», est éclairé
par les emplois homériques du verbe correspondant, xaivw, bien attesté en
particulier a 1’optatif dans les formules d’imprécation destinées a garantir
contre le risque de parjure, du type «qu’un gouffre s’ouvre si...», et a I'in-
dicatif aoriste dans le récit de ['Hymne a Déméter 16 xbve d¢ xBov
ebpvayvia, pour décrire le gouffre soudainement ouvert dans la terre, dans
lequel Hades enleve Koré. Les deux types d’emplois confirment 1’idée que,
pour la mentalité homérique, un tel gouffre constitue une anomalie de la
nature, un &dovorov que seule une puissance divine, surnaturelle, peut
réaliser. Pour Hésiode, appeler ainsi ce qu’il y a avant le premier objet
tangible du monde, c¢’est parler d’un objet impensable et indéfinissable.

7 Chantraine, Dict. Etym., s.v. yfpug: «Terme noble et religieux».

§ Le genre neutre du mot est lui-méme une sorte d’indéfinition: voir Létoublon,
1988, a propos du genre des noms selon M. Meillet.



318 FRANCOISE LETOUBLON

Désignation du vide originel, ce mot, méme dans 1’usage quasi métaphy-
. 5 P C 5 P A
sique d"Hésiode”, n’est donc pas un nom du néant, du «non-étre».

1.3. O0dev

A T’époque archaique le pronom ovOEv est attesté (5 exemples dans
U'lliade, 14 dans 1'Odyssée et les Hymnes de la forme o0d€v, tous emplois
confondus, selon les Concordances): on pourrait songer a y voir un
candidat valable pour I’expression du néant. Mais les emplois archaiques
montrent tous que la valeur étymologique du mot est encore trés sensible
(nom de nombre «un» et coordination négative), souvent dans des emplois
argumentativement trés marqués: «pas méme un, absolument aucun», sans
rien de commun avec cet absolu négatif qu’est le Néant pour les modernes.
Les emplois homériques sont essentiellement ['accusatif de relation quasi

3

adverbial du type /1. 1, 244 61" Gpiotov 'Axondv obdev ETi00C,

«tu n’as en rien, aucunement, rendu hommage», et le sujet d’une prédi-
cation comparative du type de Od. IX, 34 &¢ oddEV yAOKIOV fic maTpidoc
obdE TokAwv, «rien n’est plus doux que sa patrie et ses parents» (renforce-
ment sous la forme négative du superlatif absolu: «la patrie et les parents
sont la plus douce des choses»). Voir aussi la formule 6 3¢ p o0dev
aueifeto (Od. IX, 287 elc.) «et il ne me répondit rien (absolument rien)».
L’unique exemple homérique de undév, /. XVIII, 50 6 & dvaivero undev
géAécBon va dans le méme sens: «il niait avoir rien regu». Jaurais aimé
suivre ’histoire de oUd€v dans la langue grecque: I’article de Liddell-Scott-
Jones ne signale aucun emploi qui le rapprocherait du «néant» frangais
avant un mathématicien tardif, Nicomaque Gerasenus. Pourtant, 1'étude
faite par J. Klowski montre que Parménide utilise undév comme équivalent
de 10 uf 6v (voir ci-dessous): il vaudrait sans doute la peine d’étudier de
prés de ce point de vue la langue philosophique et scientifique.

De cet exemple de la langue archaique, on conclura fermement: 1’€tre
est, le non-€tre n’est pas et n’a pas méme de nom. A vrai dire, le non-&tre
n’est pas une préoccupation de I’homme grec de cette ¢poque, a en croire
les textes.

2. Les Présocratiques ou le zéro et I'infini

Homere et Hésiode connaissent et décrivent la diversité du monde exis-
tant, sans spéculer ni sur I’essence des choses ni a fortiori sur ce qui n’est
pas. Dans cette perspective, 1'usage effectivement attesté¢ chez les Présocra-

? Sur le role du «chaos» dans la cosmogonie, voir H. Frankel, 1962 (1975:
96-108), et J. Rudhardt ici-méme.



LA NOTION DE NON-ETRE 319

tiques, Parménide surtout'’, a la suite semble-t-il de Xénophane (cité par

Aristote D. K., 116-119) du participe neutre du verbe étre avec la négation
au singulier (Parménide, Fr-2,7 obte yap &v yvoing 16 ye uf) €6v (od yop
avvotdv) obte pphoaic), et de I'infinitif substantivé du méme verbe avec
la négation (Fr-5,8 oic 1O TéAelv Te xod o0k €ivan) en complémentarité
avec les oppositions €oTiv/oUk éott (Fr-2,3,7,16).

Comme Klowski I'a noté, le Fragment 5 montre que undév peut se
substituer a 70 un 8v; on en inférera que de méme que l'infinitif substan-
tivé eivou est en puissance d’article (t6), de méme il ne s agit plus alors du
pronom pndév rencontré dans la langue homérique, mais d’une sorte d’hy-
postase nominalisée (T0) undév: le pronom substantivé, si j’ose dire. TO un
Bv et les termes qut l'environnent constituent une trouvaille linguistique,
signalant I’'avénement du probleme philosophique de la définition de 1’étre,
constamment li¢ a la deflmtlon complementmre du non-€tre comme 1Mpos-
sible & connaitre et a définir. On opposerd le pluriel d’Homeére et
d’Hésiode, Tt dvra, jamais nié, au neutre singulier 70 &v / 10 uf ov: le
progres conceptuel explicité dans la langue consiste non seulement dans
I"opposition positif/négatif mais dans le passage du pluriel!! au singulier,
qui ne renvoie plus a des objets du monde, mais au concept abstrait
d’«Btrex 12,

I1 faut renvoyer a J.-P. Vernant, 1965: «Les ¢léments des Milésiens ne
sont pas des personnages mythiques comme T'ofio, mais ce ne sont pas non
plus des réalités concrétes comme la terre. Ce sont des puissances éternel-
lement actives, divines et surnaturelles tout a la fois. L’innovation mentale
consiste en ce que ces puissances sont strictement délimitées et abstraite-
ment congues: elles se bornent a produire un effet physique déterminé, et
cet effet est une qualité générale abstraite. A la place, ou sous le nom de
terre et de feu, les Milésiens posent les qualités de sec et de chaud,
substantivées par I’emploi nouveau de ’article 10, /e chaud...», qui renvoie
lui-méme a B. Snell, 1955, 299 sqq. En ce qui nous concerne, le passage
crucial de Snell se trouve p. 301: «So kann Homer auch sagen 1& T €6vra
T& T €oodueva mpd T Eovra, «das Seiende, das Zukiinftige und das
Vergangene». Dabei bezeichnet der Plural noch nicht abstrakt «das

10" Ne pouvant donner ici la bibliographie compléte, je me contenterai de

renvoyer a I’ouvrage récent et bien informé de L. Couloubaritsis (1986).

= Rappelons que le neutre pluriel en indo-européen n’est pas un vrai pluriel

mais un «collectif», ce qui explique que les Grecs accordent un verbe au singulier
avec un sujet pluriel neutre (Hés. ddpo Beovc meiber). Sur I'importance de la
catégorie du neutre dans la formation du vocabulaire et de la pensée philosophiques
grecs, voir H. Joly (1974, 23-27).

2 a~ A 2 - . - .
'2 Sur le probleéme de I’étre et du non-étre chez les Présocratiques, voir aussi la
discussion de C. Rammoux, 1959, 251-256.



320 FRANCOISE LETOUBLON

Seiende», sondern nur die Summe alles jetzt Seienden, die all dem Zu-
kiinftigen, gegeniiberstellt wird.»

2.2. Le vide hésiodique laisse place a I’ infini

La cosmogonie d’Anaximandre (Kahn, 1958, 1960) place I'&meipov au
début des étres, apxnv T@v Ovrwv: il s’agit, encore, d’un adjectif neutre
singulier substantivé désignant I'infini par ’absence de limites (cf. le latin
infinitumy:

Anaximandre, 1 (Simplicius): &pxfnv... €ipnke TV Oviwv 10 GITEIPOV...
g¢E... (OVOE N YEVEDIC EO0TI TOIC ODOL,... ,

Cet usage manifeste un pas conceptuel comparable et parallele a celui
qui fait passer de tax dvroe a 70 (pf)) 6v: Homere et Hésiode utilisaient 1’ad-
jectif ameipwv comme définissant la mer ou la terre illimitée (pour le
regard humain bien siir), a partir de quoi Anaximandre invente «l’étre dont
la définition est d’étre sans limite», et le place a 'origine de tout. Saut
conceptuel capital aussi, cela va sans dire, par rapport au x&oc¢ d’Hésiode:
le vide métaphysique hésiodique était concu sur le modele des gouffres,
trous, cavernes ou fissures dans le terrain, fréquents en terre grecque et
d’ou proviennent les mythes des fleuves infernaux sous terre. Au contraire
I’&melpov est un pur concept sans contenu sensible. I1 semble donc que 1’on
puisse affirmer que les Présocratiques ont réellement posé philosophique-
ment le probleme du non-€tre et ont inventé le langage adéquat pour le
faire. Dans cette perspective, il serait 1égitime d’affirmer que le métier de
philosophe consiste a trouver un langage pour parler de ce qui n’existe pas,
et pour dire qu’il n’y a rien a en dire, conformément au leitmotiv parméni-
dien. Bien entendu, il ne s’agit a mes yeux que d’une préparation, d’une
asceése intellectuelle a la philosophie proprement dite, commengant avec
Socrate, Platon et leurs successeurs (Létoublon, 1988 b).

3. Retour a Homere: le néant n’a pas de nom mais le «non quelqu’un» est
un nom propre
En réalité, I’opposition ici entre I'époque homérique pré-philosophique
et I'apparition de la problématique du non-€tre chez les Eléates est d’un

schématisme excessif: si Homére ignore la substantivation du neutre ov et
sa négation, les jeux sophistiques du chant IX de I'Odyssée

Od. IX, 366  Odric éuoi Y&vouor ODTiv d€ pE KIKAROKOLGTY
- 369  ObTIv &y mhuarov Edopat eTd oic ETApotaty,
- 5-408 @ ¢pirot, OdTIC pe kTEIVAL DOAW OVDE PBindrv (455)
Té pot odTIdavde TOpeV OLTIC.



LA NOTION DE NON-ETRE 321

font bien du pronom animé o¥TIC «personne» (ainsi accentué) un véritable
substantif, et méme un dvoua, un «nom propre», dans le fameux passage
ot Ulysse revendique face au Cyclope le nom Obric (ainsi accentué)'’
L hypostase du pronom en nom propre (noter la conservation de 1’ambi-
guité dans la forme orale par I’absence de pronom [6] ODtIQ), est compa-
rable a celle du participe neutre &v, de 'adjectif &meipwv ou du pronom
o0dtv en substantif. Mais bien stir, méme si les philosophes postérieurs ont
reconnu le patronage homériquem, il ne s’agit chez Homere que d’un jeu
sur les mots.

BIBLIOGRAPHIE

BRUNSCHWIG J. 1988 (ou 89?). «La théorie stoicienne du genre supréme et 1’ontologie
platonicienne», in Barnes J. et Mignucci M., Matter and Metaphysics, (Biblio-
polis) 21-127.

CHANTRAINE P. 1958-1980. Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Paris
(Klincksieck).

CoULOUBARITSIS L. 1986. Mythe et philosophie chez Parménide. Paris - Bruxelles
(Ousia).

FINK E. 1957. Zur ontologischen Friihgeschichte von Raum - Zeit- Bewegiing. Den
Haag (M. Nijhoft),

= 1959. Alles und Nichts. Ein Umweg zur Philosophie. Den Haag (M. Nijhoff).

FRANKEL H. 1975. Early Greek Poetry and Philosophy. Oxford (Blackwell), publica-
tion originale en allemand, New York, 1951.

JoLy H. 1974. Le renversement platonicien. Logos, Epistémé, Polis. Paris (Vrin).

— 1988. «La philosophie comme métaphore», Recherches sur la philosophie et le
langage, Cahier n° 9, 8-31.

KAHN C. 1958. «Anaximander and the arguments concerning the AITEIPON at
Physics 203 b 4-15, Festschrift Emst Kapp, Hamburg (M. von Schroder Verlag),
19-29.

= 1960. Anaximander and the Origins of Greek Cosmology. New York (Columbia
University Pr.).

= 1972.«On the terminology for Copula and Existence», Islamic Philosophy and
the Classical Tradition (Mélanges R. Walzer), S.M. Stern, A. Hourani,
V. Brown ed., Oxford, 141-158.

— 1973, The verb “BE” and its Synomyms. Philosophical and Grammatical
Studies. Part 6, The verb “Be” in Ancient Greek. Dordrecht (Foundations of
Language, Suppl. vol. 16, Reidel).

'3 On remarquera qu ODTIC est le nom que donnent & Ulysse son pére et sa mére
(366-367): nom familier, hypocoristique (cf. fr. «mon chou») et qu’il donne
naissance par dérivation 4 un terme injurieux (455 o0Tdavog dans le contexte de
o0TIG: désignation injurieuse d’Ulysse par le Cyclope, cf. fr. «un moins que rien»).

'* Je remercie J. Brunschwig de 1'avoir signalé oralement 2 la suite de mon
exposé, voir sur ce point A. A.Long et D. N.Sedley, 1987, 30E, p. 180, et
I. Brunschwig, 1988, 84-85.



322 FRANCOISE LETOUBLON

Krowskr J. 1967. «Zum Entstehen der Begriffe Sein und Nichts und der Welt-
enstehungs- und Weltschopfungstheorien im strengen Sinne», Archiv  fiir
Geschichte der Philosophie, 49, 121-148 et 225-254.

LETOUBLON F. 1983, «Le miroir et la boucle», Poétique, 53, 19-36.

—  1985. «Les dieux et les hommes. Le langage et sa référence dans I’antiquité
grecque archaique», Language and reality in Greek Philosophy (K. Boudouris
ed.), Athenes, Société Grecque de Philosophie, 92-99.

— 1988. a. «Le soleil et la lune, I'eau et le feu selon Meillet. De la grammaire
comparée a I’anthropologie», in Histoire, Epistémologie, Langage, 10, 127-139.

— 1988. b. C.r. de D. Gambarara, Alle fonti della filosofia del linguaggio.
«Lingua» e «nomi» nella cultura greca arcaica. Roma (Bulzoni), 1984, in
Historiographia Linguistica, 15, 410-416.

— A paraitre «Le temps s’en va», in Hommage a Henri Joly, Recherches sur la
philosophie et le langage, Cahier n° 12 (1990).

LoNG A. A. et SEDLEY D. 1987. The Hellenistic Philosophers. Cambrldoe

Pucct P. 1979. «The Song of the Sirens», Arethusa, 12, 121-132.

- 1987. Odysseus Polytropos. Intertextual Readings in the Odyssey and the lliad.
Ithaca-London (Cornell Univ. Pr.).

Ramnoux C. 1959. Vocabulaire et structures de pensée archaique chez Héraclite.
Paris (Belles Lettres).

SNELL B. 1955. Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des europdi-
schen Denkens bei den Griechen. Hamburg (Claassen Verlag), 3° éd. revue.

VERNANT J.-P. 1965. Mythe et pensée chez les Greces. Etudes de psychologie histo-
rigue. Paris (Maspero).



	La notion de non-être dans l'histoire de la langue grecque archaïque

