
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : John Rawls et la justice

Autor: Fuchs, Eric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381412

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 253-260

ETUDES CRITIQUES

JOHN RAWLS ET LA JUSTICE

Eric Fuchs

La traduction française de l'œuvre majeure de John Rawls, A Theory of
Justice (1971) a relancé le débat sur l'universalité des principes moraux,
et par conséquent sur la légitimité éthique de la démocratie, toutes choses

mises à mal en France, aussi bien par les marxistes que par les lacaniens,

par les disciples d'Heidegger comme par Foucault2. La question est d'autant

plus discutée qu'on commence à prendre conscience que la disqualification

de l'éthique, au nom de l'Etre ou au nom de ce qu'on estime être la

lucide dénonciation des peurs de la bourgeoisie issue de l'Aufklärung,
aboutit, dans les faits, à laisser le champ libre à l'utilitarisme sous sa forme
la plus grossière, celle qui confond justice et profit. Avec quelques autres,
Rawls ne renonce pas à poser la question de l'universalité des principes
moraux; le retour à Kant qu'il opère est toutefois critique3, car ce qu'il
veut établir, c'est «une théorie des sentiments moraux» (Th. ./., trad, fr.,
p. 75), vérifiée à l'épreuve d' «une classe de faits bien définie, quoique
limitée celle de nos jugements bien pesés, en équilibre réfléchi» (id.).

1

Théorie de la Justice. Paris 1987, Seuil, traduit de l'américain par Catherine
Audard. Cf. l'article de Guido Küng, «Les fondements méthodologiques de la
théorie de la justice de John Rawls». RThPh III, 1979. pp. 279-290.

2 A titre d'exemple, voici ce qu'écrit Lacan: «Il n'est que trop clair, non
seulement que les sociétés vivent très bien de références à des lois qui sont très loin
de supporter la mise en place d'une application universelle, mais bien plus, que
c'est dans la transgression de ces maximes que les sociétés prospèrent.», L'Ethique
de la psychanalyse. Le Séminaire livre VII, Paris 1986, Seuil, p. 94. Et plus loin:
«Je propose que la seule chose dont on puisse être coupable, au moins dans la

perspective analytique, c'est d'avoir cédé sur son désir» (id., p. 368).
3 Jules Vuillemin va jusqu'à parler d'un «long contre-sens» que Rawls commet

à propos de Kant: «D'un principe formel et universel, il fait un principe matériel et

abstrait. D'un acte législatif de la volonté solitaire, il fait un contrat collectif. A la

transmutation d'une nature déchue par le péché, c'est-à-dire l'égoïsme. il substitue la

spontanéité du développement naturel en faisant dépendre les principes éthiques de

faits généraux.», dans: «La Justice par convention: signification philosophique de la
doctrine de Rawls», Dialectica. vol. 41, n1"1 1-2. p. 162s. Je ne partage pas ce

jugement.



254 ERIC FUCHS

Ainsi, tout en se déclarant adversaire de l'utilitarisme4, J. Rawls en accepte
la méthodologie; il entend en quelque sorte le prendre à son propre jeu, en
démontrant qu'il est finalement plus utile d'être juste, pour autant bien
entendu qu'on définisse préalablement la justice. Sur ce point, la rupture
avec l'utilitarisme est radicale: pour celui-ci, la justice est ce qui concourt
au bien final, à sa maximisation, le bien pouvant être défini de façon différente

selon les systèmes téléologiques. Dans l'utilitarisme proprement dit, le

bien sera défini comme la satisfaction du désir rationnel (Th../., tr. fr.,

p. 51). Une société est juste si elle est organisée de telle manière qu'elle
fournit la plus grande somme de satisfaction aux désirs rationnels des
individus. Mais précisément, Rawls refuse par principe de définir le bien des

personnes, celui-ci restant affaire de liberté, laquelle est intangible. D'où le

retour à Kant: la justice est première en ce qu'elle veut assurer le droit à

chaque personne d'être respectée comme fin. «Chaque personne possède

une inviolabilité fondée sur la justice, qui, même au nom du bien-être de

l'ensemble de la société, ne peut être transgressée. Pour cette raison, la

justice interdit que la perte de liberté de certains puisse être justifiée par
l'obtention, par d'autres, d'un plus grand bien. Elle n'admet pas que les

sacrifices imposés à un petit nombre puissent être compensés par l'augmentation

des avantages dont jouit le plus grand nombre» (ThJ., tr. fr., p. 30).
Comme le fait remarquer Jean-Pierre Dupuy, Rawls refuse le principe sacrificiel

qui est à la base de l'utilitarisme

Cette priorité du juste sur le bien dans la théorie de la justice laisse

donc à la liberté de chacun de définir ses fins; du coup la justice définie
comme «équité» (fairness) sera avant tout procédurale. Il faut que les

conditions dans lesquelles l'homme fera le choix de ses fins soient bonnes

c'est-à-dire correctes. La priorité de la justice exige que soit écartée
l'hétéronomie des déterminations particulières de chacun, y compris leur conception

du bien. Le libéralisme de Rawls est anti-utilitariste autant qu'il est

anti-métaphysique. Dès lors, la question est: dans quelle situation faut-il
imaginer l'homme pour qu'il puisse exercer à la fois librement et justement
ses jugements bien pesés?

Dans une situation «originelle» où, avec tous les autres partenaires du

contrat social, il sera placé sous «le voile d'ignorance», c'est-à-dire sans les

informations qui, s'il les possédait, le conduiraient à choisir des solutions

qui avantageraient ses intérêts particuliers. Chacun doit se placer, s'il veut

juger en personne libre et rationnelle, dans l'hypothèse d'une ignorance de

sa place dans la société, de son statut social ou de son appartenance de

«Mon but est d'élaborer une théorie de la justice qui représente une solution
de rechange à la pensée utilitariste en général» (ThJ.. tr. fr., p. 49).

«Les paradoxes de 'Théorie de la justice'. Introduction à l'œuvre de John
Rawls», Esprit, 1988, n° 1, p. 72-84.



JOHN RAWLS ET LA JUSTICE 255

classe, de ses capacités intellectuelles ou physiques, de ses inclinations ou
de ses caractéristiques psychologiques. Dans cette situation, où chacun

accepte par raison de limiter son particularisme pour ne pas être empêché
d'exister par le particularisme d'autrui, c'est-à-dire accepte d'être raisonnablement

intéressé6, les partenaires parviendront à définir les deux principes
de la justice: «En premier lieu: chaque personne doit avoir un droit égal au

système le plus étendu de libertés de base égales pour tous qui soit compatible

avec le même système pour les autres. En second lieu: les inégalités
sociales et économiques doivent être organisées de façon à ce que, à la fois,
(a) elles apportent aux plus désavantagés les meilleures perspectives et

(b) elles soient attachées à des fonctions et à des positions ouvertes à tous,
conformément à la juste (fair) égalité des chances» (ThJ.. tr.fr., p. 91 et

115).

L'indication «premier» ou «second» dans l'énumération des principes
est tout à fait importante: elle désigne ce que Rawls, par analogie linguistique,

nomme «l'ordre lexicographique», qui implique que le premier principe

est prioritaire par rapport au second, et, à l'intérieur de ce dernier, que
la clause sur la juste égalité des chances doit passer avant celle dite du

«principe de différence» (qui admet, sous certaines conditions, des inégalités).

Cet ordre lexical est légitimé par la nécessité d'appliquer à la société
les règles de la justice procédurale pure, où, sous la contrainte du voile
d'ignorance, on ne dispose pas de critère indépendant de la justice, mais
seulement d'un accord sur la procédure correcte et équitable qui puisse

garantir la justice du résultat. Dans cette perspective, la juste égalité des

chances l'emporte sur le principe de différence, et le principe de liberté sur
celui d'égalité.

Le principe de justice économique (principe de différence) est subordonné

aux deux principes de justice politique. «Cet ordre signifie que des

atteintes aux libertés de base égales pour tous qui sont protégées par le

premier principe, ne peuvent pas être justifiées ou compensées par des

avantages sociaux et économiques plus grands» (Th. .T. tr. fr., p. 92). Ainsi
est mis en échec le point de vue utilitariste. Mais également la perspective
égalitariste qui, minimisant la liberté au profit de l'égalité, néglige ainsi la

condition première de la justice procédurale et, bien entendu, abandonne le

principe de différence; du coup, comme le système socialiste en donne de

nombreux exemples, les mieux lotis seraient en moins bonne position, sans

que cela avantage les plus mal lotis, puisque c'est le principe de différence

qui maximise leur situation.

6 «Ils savent que, d'une manière générale, ils doivent essayer de protéger leurs
libertés, d'élargir leurs possibilités et les moyens de favoriser leurs objectifs quels
qu'ils soient», ThJ.. tr.fr.. p. 174.



256 ERIC FUCHS

On dira donc que la justice exige une distribution strictement égale de

biens premiers, la liberté, ou plutôt «les libertés de base»7 et les chances

égales d'accès aux diverses fonctions et positions, accompagnée d'une
répartition des biens produits qui maximise la part qui revient aux plus
défavorisés. Même si Rawls n'est pas très précis sur la définition de ce

groupe des «plus défavorisés» l'attention portée sur ce point est capitale:
c'est elle finalement qui rend manifestement plus juste la théorie de Rawls,
comparée aux théories utilitaristes qui, elles, assurent que le bonheur
dépend finalement de l'efficacité de l'ensemble du système politico-économique.

Mais elle est aussi plus rationnelle, dans la mesure où elle exprime
le point de vue choisi par les partenaires du contrat en position originelle,
soucieux qu'ils sont de maximiser leur gain minimal (selon la théorie de la

décision).

C'est ici sans doute qu'on se demandera ce qui oblige les partenaires à

agir de façon rationnelle? Après tout, pour reprendre l'usage du joueur, est-

il sûr que celui-ci ne cherchera pas, par un coup d'audace, à courir le

risque de tout perdre pour obtenir de tout gagner? Les hommes sont-ils si

rationnels que cela? A cela, Rawls répond d'abord que la passion irrationnelle

est souvent le fruit de l'injustice, et que c'est le propre d'une société

juste que d'offrir à chacun sa place et son droit à se faire reconnaître. Dans

ces conditions, il est raisonnable de penser que chacun jouera le jeu et ne

cherchera pas à détruire les conditions mêmes de son existence. De plus,
une société fondée sur la justice s'équipe institutionnellement de telle
manière que l'égoïsme ou la passion ne puissent exercer leurs ravages
destructeurs. C'est justement en cela qu'elles sont meilleures que d'autres
fondées seulement sur l'intérêt ou sur l'absence de références éthiques.

Mais ici un second problème se pose: l'importance de l'éthique dans la

perspective de Rawls est évidente. Elle est en particulier apparente par le

recours à la notion de «biens premiers», fondamentaux, véritables conditions

de possibilité du contrat bien pesé qui permet la démocratie. Ces

biens appartiennent-ils à quelque «nature humaine», ou sont-ils postulés

7 «...les plus importantes sont les libertés politiques (droit de vote et d'occuper
un poste public), la liberté d'expression, de réunion, la liberté de pensée et de

conscience; la liberté de la personne qui comporte la protection à l'égard de

l'oppression psychologique et de l'agression physique (intégrité de la personne); le

droit de propriété personnelle et la protection à l'égard de l'arrestation et de

l'emprisonnement arbitraires, tels qu'ils sont définis par le concept de l'autorité de la

loi.» (ThJ., tr. fr., p. 92).
8 Comme le fait remarquer Pu. Van Parus dans son «Introduction: la double

originalité de Rawls» à Fondements d'une théorie de la Justice. Essais critiques sur
la philosophie politique de John Rawls, publiés sous la direction de J. Ladrière et
Ph. Van Parus, Louvain-La-Neuve 1984, Editions de l'Institut supérieur de

Philosophie (Essais philosophiques 10), p. 20.



JOHN RAWLS ET LA JUSTICE 257

comme conditions logiques préalables? On peut sans peine écarter la

première réponse, Rawls s'interdisant clairement de définir le «bien»
préalablement au «juste». Mais s'il s'agit d'une condition logique, la définition
de ces biens ne les désigne-t-elle pas à n'être que condition d'un système

particulier, celui de la démocratie occidentale? Et dans ce cas, qu'en est-il
de l'universalité des normes éthiques? Dans un article de 1980, Rawls

précise que «plutôt que de penser les principes de la justice comme étant

vrais, il vaut mieux dire qu'ils sont les principes les plus raisonnables pour
nous, étant donné notre conception des personnes comme étant libres et

égales et comme des membres d'une société démocratique à laquelle ils
coopèrent pleinement»9. Le repli est manifeste! Rawls entend ne se préoccuper

que de la forme juste d'une société démocratique, et «proposer
certaines conceptions et certains principes conformes à ses convictions et à

ses traditions historiques les plus essentielles»10. L'intention n'est donc pas
de construire une théorie de la justice de valeur universelle, mais de se

situer très clairement dans le cadre particulier d'une société donnée que
l'on veut aider, par la théorie, à ne pas dériver loin de ses traditions historiques

et de ses valeurs. S'ensuit-il que toute visée universelle est

abandonnée? En réalité, croyons-nous, nullement. Refusant de définir le bien à

partir d'une conception de la nature humaine - la liste des biens premiers
n'est jamais donnée comme le résultat de ce qui serait universellement
considéré comme nécessaire au bonheur par l'ensemble des êtres humains -,
Rawls veut montrer, en se situant consciemment dans une situation historique

précise, que ces biens premiers sont les conditions nécessaires pour
que les intérêts supérieurs de la personne humaine soient réalisés dans les

conditions de la position originelle. Il ne s'agit pas de prétendre atteindre

ainsi une vérité ultime, et encore moins de déduire d'une telle vérité les

biens premiers, mais plus modestement de montrer que tout être placé dans

les conditions d'exercice raisonnable de la recherche avec d'autres de leurs

meilleurs intérêts doit se convaincre de la nécessité de postuler ces biens

premiers.

Le mérite d'une telle proposition est de prendre au sérieux l'historicité
de toute réflexion de philosophie politique tout en proposant au dialogue et
à l'examen rationnel une théorie réellement fondatrice d'un ordre social.

L'universalité est moins dans les principes que dans la proposition d'une

procédure que chacun peut examiner et accepter ou refuser. Appel implicite
est donc fait par Rawls à une procédure raisonnable où «la conviction bien

pesée» joue un rôle important.

9 «Kantian Constructivism in Moral Theory. Journal of Philosophy, t. 77, 1980.

p. 554, cité par Van Parus, op. cit., p. 10.

10 Id. p. 518.



258 ERIC FUCHS

C'est Paul Ricœur qui a fait remarquer" l'importance de cette notion de

our considered convictions - «nos convictions bien pesées». Ces convictions

exercent une fonction critique non seulement - c'est le sens de «bien
pesées» - en postulant la rationalité des hommes, mais plus encore en affirmant

- «convictions» - la capacité morale de se mettre à la place d'autrui
comme constitutive de l'être humain.

11 y a donc chez Rawls non seulement la construction d'un modèle
rationnel de décision mais aussi, la rendant possible, une précompréhension
de ce qui est juste ou injuste. Ainsi passe-t-on sans cesse d'une théorie
rationnelle constructiviste qui prétend faire la preuve de sa validité
indépendamment de toute conviction, à l'appel à l'imagination (la situation
originelle) elle-même contrôlée par la conviction bien pesée. Ce «cercle de la

démonstration», comme dit Ricœur, n'est pas vicieux; c'est «la figure
argumentative appropriée à ce genre d'ouvrage. C'est cette figure argumentative
qu'il faut protéger contre les forces centrifuges exercées d'une part par un
intuitionnisme moral anhistorique et acritique, qui coupe le sentiment de la
raison, et d'autre part un constructivisme artificiel qui sépare la théorie de la
conviction»12. Il manifeste que toute réflexion éthique n'a de sens qu'à justifier,

qu'à expliciter les convictions morales premières et fondamentales; qu'à
en dévoiler la profonde rationalité implicite. Aucune raison ne peut fonder la

morale, mais toute proposition morale doit être soumise à la critique de la

raison, c'est-à-dire proposée à l'examen de tous, dans une expression
théorique cohérente et utile. C'est en ce sens que la méthode de Rawls me
semble d'une grande pertinence. Tout critique de Rawls doit, lui aussi, dire

quelle est sa conviction première et en démontrer ensuite la capacité à

susciter une théorie rationnelle de la justice politique et économique.
Dans la deuxième partie de son ouvrage, Rawls décrit comment les deux

principes de la justice «constituent une conception politique applicable». Il
s'agit, les principes ayant été établis, de lever progressivement le voile
d'ignorance et de construire un système politique, respectant la liberté égale

pour tous, et un système de juste répartition. Cette partie est plus concrète

que la première, elle est passionnante par toutes les analyses qu'elle propose
des institutions politiques en démocratie et de leur contenu éthique (liberté de

conscience, tolérance, justice politique, participation, autorité de la loi,
De même sur les questions d'économie politique, Rawls démontre avec une

rare pertinence comment les deux principes jouent comme limitations des

conceptions utilitariste et idéaliste du bien. Je voudrais attirer l'attention sur
le § 44, «Le problème de la justice entre les générations», qui me semble à la

fois original et d'une grande actualité. Le principe de différence est ici mis à

l'épreuve: il faut en effet non seulement prendre en compte le sort des plus

1 ' «Le cercle de la démonstration». Esprit, février 1988. p. 78-88.
12 P. Ricœur. art. cité, p. 88.



JOHN RAWLS ET LA JUSTICE 259

mal lotis pour répartir justement les biens disponibles, mais aussi investir

pour les générations futures. Ce qui implique de trouver un juste principe
d'épargne qui ne lèse ni les investissements pour le futur ni l'efficacité
économique, nécessaire à améliorer le sort des plus défavorisés. L'utilitarisme

semble impliquer un taux d'épargne excessif en «demandant aux
générations les plus pauvres des sacrifices importants au nom des avantages plus
grands qu'obtiendront les générations futures»13; une telle demande est

encore moins justifiée que dans le cas de sacrifices entre contemporains. De
même il faut éviter «l'égoïsme générationnel». Pour déterminer le juste taux

d'épargne, les partenaires «s'imaginant être eux-mêmes parents, (ils) ont
alors à évaluer combien ils devraient mettre de côté pour leurs enfants et

petits-enfants en se référant à ce qu'eux-mêmes croient pouvoir demander à

juste titre de leurs parents et de leurs grands-parents»14. La décision sera

démocratique en ce sens que dans la position originelle, toutes les générations

sont représentées, personne ne sachant à quelle génération il appartient.
De telle sorte que «le juste principe d'épargne peut être considéré comme un
accord entre générations pour partager équitablement la charge de la réalisation

et du maintien d'une société juste» ' Le principe de justice joue ici un
rôle régulateur, face aux décisions égoïstes possibles. On devrait appliquer ce

type de raisonnement au problème si important aujourd'hui de la justice entre

générations, sur le plan écologique. Toute décision qui risquerait de créer une
situation irréversible devrait être interdite, puisque dans la situation originelle,

aucune génération n'aurait accepté que de telles décisions soient prises
en sa défaveur. Il y a un problème éthique majeur sur lequel nous devrions

davantage réfléchir.
Autre question importante que Rawls traite avec une grande profondeur,

celle de la désobéissance civile (§ 55, 57 et 59). Celle-ci n'est pas à

confondre avec la résistance à un régime politique injuste; elle présuppose au

contraire un Etat démocratique, fondé sur les principes de la justice et

légitimement reconnu par ceux-là mêmes qui pensent pouvoir lui désobéir. Elle

suppose donc un réel et profond conflit de devoirs. Rawls définit la désobéissance

civile «comme un acte public, non violent, décidé en conscience, mais

politique, contraire à la loi et accompli le plus souvent pour amener un

changement dans la loi ou bien dans la politique du gouvernement»16. Le long
commentaire que Rawls donne de chacun des termes de cette définition
mérite une lecture attentive, tant il peut éclairer tous ceux qui, dans nos pays
démocratiques, cherchent à faire valoir, contre l'opinion majoritaire, des

valeurs éthiques qu'ils estiment négligées. En effet, Rawls précise que la

13 ThJ.. tr. fr. p. 327.
14 Th.!.. tr. fr.. p. 329.

ThJ.. tr. fr., p. 330.

TTi./.. ir. l'r., p. 405.



260 ERIC FUCHS

désobéissance civile représente une forme de dissidence qui se situe à la

frontière de la fidélité à la loi: elle «est clairement distincte de l'action
militante et de l'obstruction; elle est très éloignée de la résistance organisée par
la force» (p. 407). Elle est un appel à la conscience de la majorité pour
l'inviter à reconsidérer sa façon de concevoir sa conception de la justice. Tout
en dérogeant à la loi. elle manifeste un profond respect de la loi. Elle est

donc essentiellement politique, avec une forte détermination éthique, alors

que l'objection de conscience n'est pas d'abord politique mais fondée sur des

motifs philosophiques ou religieux.
Pour que la désobéissance civile soit justifiée, il faut trois conditions:

1. qu'il y ait infractions graves au premier principe de la justice, la liberté

égale pour tous, et violations flagrantes de la seconde partie du second
principe, la juste égalité des chances; 2. qu'on ait épuisé toutes les autres voies

légales pour remédier à ces infractions; la désobéissance civile est un dernier

recours; 3. qu'on applique le principe de proportionnalité; il ne faut pas que
le remède soit pire que la maladie qu'on veut combattre. Rawls sur ce

dernier point est extrêmement sensible à la relative fragilité du système
contractuel démocratique: il ne faut pas faire monter trop le niveau de

contestation, au risque de déstabiliser le système et de ruiner la démocratie. Il
y a donc un usage prudentiel de cette mesure, légitime certes, mais
exceptionnelle, vu ses risques.

Il n'en demeure pas moins que la désobéissance civile doit être reconnue

comme un moyen démocratique de stabiliser le système constitutionnel, car
celui-ci ne saurait, sans perdre sa légitimité, prétendre à l'infaillibilité. Il doit
donc inscrire dans sa constitution même la possibilité de se voir rappeler à

l'exigence de la justice par des groupes minoritaires, et ce. malgré le soutien

que lui apporte la majorité populaire. Ce principe reconnu de faillibilité est

en quelque sorte le parallèle, au niveau institutionnel, du voile d'ignorance
de la situation originelle. Le refus de définir de façon métaphysique le bien

oblige à accepter la faillibilité toujours possible du système de la justice

comme équité. On ne saurait donc évoquer «l'Etat de droit» pour refuser la

possibilité de la désobéissance civile.
En renouvelant lc débat sur les fondements du système politique

démocratique, Rawls a contribué grandement à la nouvelle prise de conscience

démocratique en Occident. Au moment où la crise des idéologies, et du

marxisme en particulier, risquait de ne laisser du champ qu'aux théories
utilitaristes, voire au cynisme des différents néo-libéralismes, la pensée de

J. Rawls a redonné courage et force aux défenseurs d'un système politique
fondé sur l'exigence éthique de lajustice. En montrant qu'un tel système est

finalement celui qui permet le mieux à chacun de trouver et de cultiver
l'estime de soi-même et la reconnaissance d'autrui, il a rendu un immense
service et suscité chez beaucoup un nouvel élan pour faire de nos démocraties

de véritables systèmes de justice.


	Études critiques : John Rawls et la justice

