Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 2

Artikel: Etudes critiques : John Rawils et la justice
Autor: Fuchs, Eric

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381412

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 253-260

ETUDES CRITIQUES

JOHN RAWLS ET LA JUSTICE

Eric FucHs

La traduction francaise de 1’ceuvre majeure de John Rawls, A Theory of
Justice (1971)! a relancé le débat sur I’universalité des principes moraux,
et par conséquent sur la légitimité éthique de la démocratie, toutes choses
mises 4 mal en France, aussi bien par les marxistes que par les lacaniens,
par les disciples d’Heidegger comme par Foucault’. La question est d’au-
tant plus discutée qu'on commence a prendre conscience que la disqualifi-
cation de 1’éthique, au nom de 1’Etre ou au nom de ce qu’on estime étre la
lucide dénonciation des peurs de la bourgeoisie issue de I’Aufklidrung,
aboutit, dans les faits, a laisser le champ libre a 1’utilitarisme sous sa forme
la plus grossiere, celle qui confond justice et profit. Avec quelques autres,
Rawls ne renonce pas a poser la question de I'universalité des principes
moraux; le retour & Kant qu’il opére est toutefois critique®, car ce qu’il
veut établir, c’est «une théorie des sentiments moraux» (Th. J., trad. fr.,
p.75), vérifiée a I'épreuve d’ «une classe de faits bien définie, quoique
limitée (...) celle de nos jugements bien pesés, en équilibre réfléchi» (id.).

' Théorie de la Justice, Paris 1987, Seuil, traduit de I’américain par CATHERINE
AUDARD. Cf. Tarticle de Guido KUNG, «Les fondements méthodologiques de la
théorie de la justice de John Rawls», RThPh III, 1979, pp. 279-290.

2 A titre d’exemple, voici ce qu'écrit LACAN: «Il n’est que trop clair, non
seulement que les sociétés vivent treés bien de références a des lois qui sont trés loin
de supporter la mise en place d’une application universelle, mais bien plus, (...) que
c’est dans la transgression de ces maximes que les sociétés prosperent.», L' Ethigue
de la psychanalyse, Le Séminaire livre VII, Paris 1986, Seuil, p. 94. Et plus loin:
«Je propose que la seule chose dont on puisse étre coupable, au moins dans la
perspective analytique, c’est d’avoir cédé sur son désir» (id., p. 368).

3 JULES VUILLEMIN va jusqu'a parler d’un «long contre-sens» que Rawls commet
a propos de Kant: «D’un principe formel et universel, il fait un principe matériel et
abstrait. D’un acte législatif de la volonté solitaire, il fait un contrat collectif. A la
transmutation d’une nature déchue par le péché, c’est-a-dire I’égoisme, il substitue la
spontanéité du développement naturel en faisant dépendre les principes éthiques de
faits généraux.», dans: «La Justice par convention; signification philosophique de la
doctrine de Rawls», Dialectica, vol. 41, n* 1-2, p. 162s. Je ne partage pas ce
Jjugement.



254 ERIC FUCHS

Ainsi, tout en se déclarant adversaire de l’utilitarisme4, J. Rawls en accepte
la méthodologie; il entend en quelque sorte le prendre a son propre jeu, en
démontrant qu’il est finalement plus utile d’étre juste, pour autant bien
entendu qu’on définisse préalablement la justice. Sur ce point, la rupture
avec |utilitarisme est radicale: pour celui-ci, la justice est ce qui concourt
au bien final, a sa maximisation, le bien pouvant étre défini de facon diffé-
rente selon les systemes téléologiques. Dans ['utilitarisme proprement dit, le
bien sera défini comme la satisfaction du désir rationnel (Th.J., tr. fr.,
p. 51). Une société est juste si elle est organisée de telle maniere qu’elle
fournit la plus grande somme de satisfaction aux désirs rationnels des indi-
vidus. Mais précis€ément, Rawls refuse par principe de définir le bien des
personnes, celui-ci restant affaire de liberté, laquelle est intangible. D’ou le
retour a Kant: la justice est premiere en ce qu’elle veut assurer le droit a
chaque personne d’étre respectée comme fin. «Chaque personne possede
une inviolabilité fondée sur la justice, qui, méme au nom du bien-étre de
I’ensemble de la société, ne peut étre transgressée. Pour cette raison, la
justice interdit que la perte de liberté de certains puisse étre justifiée par
I’obtention, par d’autres, d’un plus grand bien. Elle n’admet pas que les
sacrifices impos€s a un petit nombre puissent étre compensés par 1’augmen-
tation des avantages dont jouit le plus grand nombre» (Th.J., tr. fr., p. 30).
Comme le fait remarquer Jean-Pierre Dupuy, Rawls refuse le principe sacri-
ficiel qui est a la base de I’utilitarisme”.

Cette priorité du juste sur le bien dans la théorie de la justice laisse
donc a la liberté de chacun de définir ses fins; du coup la justice définie
comme «€quité» (fairness) sera avant tout procédurale. 11 faut que les
conditions dans lesquelles ’homme fera le choix de ses fins soient bonnes
c’est-a-dire correctes. La priorité de la justice exige que soit écartée 1'hété-
ronomie des déterminations particulieres de chacun, y compris leur concep-
tion du bien. Le libéralisme de Rawls est anti-utilitariste autant qu’il est
anti-métaphysique. Des lors, la question est: dans quelle situation faut-il
imaginer [’homme pour qu’il puisse exercer a la fois librement et justement
ses jugements bien pesés?

Dans une situation «originelle» ou, avec tous les autres partenaires du
contrat social, il sera placé sous «le voile d’ignorance», c’est-a-dire sans les
informations qui, s’il les possédait, le conduiraient a choisir des solutions
qui avantageraient ses intéréts particuliers. Chacun doit se placer, s’il veut
juger en personne libre et rationnelle, dans 1’hypothése d’une ignorance de
sa place dans la société, de son statut social ou de son appartenance de

4 «Mon but est d’élaborer une théoric de la justice qui représente une solution
de rechange a la pensée utilitariste en général» (Th.J., tr. fr., p. 49).

3 «Les paradoxes de ‘Théorie de la justice’. Introduction a I'ceuvre de John
Rawls», Esprit, 1988, n° 1, p. 72-84.



JOHN RAWLS ET LA JUSTICE 233

classe, de ses capacités intellectuelles ou physiques, de ses inclinations ou
de ses caractéristiques psychologiques. Dans cette situation, ot chacun
accepte par raison de limiter son particularisme pour ne pas &tre empéché
d’exister par le particularisme d’autrui, c’est-a-dire accepte d’étre raisonna-
blement intéressé®, les partenaires parviendront 2 définir les deux principes
de la justice: «En premier lieu: chaque personne doit avoir un droit égal au
systeme le plus étendu de libertés de base €gales pour tous qui soit compa-
tible avec le méme systéme pour les autres. En second lieu: les inégalités
sociales et économiques doivent étre organisées de facon a ce que, a la fois,
(a) elles apportent aux plus désavantagés les meilleures perspectives et
(b) elles soient attachées a des fonctions et a des positions ouvertes a tous,
conformément a la juste (fair) égalité des chances» (Th./., tr.fr., p.91 et
115).

L’indication «premier» ou «second» dans l’énumération des principes
est tout & fait importante: elle désigne ce que Rawls, par analogie linguis-
tique, nomme «l’ordre lexicographique», qui implique que le premier prin-
cipe est prioritaire par rapport au second, et, a I’intérieur de ce dernier, que
la clause sur la juste égalité des chances doit passer avant celle dite du
«principe de différence» (qui admet, sous certaines conditions, des inéga-
lités). Cet ordre lexical est Iégitimé par la nécessité d’appliquer a la société
les regles de la justice procédurale pure, ou, sous la contrainte du voile
d’ignorance, on ne dispose pas de critére indépendant de la justice, mais
seulement d’un accord sur la procédure correcte et équitable qui puisse
garantir la justice du résultat. Dans cette perspective, la juste égalité des
chances I'emporte sur le principe de différence, et le principe de liberté sur
celui d’égalité.

Le principe de justice €conomique (principe de différence) est subor-
donné aux deux principes de justice politique. «Cet ordre signifie que des
atteintes aux libertés de base égales pour tous qui sont protégées par le
premier principe, ne peuvent pas €tre justifiées ou compensées par des
avantages sociaux et économiques plus grands» (Th. J., tr. fr., p. 92). Ainsi
est mis en échec le point de vue utilitariste. Mais également la perspective
égalitariste qui, minimisant la liberté au profit de I’égalité, néglige ainsi la
condition premi¢re de la justice procédurale et, bien entendu, abandonne le
principe de différence; du coup, comme le systeme socialiste en donne de
nombreux exemples, les mieux lotis seraient en moins bonne position, sans
que cela avantage les plus mal lotis, puisque c’est le principe de différence
qui maximise leur situation.

6 «Ils savent que, d’une maniere générale, ils doivent essayer de protéger leurs
libertés, d’élargir leurs possibilités et les moyens de favoriser leurs objectifs quels
qu’ils soient», Th.J., tr.fr., p. 174.



256 ERIC FUCHS

On dira donc que la justice exige une distribution strictement égale de
biens premiers, la liberté, ou plutdt «les libertés de base»’ et les chances
€gales d’acces aux diverses fonctions et positions, accompagnée d’une
répartition des biens produits qui maximise la part qui revient aux plus
défavorisés. Méme si Rawls n’est pas trés précis sur la définition de ce
groupe des «plus défavorisés»®, ’attention portée sur ce point est capitale:
c’est elle finalement qui rend manifestement plus juste la théorie de Rawls,
comparée aux théories utilitaristes qui, elles, assurent que le bonheur
dépend finalement de I’efficacité de 1’ensemble du systeme politico-écono-
mique. Mais elle est aussi plus rationnelle, dans la mesure ou elle exprime
le point de vue choisi par les partenaires du contrat en position originelle,
soucieux qu’ils sont de maximiser leur gain minimal (selon la théorie de la
décision).

C’est ici sans doute qu’on se demandera ce qui oblige les partenaires a
agir de facon rationnelle? Apres tout, pour reprendre [’usage du joueur, est-
il siir que celui-ci ne cherchera pas, par un coup d’audace, & courir le
risque de tout perdre pour obtenir de tout gagner? Les hommes sont-ils si
rationnels que cela? A cela, Rawls répond d’abord que la passion irration-
nelle est souvent le fruit de I'injustice, et que c’est le propre d’une société
juste que d’offrir a chacun sa place et son droit a se faire reconnaitre. Dans
ces conditions, il est raisonnable de penser que chacun jouera le jeu et ne
cherchera pas a détruire les conditions mémes de son existence. De plus,
une soci€été fondée sur la justice s’équipe institutionnellement de telle
maniere que 1’égoisme ou la passion ne puissent exercer leurs ravages
destructeurs. C’est justement en cela qu’elles sont meilleures que d’autres
fondées seulement sur I'intérét ou sur I’absence de références éthiques.

Mais ici un second probleme se pose: I'importance de 1’éthique dans la
perspective de Rawls est évidente. Elle est en particulier apparente par le
recours a la notion de «biens premiers», fondamentaux, véritables condi-
tions de possibilité du contrat bien pesé qui permet la démocratie. Ces
biens appartiennent-ils a quelque «nature humaine», ou sont-ils postulés

T« les plus importantes sont les libertés politiques (droit de vote et d’occuper

un poste public), la liberté d’expression, de réunion, la libert¢ de pensée et de
conscience; la liberté de la personne qui comporte la protection a 1'égard de
I’oppression psychologique et de 1’agression physique (intégrité de la personne); le
droit de propriété personnelle et la protection a I'égard de I’arrestation et de
I’emprisonnement arbitraires, tels qu’ils sont définis par le concept de I’autorité de la
loi.» (Th.J., tr. fr., p. 92).

8 Comme le fait remarquer PH. VAN PArUS dans son «Introduction: la double
originalité de Rawls» & Fondements d’ une théorie de la Justice. Essais critiques sur
la philosophie politique de John Rawls, publiés sous la direction de J. LADRIERE et
PH. VAN Parwus, Louvain-La-Neuve 1984, Editions de [Institut supérieur de
Philosophie (Essais philosophiques 10), p. 20.



JOHN RAWLS ET LA JUSTICE 257

comme conditions logiques préalables? On peut sans peine ¢écarter la
premiere réponse, Rawls s’interdisant clairement de définir le «bien» préa-
lablement au «juste». Mais s’il s’agit d’une condition logique, la définition
de ces biens ne les désigne-t-elle pas a n’étre que condition d’un systéme
particulier, celui de la démocratie occidentale? Et dans ce cas, qu’en est-il
de ['universalit¢ des normes é€thiques? Dans un article de 1980, Rawls
précise que «plutdt que de penser les principes de la justice comme étant
vrais, 1l vaut mieux dire qu’ils sont les principes les plus raisonnables pour
nous, ¢étant donné notre conception des personnes comme étant libres et
égales et comme des membres d'une société démocratique a laquelle ils
cooperent pleinemem»g. Le repli est manifeste! Rawls entend ne se préoc-
cuper que de la forme juste d’une société démocratique, et «proposer
certaines conceptions et certains principes conformes a ses convictions et a
ses traditions historiques les plus essentielles»'". L’intention n’est donc pas
de construire une théorie de la justice de valeur universelle, mais de se
situer trés clairement dans le cadre particulier d’une société donnée que
I’on veut aider, par la théorie, a ne pas dériver loin de ses traditions histori-
ques et de ses valeurs. S’ensuit-il que toute visée universelle est aban-
donnée? En réalité, croyons-nous, nullement. Refusant de définir le bien a
partir d’une conception de la nature humaine — la liste des biens premiers
n’est jamais donnée comme le résultat de ce qui serait universellement
considéré comme nécessaire au bonheur par I’ensemble des ¢tres humains —,
Rawls veut montrer, en se situant consciemment dans une situation histo-
rique précise, que ces biens premiers sont les conditions nécessaires pour
que les intéréts supérieurs de la personne humaine soient réalisés dans les
conditions de la position originelle. Il ne s’agit pas de prétendre atteindre
ainsi une vérité ultime, et encore moins de déduire d’une telle vérité les
biens premiers, mais plus modestement de montrer que tout étre placé dans
les conditions d’exercice raisonnable de la recherche avec d’autres de leurs
meilleurs intéréts doit se convaincre de la nécessité de postuler ces biens
premiers.

Le mérite d’une telle proposition est de prendre au sérieux l'historicité
de toute réflexion de philosophie politique tout en proposant au dialogue et
a D’examen rationnel une théorie réellement fondatrice d’un ordre social.
L’universalité est moins dans les principes que dans la proposition d’une
procédure que chacun peut examiner et accepter ou refuser. Appel implicite
est donc fait par Rawls & une procédure raisonnable o «la conviction bien
pes€e» joue un rdle important.

? «Kantian Constructivism in Moral Theory. Journal of Philosophy, t. 77, 1980.
p. 554, cité par VAN PARUS, op. cit., p. 10.
10

Id. p. 518.



258 ERIC FUCHS

C’est Paul Ricceur qui a fait remarquer'! 1’importance de cette notion de
our considered convictions — «nos convictions bien pesées». Ces convic-
tions exercent une fonction critique non seulement — c’est le sens de «bien
pesées» — en postulant la rationalité des hommes, mais plus encore en affir-
mant — «convictions» — la capacité morale de se mettre a la place d’autrui
comme constitutive de 1’€tre humain.

Il y a donc chez Rawls non seulement la construction d’un modéle
rationnel de décision mais aussi, la rendant possible, une précompréhension
de ce qui est juste ou injuste. Ainsi passe-t-on sans cesse d’une théorie
rationnelle constructiviste qui prétend faire la preuve de sa validité indépen-
damment de toute conviction, a I’appel a I'imagination (la .situation origi-
nelle) elle-méme contrdlée par la conviction bien pesée. Ce «cercle de la
démonstration», comme dit Riceeur, n’est pas vicieux; c’est «la figure argu-
mentative appropriée a ce genre d’ouvrage. C’est cette figure argumentative
qu’il faut protéger contre les forces centrifuges exercées d’une part par un
intuitionnisme moral anhistorique et acritique, qui coupe le sentiment de la
raison, et d’autre part un constructivisme artificiel qui sépare la théorie de la
conviction» 12, 1l manifeste que toute réflexion éthique n’a de sens qu’a justi-
fier, qu’a expliciter les convictions morales premieres et fondamentales; qu’a
en dévoiler la profonde rationalité implicite. Aucune raison ne peut fonder la
morale, mais toute proposition morale doit €tre soumise a la critique de la
raison, c’est-a-dire proposée a I’examen de tous, dans une expression théo-
rique cohérente et utile. C’est en ce sens que la méthode de Rawls me
semble d’une grande pertinence. Tout critique de Rawls doit, lui aussi, dire
quelle est sa conviction premiere et en démontrer ensuite la capacité a
susciter une théorie rationnelle de la justice politique et économique.

Dans la deuxieme partie de son ouvrage, Rawls décrit comment les deux
principes de la justice «constituent une conception politique applicable». Il
s’agit, les principes ayant ¢té établis, de lever progressivement le voile
d’ignorance et de construire un systéme politique, respectant la liberté égale
pour tous, et un systeme de juste répartition. Cette partie est plus concrete
que la premiere, elle est passionnante par toutes les analyses qu’elle propose
des institutions politiques en démocratic et de leur contenu €thique (liberté de
conscience, tolérance, justice politique, participation, autorit¢ de la loi, ...).
De méme sur les questions d’économie politique, Rawls démontre avec une
rare pertinence comment les deux principes jouent comme limitations des
conceptions utilitariste et idéaliste du bien. Je voudrais attirer I’attention sur
le § 44, «Le probleme de la justice entre les générations», qui me semble a la
fois original et d’une grande actualité. Le principe de différence est ici mis a
I’épreuve: il faut en effet non seulement prendre en compte le sort des plus

' «Le cercle de la démonstration», Esprit, tévrier 1988, p. 78-88.
12 P. RICEUR, art. cité, p. 88.



JOHN RAWLS ET LA JUSTICE 207

mal lotis pour répartir justement les biens disponibles, mais aussi investir
pour les générations futures. Ce qui implique de trouver un juste principe
d’épargne qui ne lese ni les investissements pour le futur ni 'efficacité
¢économique, nécessaire a améliorer le sort des plus défavorisés. L’utilita-
risme semble impliquer un taux d’épargne excessif en «demandant aux géné-
rations les plus pauvres des sacrifices importants au nom des avantages plus
grands qu’obtiendront les générations futures»'’; une telle demande est
encore moins justifiée que dans le cas de sacrifices entre contemporains. De
méme il faut éviter «1’égoisme générationnel». Pour déterminer le juste taux
d’épargne, les partenaires «s’imaginant €tre eux-mémes parents, (ils) ont
alors a évaluer combien ils devraient mettre de cOté pour leurs enfants et
petits-enfants en se référant a ce qu’eux-mémes croient pouvoir demander a
juste titre de leurs parents et de leurs grands-parents»'*. La décision sera
démocratique en ce sens que dans la position originelle, toutes les généra-
tions sont représentées, personne ne sachant a quelle génération il appartient.
De telle sorte que «le juste principe d’épargne peut tre considéré comme un
accord entre générations pour partager équitablement la charge de la réalisa-
tion et du maintien d’une société juste» . Le principe de justice joue ici un
role régulateur, face aux décisions égoistes possibles. On devrait appliquer ce
type de raisonnement au probleme si important aujourd’hui de la justice entre
générations, sur le plan écologique. Toute décision qui risquerait de créer une
situation irréversible devrait €tre interdite, puisque dans la situation origi-
nelle, aucune génération n’aurait accepté que de telles décisions soient prises
en sa défaveur. Il y a un probléeme éthique majeur sur lequel nous devrions
davantage réfléchir.

Autre question importante que Rawls traite avec une grande profondeur,
celle de la désobéissance civile (§55, 57 et 59). Celle-ci n’est pas a
confondre avec la résistance a un régime politique injuste; elle présuppose au
contraire un Etat démocratique, fondé¢ sur les principes de la justice et 1€giti-
mement reconnu par ceux-la mémes qui pensent pouvoir lui désobéir. Elle
suppose donc un réel et profond conflit de devoirs. Rawls définit 1a désobéis-
sance civile «comme un acte public, non violent, décidé en conscience, mais
politique, contraire a la loi et accompli le plus souvent pour amener un chan-
gement dans la loi ou bien dans la politique du gouvemement»m. Le long
commentaire que Rawls donne de chacun des termes de cette définition
mérite une lecture attentive, tant il peut éclairer tous ceux qui, dans nos pays
démocratiques, cherchent a faire valoir, contre |'opinion majoritaire, des
valeurs éthiques qu’ils estiment négligées. En effet, Rawls précise que la

3 Tha., . fr. p. 327.
Y Tha, . fr., p. 329.
'S Th.J., . fr., p. 330.
' Th., . fr., p. 405.



260 ERIC FUCHS

désobéissance civile représente une forme de dissidence qui se situe a la
frontiere de la fidélité a la loi; elle «est clairement distincte de ’action mili-
tante et de ['obstruction; elle est tres éloignée de la résistance organisée par
la force» (p. 407). Elle est un appel a la conscience de la majorité pour I’in-
viter a reconsidérer sa facon de concevoir sa conception de la justice. Tout
en dérogeant a la loi, elle manifeste un profond respect de la loi. Elle est
donc essentiellement politique, avec une forte détermination éthique, alors
que 1'objection de conscience n’est pas d’abord politique mais fondée sur des
motifs philosophiques ou religieux.

Pour que la désobéissance civile soit justifiée, 1l faut trois conditions:
1. qu’il y ait infractions graves au premier principe de la justice, la liberté
¢gale pour tous, et violations flagrantes de la seconde partie du second prin-
cipe, la juste égalité des chances; 2. qu’on ait épuis€ toutes les autres voies
légales pour remédier a ces infractions; la désobéissance civile est un dernier
recours; 3. qu’on applique le principe de proportionnalité; il ne faut pas que
le remede soit pire que la maladie qu’on veut combattre. Rawls sur ce
dernier point est extrémement sensible a la relative fragilit€é du systeme
contractuel démocratique; il ne faut pas faire monter trop le niveau de
contestation, au risque de déstabiliser le systéme et de ruiner la démocratie. Il
y a donc un usage prudentiel de cette mesure, Iégitime certes, mais excep-
tionnelle, vu ses risques.

[l n’en demeure pas moins que la désobéissance civile doit étre reconnue
comme un moyen démocratique de stabiliser le systeme constitutionnel, car
celui-ci ne saurait, sans perdre sa légitimité, prétendre a I’infaillibilité. Il doit
donc inscrire dans sa constitution méme la possibilité de se voir rappeler a
I’exigence de la justice par des groupes minoritaires, et ce, malgré le soutien
que lui apporte la majorité populaire. Ce principe reconnu de faillibilité est
en quelque sorte le parallele, au niveau institutionnel, du voile d’ignorance
de la situation originelle. Le refus de définir de facon métaphysique le bien
oblige a accepter la faillibilité toujours possible du systeme de la justice
comme équité. On ne saurait donc évoquer «I’Etat de droit» pour refuser la
possibilité de la désobéissance civile.

En renouvelant le débat sur les fondements du systeme politique démo-
cratique, Rawls a contribué grandement a la nouvelle prise de conscience
démocratique en Occident. Au moment ou la crise des idéologies, et du
marxisme en particulier, risquait de ne laisser du champ qu’aux théories utili-
taristes, voire au cynisme des différents nco-libéralismes, la pensée de
J. Rawls a redonné courage et force aux défenseurs d’un systeme politique
fondé sur I’exigence éthique de la justice. En montrant qu’un tel systéme est
finalement celui qui permet le mieux a chacun de trouver et de cultiver I’es-
time de soi-méme et la reconnaissance d’autrui, il a rendu un immense
service et suscité chez beaucoup un nouvel élan pour faire de nos démocra-
ties de véritables systemes de justice.



	Études critiques : John Rawls et la justice

