
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 2

Artikel: La légitimité

Autor: Goyard-Fabre, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 235-252

LA LEGITIMITE

Simone Goyard-Fabre

Résumé

Si T on s'accorde à reconnaître que la légitimité confère au Pouvoir sa
plénitude et sa force, son concept répond néanmoins à des principes fondateurs

qui l'inscrivent dans des modèles doctrinaux diversifiés. La complexité

et T indécision des critères de la légitimité sont, ainsi que l'enseigne
T articulation de son concept avec ceux de légalité et de légitimité, T index
de son statut fondamentalement problématique qui échappe, comme la
politique elle-même, à la neutralité axiologique.

En sa plus large acception, le concept de légitimité constitue un rempart
contre le caprice ou l'anarchie, l'arbitraire ou l'insensé. Il répond au besoin

qu'a l'homme d'assurance, de confiance et de cohérence. Parce qu'elle
traduit le refus de la fantaisie et de l'imaginaire dans la sphère de l'action
quotidienne, la légitimité est un facteur de sérieux et de crédibilité: ainsi,
une excuse ou une prétention légitime est-elle recevable; un salaire
légitime, étant justifié, n'est pas criticable; une union ou une filiation légitime
reçoit le sceau et la garantie du droit. La légitimité porte en soi la marque
du juste. Elle s'accompagne donc d'autorité.

Aussi conçoit-on aisément que l'idée de légitimité s'impose au monde

politique. Dans l'ombre de la souveraineté, essence de la Res publica, la

légitimité donne au Pouvoir sa plénitude et sa force symbolique. Max
Weber a montré que, sans légitimité, le Pouvoir est paralysé et finit par
imploser; Guglielmo Ferrerò a souligné le fait que la légitimité exorcise la

peur qui tenaille gouvernés et gouvernants; Hannah Arendt explique que la

légitimité conjure la violence et le mensonge Ces effets ne sont guère
douteux. Mais il faut les expliquer et cela n'est possible que si l'on saisit la

nature même de la légitimité.

A vrai dire, la tâche est délicate car le concept est complexe, d'autant

plus complexe qu'il est souvent nimbé d'idéologie et, partant, sans transparence

immédiate. De surcroît, il s'inscrit obstinément dans le temps:

presque vieille comme le monde, l'idée de légitimité, par ses lointaines



236 SIMONE GOYARD-FABRE

racines, remonte ou bien aux structures primordiales de la religion' ou bien
à la tragédie grecque- et une longue tradition, en traversant l'histoire, en
rattache l'idée à la transcendance divine. Mais il faut aussitôt remarquer
que l'idée de légitimité est également l'un des fleurons de la pensée
politique moderne, au sein de laquelle, d'ailleurs, elle s'affirme diversement:
dans l'héritage de Machiavel, elle apparaît comme ce qui fait contrepoids
aux pouvoirs discrétionnaires du Prince; dans l'héritage des Monarchomaques

ou de Hobbes, elle est liée à des schemes contractualistes; selon

Horkheimer et Adorno3, elle hante «la dialectique des Lumières»; dans

l'histoire post-révolutionnaire, son concept a été utilisé pour défendre les

prétentions des Bourbons. Aujourd'hui, dans notre siècle qui s'achève au

milieu des sursauts ou des scléroses politiques, les idées de légitimité et de

légitimation, à la faveur d'un constat de crise, s'imposent à la réflexion. Il
faut donc tenir compte, afin de comprendre l'idée de légitimité, de son

inscription dans le contexte du temps, en remarquant le pluralisme sémantique

qui la caractérise à raison de sa situation dans des systèmes politico-
culturels différenciés.

Ces quelques observations commandent notre approche du problème.
Nous devons d'abord examiner les modèles de la légitimité politique en

fonction des principes fondateurs auxquels ils obéissent. Or, cette typologie
révèle, sous les différences, un axiome identitaire: l'homme a besoin de se

réclamer d'un principe d'ordre ou d'une règle pour échapper au chaos ou à

l'absurde. Nous sommes dès lors conduits au cœur de la difficulté: cette
référence à la règle, assurément nécessaire, est-elle suffisante pour évacuer
les vertiges et les non-sens politiques? En d'autres termes, la conformité du

Pouvoir à la loi - sa légalité - lui confère-t-elle validité - sa légitimité? Ce

n'est pas un hasard si Cari Schmitt, étudiant la République de Weimar et la

crise du système parlementaire allemand, écrivait en 1932 Legalität und

Legitimität4, et si Ferrerò, relisant les Mémoires de Talleyrand, confessait, en

1943, avoir compris l'ambivalence du rapport du Pouvoir à la loi5. Les

dates des deux textes, évidemment, sont éloquentes. Mais la polémique qui
les hante enseigne que, sous l'apparente clarté d'un vocable presque banal,

se cache une signification complexe et trouble qui suscite, en notre temps,

Peter Berger, La religion dans la conscience moderne. Trad, française,
Centurion, 1977.

2 W. Krevani. «La naissance du problème de la légitimité et la tragédie

grecque», in Légitimité et rationalité. Actes du Colloque d'avril 1985. Grenoble,

p. 15 et 20.
3 Horkheimer et Adorno, Dialectik der Aufklärung. 1969, p. 50 sqq.
4 Carl Schmitt. Legalität und Legitimität. Munich, 1932.
5 G. Ferrerò, Pouvoir. Les génies invisibles de la Cité, la trad, française. (Pion)

date de 1945. Cf. p. 15.



LA LÉGITIMITÉ 237

de vives controverses. L'intérêt de ces querelles doctrinales dépasse les

idéologies qu'elles véhiculent: il est de porter en pleine lumière la question
philosophique des crises de légitimité.

Sans prétendre ni épuiser l'ampleur du problème, ni trancher définitivement

dans l'épaisseur de sa difficulté, nous emprunterons trois chemins

exploratoires qui expriment trois problématiques différentes mais dont nous
verrons converger les conclusions: ayant brossé en un premier point les

perspectives d'une compréhension historico-philosophique du concept de

légitimité, nous scruterons dans un second moment les implications et les

difficultés du rapport à la loi dans le couple légalité/légitimité, pour nous

interroger dans un troisième et dernier temps sur le sens et la portée
philosophiques des crises de légitimité qui ponctuent la politique.

/. Les modèles historico-philosophiques du concept de légitimité

Jamais dans l'histoire le Pouvoir n'est apparu comme simple puissance.
Comme le remarquait déjà Cicéron, la puissance (potentia) est de l'ordre du

fait, le Pouvoir (Potestas) est de l'ordre du droit; la puissance se mesure

par la force, le Pouvoir se manifeste par l'autorité, que l'on dit civile ou

politique. Seulement, pour n'être point usurpation et ne point verser dans

l'usage de la force, l'autorité civile ne doit pas se résorber dans le fait du

gouvernement: elle doit correspondre au droit de gouverner, c'est-à-dire
être licite et bien fondée. L'autorité politique a besoin de légitimité pour
être ce qu'elle doit être. La légitimité du Pouvoir ne se confond pas avec le

fait de la domination; dès l'aurore de la politique, elle constitue même un

défi à toute conception individualiste de l'autorité6. Il y a donc dans le

Pouvoir quelque chose qui est au delà du Pouvoir et qui le fonde en lc

justifiant. Ainsi la philosophie politique classique, évidemment tributaire de

son contexte culturel et des conceptions du monde qui s'y rattachent, a-t-

elle assigné au Pouvoir trois principes de légitimité: un principe théologique,

un principe rationaliste, un principe traditionnaliste.

Ces trois modèles doctrinaux de la légitimité correspondent dans leurs

grandes lignes à trois âges de la politique. Toutefois, ils ne vont pas sans

interférences, ce qui signifie qu'ils désignent autre chose que la simple
succession chronologique des figures du politique.

6 Ce thème est déjà celui au nom duquel, dans la Grèce antique, on distinguait
le basileus du tyrannos. Ce lieu commun de la doctrine politique signifie clairement
l'effacement de la volonté individuelle des gouvernants.



238 SIMONE GOYARD-FABRE

/. Le modèle théologique de la légitimité

Les anciens Grecs avaient souligné, par le mythe de Cronos7 ou la

légende de Deucalion8, le caractère sacré du politique, qui implique selon

eux un nécessaire recours au pouvoir théocratique. A Rome, l'alliance du

jus et du fas fut si profonde que le Caesar Imperator était réputé divin et

qu'un culte lui était voué après sa mort9. Mais ce serait une interprétation
intempestive que de chercher dans le monde antique une théorisation
théologique de la légitimité. En revanche, quinze siècles durant, se développa,
dans l'ombre de l'Eglise catholique romaine, une doctrine théologico-politique

qui, assignant au Pouvoir un fondement divin, n'en trouvait la légitimité

que sur un horizon métaphysique de transcendance: la théorie du droit
divin des rois développe la formule de saint Paul: Nulla potestas nisi a
Deo. La légitimité du Pouvoir se confond avec la prérogative que confère

un mandat divin. Certes, la doctrine possède des accents diversifiés plus ou
moins subtils. Mais, de saint Augustin à Bossuet, elle admet que la Providence

gouverne tout, y compris les royaumes de la terre10. Le roi est roi,
dit-on, par «la grâce de Dieu», ce qui signifie non pas que Dieu choisit
ceux qui sont appelés à gouverner les hommes, mais que Dieu seul

dispense à ceux que les hommes se sont choisis pour chefs le droit de

gouverner. La politique étant une province de la théologie, la doctrine du

droit divin des rois enseigne que les rois ont reçu «mandement de Dieu» ou

qu'ils sont les «lieutenants de Dieu sur la terre». Le roi est le vicaire de

Dieu dans l'ordre temporel puisque c'est de Lui et de Lui seul qu'il reçoit
son autorité".

Le cadre doctrinal dans lequel s'inscrit cette conception de la légitimité
est délibérément théologique et ecclésial, voire néo-testamentaire: il semble

bien en effet que le pouvoir des clefs (claves juris), c'est-à-dire le pouvoir

7 Cf. Platon, Politique. 269a-274d: le règne de Cronos correspond au temps
des pasteurs divins de l'âge d'or.

8 Cf. Platon, Les Lois. 713 c-714d. Platon expose à nouveau le mythe de l'âge
d'or, c'est-à-dire du règne de Cronos et du Dieu législateur; mais les hommes furent
si vicieux que Zeus inonda la Terre pour les punir; seuls, Deucalion et sa femme
furent estimés avoir assez de justice pour échapper à la punition. Promêthée leur

permit de repeupler la terre. Ils passent ainsi pour les ancêtres, évidemment sacrés,

du peuple grec.
9 Cela ne signifie nullement que l'Empereur était doué d'un pouvoir

charismatique, mais qu'il portait en lui, de par son titre, un caractère divin.
10 Saint Augustin, De Civitate Dei. V, 11.

" Au IXe siècle, l'évêque Jonas d'Orléans déclarait «la souveraineté

temporellement conférée par la vertu et le secret dessein de la Providence divine»,
Institutio regia, chap. VII, cité in A. Lemaire, Les lois fondamentales de la
monarchie française, Paris, 1907.



LA LEGITIMITE 239

légal de lier et de délier (potestas ligandi et solvendi), fonde le pouvoir
royal exactement comme il institue l'autorité du Souverain Pontife. Le
pouvoir politique, institué de jure divino, est, comme le dit Kantorowicz,
crypto-théologique. Il en résulte que, trouvant le fondement de son
existence et, partant, la raison de sa légitimité, dans les décrets de Dieu, le
Pouvoir politique, par sa nature même, enfante les «mystères de l'Etat»'2:
les voies de Dieu étant impénétrables et la distance de l'homme à Dieu
étant infinie, donc incommensurable, le Pouvoir a beau être légitime, c'est-
à-dire conforme à la loi de Dieu, il s'entoure d'énigmatiques brumes dans

l'épaisseur desquelles les rois thaumaturges peuvent aisément trouver place.
Mais l'important est que le roi, étant vicarius Dei ou imago De/13, se caractérise,

exactement comme le Pape, par sa sacralité, La cléricalisation de

l'office royal en fait, véritablement, un ministerium14 d'essence sacerdotale
et sacramentelle15.

Cette conception de la légitimité est liée à la théorie complexe des

«deux corps du Roi», du moins eu égard au rapport qu'elle établit entre la
Justice et le Pouvoir. Le Roi étant, de par la volonté divine, «fontaine de

Justice»16, et se référant, en tant que tel, à une «valeur-éternité»17, la

Couronne ne peut se placer que sous le signe de l'idéologie dynastique afin
d'assurer sa continuité. L'Empire est éternel (Imperium semper est) et «le

roi ne meurt jamais». L'assise de la légitimité est exprimée par la célèbre
formule: «Le Roi est mort. Vive le Roi!» qui inscrit la continuité politique
dans la conception scolastique de l'éternité du monde.

Cependant, dès le XIIe siècle, s'esquisse un infléchissement de la

doctrine. Ainsi, Jean de Salisbury accorde une grande importance à la

distinction de la personne publique (persona publica) ei de la personne
privée (privata voluntas) du Prince18; Balde19, glosant, de son côté, la

Glossa ordinaria d'Accurse, explique que, lorsqu'un interdit est lancé par

12 Cf. E. Kantorowicz, «Mysteries of the State and its late medieval origins»,
Harvard theological Review. 1955, 48, p. 71, n. 22.

13 On dit aussi du Roi qu'il est Deus in terris ou Deus terreniis.
14 Sur ce point, cf. F. Blatt, «Ministerium-Mysterium», in Archivimi laliiiitatis

medii aevi. 1923, IV. p. 80.
15 E. Kantorowicz, Les deux corps du Roi. traduction française, Gallimard, 1989.

p. 84.
1(1

L'expression est particulièrement appliquée par Kantorowicz à Frédéric II,
auteur, en 1231, d'un recueil de constitutions siciliennes, le Liber augustalis.

17 Kantorowicz, Les deux corps du Roi. op. cit.. p. 199.
18 Jean de Salisbury. Policraticiis. vers 1159.
19 Balde est l'auteur des Commentarii in Codicem (1358-1395) et des

Commentarii in Digestiim 1357-1397).



240 SIMONE GOYARD-FABRE

l'Eglise sur une communauté, celle-ci peut néanmoins demeurer valide

«pendant cent ans ou plus» quia populus non moritur (parce que le peuple
ne meurt pas): dès lors, l'octroi de l'imperium à un Prince s'avère être à la

fois l'œuvre du Dieu éternel et l'œuvre du peuple immortel. Dans l'idée de

la continuité dynastique qui fonde en valeur la légitimité du Pouvoir royal,
s'entremêlent dorénavant, au gré des commentaires de la Bible, des gloses
du droit romain et d'essais doctrinaux novateurs20, des éléments de mysticisme

et des intuitions de laïcité. Il fallut néanmoins attendre le XVIIe
siècle pour qu'une autre problématique, non plus théologique et ecclésiale,
mais anthropologique et rationaliste, de la légitimité, parvienne à se

formuler.

2. Le modèle rationaliste de la légitimité

Selon la tradition théologico-politique qui traverse la scolastique médiévale,

le principe de légitimité du Pouvoir n'était manifestement pas de ce

monde. Or, de cette idée qui est un signe des temps, Etienne de La Boétie,
au milieu du XVIe siècle, perçut parfaitement le sens. Croire à la puissance

quasi-divine de Pyrrhus, aux vertus magiques des fleurs de lys, de

l'ampoule du sacre et de l'oriflamme21 est l'attitude d'une conscience politique
qui demeure engluée dans un état de minorité. Cela signifie son incapacité
et son irresponsabilité. Seule, une conscience infra-politique accepte les

prétendus miracles que rendent possibles, dit-on, les fondements théologiques

du Pouvoir politique. C'est pourquoi le Discours de la servitude
volontaire de La Boétie témoigne du refus, pour la première fois clairement

formulé, de chercher au ciel le principe fondateur de l'autorité politique:
demander à la transcendance divine de décider de la légitimité du pouvoir
des princes apparaît comme un signe de l'immaturité politique des hommes.

Aussi bien l'éveil de la conscience politique, préparé de façon souterraine

et diffuse au fil du temps, devait-il engendrer, en même temps que la

désacralisation de l'idée de légitimité, la justification rationnelle de la validité

du Pouvoir. Ce fut l'œuvre, à la fin du XVIe siècle, d'auteurs mineurs,

peu ou pas philosophes. Ils n'en ont pas moins bousculé la postulation
théologique du politique et opéré, en désacralisant la légitimité, son anthro-

pologisation.

Ainsi La Boétie expliquait-il, dès 1548, que, si le tyran n'était pas
soutenu par la connivence calculée d'une horde de flatteurs et par la passivité

complice d'un peuple apathique, il se retrouverait seul, non pas au-

Citons par exemple le De Monarchia de Dante 1309) et le Defensor Paris de

Marsile de Padoue (1324).
21 E. de La Boétie. Discours de la servitude volontaire, éd. Flammarion, 1983,

p. 159-160.



LA LEGITIMITE 241

dessus de tous, mais abandonné de tous. Et, seul, le tyran ne peut plus rien,
car il n'est plus rien. Par une puissante intuition contractualiste, La Boétie a

compris que l'autorité de ceux qui gouvernent a besoin de l'investiture et
du soutien de ceux qui sont gouvernés: sa légitimité et sa pérennité sont à

ce prix. En conséquence, il est inutile que le détenteur du Pouvoir en

appelle à une grâce divine. Cet appel n'est qu'une ruse des princes en mal
de puissance pour frapper et asservir l'imagination des masses22. Pourtant,
La Boétie ne lance pas de machine de guerre contre la théorie du droit
divin des rois: il entend seulement montrer que, sans le consentement du

peuple, même un géant politique s'effondre et que, par conséquent, la
légitimité du Pouvoir ne peut s'expliquer selon le rapport vertical de la
transcendance: c'est là une fable mystifiante. Le Pouvoir trouve sa légitimité

dans le pacte tacite, toujours renouvelable, par lequel les gouvernés
accordent investiture aux gouvernants: rapport horizontal d'homme à

homme. La Cité terrestre n'a pas à refléter la Cité céleste. En elle, Dieu est

muet, tout simplement parce qu'elle est, de part en part, affaire d'homme.
Cette volonté de sécularisation ne va pas sans un certain héroïsme

intellectuel. Il fallait des libellistes plutôt que des philosophes, pour
l'assumer. Ce furent, au lendemain de la Saint Barthélémy, les Monarchomaques

protestants qui, utilisant comme un brulôt l'intuition contractualiste de

La Boétie, donnèrent à la philosophie politique un essor qui allait bientôt
devenir inflation. Par exemple François Hotman, dans sa Franco-Gallia
(1573) soutient que, seule, la sanction populaire rend l'autorité royale
légitime. Du Plessis-Mornay, dans les Vindiciae contra Tyrannos (1579)

apporte la première théorie juridique du contrat social: si, selon lui, l'élection

des rois demeure œuvre divine, leur institution est l'œuvre du peuple.
Les principes d'hérédité et de primogeniture ne sont que des façades; le roi
n'est roi que par la confiance populaire. L'Irlandais Buchanan, le Polonais
Modrzewski soulignent de même que l'investiture populaire est la condition
sine qua non de la légitimité du Pouvoir. Leur idéalisme juridique ébranle
la théocratie et s'affirme comme le doublet de l'humanisme moral de la
Renaissance. A la faveur d'un nouveau regard anthropologique et dans un

temps de mutation intellectuelle, la légitimité du Pouvoir se dessine dans

une perspective contractualiste dont l'homme est le foyer.
Dès lors, l'idée de légitimité ne peut trouver place que dans une

problématique contractualiste. Elle s'arrache aux configurations indécises dans

lesquelles elle s'empêtrait encore dans les pamphlets monarchomaques et

trouve sa rationalisation chez des philosophes comme Hobbes, Locke et

Rousseau. Quelles que soient les différences, parfois considérables, entre

ces auteurs, un point de non-retour est atteint, ce qu'attestera la Révolution

française dont les meneurs et les doctrinaires - Mirabeau ou Siéyès - célè-

22 Discours, p. 158.



242 SIMONE GOYARD-FABRE

brent la souveraineté du peuple ou de la nation en ne concevant d'autre

légitimité que celle dont la volonté générale, née du contrat, est le creuset.
Comme telle, et par la vertu du contrat social, la légitimité est fondée en
raison. Avant même que l'on ne songe à intenter procès à la monarchie, la

rationalisation de l'idée de légitimité l'apparente aux racines démocratiques
de l'autorité civile: Rex est populus, disait Hobbes; la souveraineté est celle
du peuple, dit Rousseau; et Siéyès insiste sur la volonté nationale.

Mais, autour de ces thèses, l'unanimité ne se fait pas.

3. Le modèle traditionnaliste de la légitimité

Au cœur du XVIIIe siècle, tandis que se développe le rationalisme des

Lumières, des réticences s'élèvent eu égard à la compréhension contractualiste

du Pouvoir. Montesquieu, en réactivant une idée de Bodin, développe
la thèse de Y «esprit général des nations»23. Hume dénonce l'erreur,
axiomatique et procédurale, de la rationalité théorique et abstraite en laquelle se

fonde, dit-il, le contrat social. Nul raisonnement n'est apte, selon lui, à

conférer une garantie à l'autorité des gouvernements. La légitimité du

Pouvoir ne trouve pas son assise dans la postulation abstraite et dogmatique
d'une raison spéculative à prétention scientifique, mais dans les coutumes,
les traditions, les opinions et les habitudes de vie des peuples. La légitimité
du pouvoir se fonde sur sa longue possession. Elle est, somme toute, la

longue patience du politique. Elle n'a donc rien d'une relation abstraite

puisqu'elle puise sa consistance dans l'immense réservoir de Y expérience
historique et des croyances traditionnelles. La légitimité dans l'Etat a

besoin de l'histoire concrète et vivante des peuples en laquelle elle plonge
ses racines. Contre le dogmatisme rationalisant des Lumières, qui ne sait

pas tenir compte des valeurs ciselées et véhiculées par le temps de

l'histoire, Hume trace en pointillés l'épure d'une théorie de l'institution qui est

l'antidote subtil de la doctrine du contrat social24.

D'une certaine manière, Hume prélude aux conceptions traditionnalistes
et romantiques qui trouveront à se développer au lendemain de la Révolution

française. Il n'est guère douteux que Burke, se rebellant contre le cours

que prennent les événements de France, ait prolongé les idées de Hume. La
réaction allemande, préparée par les Stürmer et par Herder - celle de

Rehberg ou de Genz - donne une large place à la tradition comme fondement

de la légitimité. En France même, les thèses de Chateaubriand, de

Benjamin Constant ou de Joseph de Maistre dessinent moins, comme on le

dit généralement, une doctrine contre-révolutionnaire qu'une philosophie

23 Montesquieu, L'Esprit des Lois. XIX, 4.
24 Cf. S. Goyard-Fabre, «Hume et la critique du contrat social», in Revue de

Métaphysique et de Morale, 1988, pp. 337-363.



LA LEGITIMITE 243

traditionnaliste de la légitimité: seules, l'histoire et la coutume sont capables

de conférer ordre et stabilité à la politique. Ces thèses, assurément,
font ressurgir dans la politique un certain mysticisme providentialiste, teinté
de naturalisme et de romantisme. Aussi bien, du point de vue de la

doctrine, l'historicisme prendra-t-il le relais de ces philosophèmes qui reposent

sur des postulats non rationalisables; du point de vue de la pratique
politique, les adeptes de la Restauration et les défenseurs du Légitimisme
s'en remettront-ils à un conservatisme sans concession qui incarne les idées

et les symboles de la France anté-révolutionnaire.

On pourrait penser, d'après ces doctrines, que chaque époque a sa
légitimité et que cette idée, comme celle de culture, se place sous le signe du

relativisme. Le problème, en vérité, n'est pas là. Les différents modèles
doctrinaux de la légitimité, à coup sûr révélés par la marche des idées, nous

apportent autre chose que l'image de l'évolution politique des peuples. Ils
nous enseignent la multivocité de cette idée, son incapacité intrinsèque à

être définitivement claire et distincte, les tiraillements conflictuels dont elle
est le lieu, pour tout dire le halo de brume qui se reforme toujours autour
d'elle, lors même que la doctrine a cru la théoriser.

L'idée de légitimité est donc problématic/ue en soi. Cette problématicité
habite tous les modèles que la philosophie en a élaborés. Il faut tenter de

comprendre pourquoi il en est ainsi.

//. Au cœur du problème : T équivocité de la référence à la «loi»

L'étude doctrinale que nous avons esquissée enseigne que la légitimité,
en tous ses modèles théoriques, procède de l'exigence d'ordre qui est au

principe de la politique: il faut une règle pour conjurer la force ou la

violence, l'arbitraire ou le caprice. La référence nomologique est l'axiome
commun de toutes les doctrines de la légitimité. Il ne faut pas s'en étonner

d'ailleurs puisque l'étymologie rattache les termes de légitimité et de loi
(lex, vOLtOç). Mais la difficulté vient de ce que le mot loi est aussi la racine
de la légalité. Cette remarque, plus philologique que philosophique, nous

conduit néanmoins au cœur du problème. Légitimité et légalité sont deux

doublets et la question est de savoir si et comment ils se différencient pour
s'articuler l'un à l'autre.

1. L'enjeu du problème

Le problème de la légitimité du Pouvoir politique est un problème
spécifique. En effet, la légitimité d'un mariage ou d'une filiation ne peut se

définir que par sa régularité formelle, c'est-à-dire que par son caractère



244 SIMONE GOYARD-FABRE

légal, par sa conformité à la loi positive. Mais la légitimité du Pouvoir se

présente avec une silhouette autrement brouillée. Certes, la légitimité exclut
l'usurpation et, à ce titre, elle inscrit l'autorité politique dans l'univers du

droit. Mais on s'aperçoit aussitôt que ce critère purement objectif est loin
d'être décisif puisque l'histoire nous apprend tantôt que le principe de

légitimité est invoqué contre le droit établi (ce fut le cas des partisans de Louis
XVIII défendant, contre le droit positif de la Révolution puis de l'Empire,
la valeur de la tradition dynastique), tantôt que le gouvernement est illégitime

au motif qu'il est illégal (ce fut le cas du régime de Vichy instauré le
10 juillet 1940, en tant qu'il dérivait d'une loi intervenue en violation de la

Constitution). Donc, le critère du formalisme juridique n'est pas décisif en

matière politique. Invoqué tantôt à l'appui de la légitimité, tantôt contre
elle, il ne saurait en exprimer l'essence. Lors même que la légitimité exclut
l'anomie et ne peut être pensée hors de la sphère du droit, elle déborde le

cadre positif de l'ordre juridique: la légalité ne suffit pas à asseoir la légitimité.

Voilà une première clarification.

Seulement, bien que cette première clarification ait le mérite d'exclure
aussi bien l'arbitraire politique (puisqu'il n'y a de légitimité que de droit),
que le pur conventionnalisme (puisque la légitimité déborde la régularité
formelle), elle est loin de faire toute la lumière sur le problème. Elle bute

en effet sur l'épineuse question des rapports du politique et du juridique -
question d'autant plus épineuse en l'occurrence que la notion de légitimité
est invoquée surtout lorsque des circonstances exceptionnelles ou une crise
ébranlent la vie d'un Etat.

L'enjeu du problème est donc énorme et l'on comprend que, s'il a été

de tous les temps, il ait pris dans le monde moderne, où s'est accrue la
conscience politique des peuples, une envergure redoutable puisque la
légitimation de la domination y concerne, au delà du fondement théorique du

Pouvoir, la pratique politique quotidienne. Or, en celle-ci, comme le

montrent Weber25 et Ferrerò, l'articulation de la légalité et de la légitimité
est des plus délicate.

2. Légalité et légitimité: Weber et Ferrerò

Comme Cicéron, Weber distingue Pouvoir (Herrschaft) et puissance
(Macht). Le Pouvoir n'est pas un simple rapport de fait, mais «un rapport
légitime de domination et de subordination». La légitimité permet à l'au-

25 M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft (ouvrage publié en 1922, deux ans

après la mort de l'auteur, et traduit en français sous le titre Economie et société.
Pion, 1971).



LA LEGITIMITE 245

torité politique d'obtenir le consentement de la communauté et de réussir
à imposer obéissance.

Seulement, Weber ne cherche pas, en doctrinaire, à fonder théoriquement

la légitimité du Pouvoir. Sociologue, il constate, il décrit. C'est ainsi
qu'il discerne trois figures idéales-typiques de la légitimité - un ideal-type
étant, selon lui, «une construction intellectuelle que l'on obtient en accentuant

par la pensée des éléments déterminés de la réalité»26.

Ces trois ideal-typen sont: la légitimité charismatique, liée au caractère

prestigieux et sacré ou aux qualités exemplaires d'une personne; la légitimité

traditionnelle, entée sur la sainteté des us et coutumes, en quoi Weber
décèle l'autorité de «l'étemel hier»; la légitimité rationnelle enfin, dans

laquelle le «porteur du Pouvoir» est légitimé par les règles qui définissent
les compétences des organes de l'Etat27. D'une certaine manière, ces «trois
raisons internes», qui justifient la domination28 correspondent, pour l'essentiel,

aux trois «modèles» que la philosophie politique a tour à tour élaborés.

Toutefois, la démarche de Weber, qui n'est pas spéculative, vise avant tout
à «comprendre» les significations différenciées de ces schémas de la légitimité.

Tandis que la légitimité charismatique s'affirme surtout, dit-il, en des

périodes de mutation politique, voire, de révolution et, partant, ne peut se

proroger longtemps, la légitimité traditionnelle et la légitimité rationnelle
œuvrent au contraire à la stabilité des régimes. Le paradoxe est qu'elles y
parviennent par des cheminements antagonistes: ou bien par l'apport de

l'expérience, ou bien par la régulation juridique. Tout se passe comme si le

problème de la légitimation était l'index des bifurcations et des conflits qui
déchirent la politique. La légitimité du Pouvoir est le miroir dans lequel se

reflète l'image polémique de la politique.
Or, constate Weber, c'est un trait du monde actuel - il dit cela,

rappelons-le, au lendemain de la Première Guerre Mondiale - que la légitimité
rejoigne la légalité. La vie politique, surtout depuis le XVIIIe siècle, s'est
intellectualisée de plus en plus. Elle s'est placée sous l'égide de la raison,
de sorte que s'est accompli, en même temps que «le désenchantement du

monde» et le «recul du pathos grandiose de l'éthique chrétienne», la juridi-
cisation ou, si l'on préfère, la légalisation de la politique. Le résultat est

clair: légitimité et légalité s'impliquent mutuellement: de même qu'une loi
injuste serait une contradiction dans les termes, de même un ordre juridique
illégitime ou une légitimité non légale aurait la silhouette d'un monstre.
Telle est bien, selon Weber, le sens qui s'attache au libéralisme constitu-

26 Pu. Raynaud, Max Weber et les dilemmes de la raison moderne. PUF, 1987,

p. 49.
27 Weber, Economie et société, éd. cit. p. 222.
28 Weber, Le savant et le politique, traduction de la conférence de 1919, Politik

als Beruf, éd. 10/18, 1963. p. 102.



246 SIMONE GOYARD-FABRE

tionnaliste issu de Benjamin Constant ou de Laboulaye. Plus généralement,
la légalité est devenue, dans le positivisme juridique, l'étalon de la légitimité:

son concept s'inscrit dans le cadre formel de la régularité juridique et

découle de la postulation technico-rationnelle qui se croit sûre de sa

«neutralité axiologique». Ainsi s'expliqueraient, outre l'aspect procédural de

la politique, la fonctionnarisation du Pouvoir, la spécialisation de ses

tâches, l'inflation administrative et bureaucratique de ce temps. «Saint

Bureaucratius» est l'auxiliaire obligé de la légitimité. Dans l'impersonnalité
d'un tel système, la voie est ouverte pour la démocratie de masse.

Donc, dans Y ideal-type des sociétés politiques des années 1920 tel que
le dessine Max Weber, le principe de la légitimité rationnelle et la systéma-
ticité juridique en sont arrivées à coïncidence.

En 1943, au cœur de la Seconde Guerre mondiale, Ferrerò croit jeter un

défi à Max Weber en sculptant la statue de la légitimité comme «génie
invisible de la Cité»29.

Le Pouvoir, explique-t-il, peut être envisagé à travers son titulaire ou

selon son exercice: on ne saurait confondre souveraineté et gouvernement.
Du premier point de vue, le Pouvoir est légitime si celui qui le détient a un

juste titre à faire prévaloir; du second point de vue, le Pouvoir s'exerce

légalement lorsqu'il respecte les constitutions et les lois. Donc, la légitimité
est un concept politique, et la légalité, un concept juridique30.

Cette distinction opérée, Ferrerò expose qu'il existe quatre principes de

légitimité qui fixent le titre du Pouvoir: la légitimité est élective, héréditaire,

aristo-monarchique ou démocratique. Mais l'important est que ces

principes ne sont ni les axiomes d'un système politique hypothético-
déductif, ni des postulats méta-politiques de l'ordre politique, ni des

dogmes affirmant la prévalence d'un régime. Ces «principes» sont en fait
nés du consentement des couches sociales aux traditions. En conséquence,
un régime politique est viable, c'est-à-dire durable, si ses formes sont en

accord avec les structures et les opinions de la société. Inversement, l'instabilité

politique, c'est-à-dire la succession de régimes hostiles les uns aux

29
L'ouvrage de G. Ferrerò, écrit en 1943, parut en France en 1945: Pouvoir.

Les génies invisibles de la Cité (Pion). Entre temps, nous l'avons signalé plus haut,

Carl Schmitt avait publié (1932) une étude intitulée Legalität und Legitimität.
traduite en français en 1936. Ce texte est une étude historique de la République de

Weimar et non un texte explicite de philosophie politique: en ses grandes lignes
toutefois, il signifie l'accord de la légitimité et de la légalité.

30 Dans les années 60, Alexandre Passerin d'Entrèves a remis sur le métier la

question de l'articulation des concepts de légitimité et de légalité, en élargissant la

question de manière explicite au problème des rapports entre le Pouvoir et la règle,
et même entre la politique et le droit, cf. «Legality and Legitimacy», in The Review

of Metaphysics, XVI, n° 4, juin 1963; «Légalité et légitimité», in L'idée de

Légitimité, Annales de Philosophie politique, PUF, 1967, p. 29 sqq. L'auteur entend

exprimer, dit-il, son «désaccord» avec Carl Schmitt.



LA LEGITIMITE 247

autres, provient du décalage entre les formes politiques et les structures
sociales. Proche de Montesquieu, Ferrerò voit dans la légitimité la concordance

du Pouvoir avec l'esprit général d'une nation à un moment donné de

son histoire. Donc, aucun régime n'est légitime en soi ou par soi. Il devient
légitime si le temps confirme sa compétence à satisfaire les requêtes de la
société. Autrement dit, le Pouvoir est légitime s'il acquiert la confiance de
la communauté.

Il est donc clair que Ferrerò repousse l'idée d'une légitimité/légalité
placée sous le signe du formalisme et de la rationalité. Même au milieu du
XXe siècle, la légitimité ne vient pas «d'en haut», c'est-à-dire de la rationalité

abstraite de la loi comme le dit Weber; elle vient «d'en bas», c'est-à-
dire du consentement du plus grand nombre: elle tend à devenir démocratique.

Mais l'important est que, seule, la durée lui confère validité. Autrement

dit - et voilà l'essentiel - la légitimité est une catégorie normative
qui, tout en fondant le Pouvoir, est validée par la réussite de ce même
Pouvoir. Un Pouvoir qui échoue voit sa légitimité s'effriter. Qu'est-ce à

dire, sinon qu'en exorcisant la peur latente et réciproque qui hante la relation

entre gouvernés et gouvernants, la légitimité rend possible le miracle
de la confiance et de l'obéissance? C'est «une cristallisation sentimentale»,
invisible en la Cité, mais puissante parce qu'elle vit au cœur de la nation et

rend possible l'extraordinaire transmutation du fait en droit31. Si donc une

norme de légitimité est considérée comme le principe fondateur et régulateur

d'une politique, elle n'est le privilège d'aucun régime; elle n'est pas

non plus un paradigme transcendant et absolu: elle est un fait de culture.

La difficulté vient de ce que, comme tout fait de culture, elle est vulnérable

et fragile, le propre de toute culture étant de se modifier pour se

perpétuer. Tributaire de l'opinion, la légitimité est toujours chargée d'ambiguïtés

et nécessairement ponctuée de discordes et de crises.

3. L'ambivalence du rapport du Pouvoir à la loi

Ferrerò, en refusant d'accorder à la légitimité un statut de rationalité,

croyait se poser en adversaire ou en critique de Weber. C'était se

méprendre. Car Weber savait très bien que la pratique politique réelle n'est

pas purement rationnelle et qu'un décalage peut y disjoindre la légalité et la

légitimité. Un ordre légal injuste peut exister. Un régime légalement institué

peut s'avérer illégitime. L'ideal-type n'épouse pas la réalité de l'expérience
en ses multiples contours; il accentue des tendances: il souligne des lignes
de force que la singularité empirique peut toujours infléchir.

31 C'est ce qu'avait déjà remarqué B. Constant. De l'esprit de conquête, in

Pléiade, p. 1031.



248 SIMONE GOYARD-FABRE

Autrement dit, par des cheminements et selon des schemes méthodologiques

différents, Ferrerò et Weber ont mis en évidence une même vérité

politique: à savoir que la légitimité du Pouvoir échappe à une systématisation

intégrale. Le rapport du Pouvoir à la loi est loin d'être clair et

univoque. D'ailleurs, le phénomène de la révolution, qui installe un gouvernement

hors des procédures constitutionnelles et qui porte toujours en ses

flancs les puissances d'une restauration, élève à son acmè l'ambivalence du

rapport de la légitimité et de la légalité. Cette ambivalence ne peut être que
polémique. Elle livre la politique à d'inévitables soubresauts et à des

déchirements tragiques. La réalité politique est le lieu où les contraires sont
inséparables et finissent toujours par entrer en conflit.

///. Les crises de la légitimité ou le problème de la légitimation

Le vieux problème de la légitimité est devenu pour la philosophie un

problème d'actualité car, plus que jamais, l'écart se creuse aujourd'hui
entre le crédit que réclame l'autorité politique et les justifications qu'elle
est susceptible d'apporter à ses exigences. Ce que Paul Ricœur appelle «un
écart de légitimation» (a legitimation gap)32 constitue, pour Jürgen
Habermas, «le problème de la légitimation», fondamentalement habité par
la notion de crise.

Il faut analyser et interpréter cette crise.

1. La crise de légitimité des sociétés occidentales

Pour comprendre la crise de légitimité qui affecte notre temps, il faut
d'abord remarquer l'extraordinaire extension prise aujourd'hui par ce

concept dans les sociétés démocratiques occidentales. Il s'applique non
seulement à l'ordre politique ou juridique, mais aussi à l'ordre social,

économique ou culturel. Dans le même temps, le phénomène général de

cette fin de siècle est que, en tous ces domaines, le doute s'est insinué,
conduisant à mettre en accusation à la fois les procédures rationnelles de

légitimation et l'existence de valeurs universelles ou du moins assez largement

partagées pour que, sur leur base, puisse s'établir un consensus33. A
l'heure où l'idée de légitimité accède à sa plus large connotation, elle est,

simultanément, entrée en crise.

32 P. Ricœur, «La raison pratique», in Rationality to-day, Ottawa, 1979, p. 242.
33 J. Habermas, Raison et légitimité, Payot, 1978, p. 150-156.



LA LÉGITIMITÉ 249

Habermas explicite ce concept de crise par comparaison avec son acception

dans l'ordre médical. «Quand nous concevons un processus comme une
crise, nous lui donnons implicitement, écrit-il, un sens normatif»34. La crise
naît donc en un système quand les impératifs structurels internes de celui-ci
sont bousculés au point d'être contredits par des impératifs inconciliables;
cela pose évidemment un problème de régulation35.

Dans les sciences sociales et, singulièrement, dans la politique, la crise

prend deux visages. Elle est, premièrement, un trouble grave, si grave qu'il
introduit dans un système une cassure logique ou formelle: il s'agit alors
d'une crise de rationalité née du heurt entre des impératifs de régulation
inconciliables. Mais une crise est, deuxièmement, ce qui met en péril de mort
l'identité d'un système et, partant, peut le conduire jusqu'à l'explosion.
Alors, dans un système politique, la crise tend à «la perte de légitimation»
Cette crise-là ne se situe pas sur le plan logique; elle est concrète et vécue.

Elle vient de ce que l'opinion publique, ébranlée en ses assises les plus
profondes, ne donne plus son adhésion aux régulations que formalise le droit
constitutionnel ou positif. Il y a tout ensemble érosion du système de règles
établi et besoin de règles nouvelles. La crise ne traduit pas une incohérence

logico-formelle: elle est une crise d'identité. C'est un déplacement de la

régulation, lié à un bouleversement des motivations: ou bien l'opinion en

appelle à un travail inventif, ou bien elle puise dans les réserves de la tradition

pour échapper aux règles du moment.

Cela signifie en première approche qu'un système politique est tributaire
d'un système socio-culturel. Le problème qu'étudie Habermas étant celui du

capitalisme avancé, il en déduit qu'une crise de légitimité, en tant que crise

d'identité, reflète les structures de classes d'une société. En une seconde

approche, Habermas soutient que l'opinion publique tend toujours à la

«planification idéologique» Ainsi, à raison des motivations dissonantes -
révolutionnaires ou restauratrices - qui rompent l'ordre juridico-politique
établi, la crise de légitimation indique la tendance non pas à dépasser ou à

résoudre les difficultés d'un régime, mais à déplacer la légitimité d'un appareil

d'Etat à un autre en répondant à des motifs socio-culturels. Une crise de

légitimité est donc, par l'effet d'une dichotomie des motivations, un blocage
des institutions en place parce que les structures normatives qu'elles
représentent ne sont plus congruentes aux besoins de la société.

34 Ibid.. p. 12.
35 Ibid., p. 42.
36 Ibid., p. 68.
37 Ibid., p. 101.



250 SIMONE GOYARD-FABRE

Singulièrement, les sociétés régies par le capitalisme avancé vivraient
aujourd'hui une crise d'identité de ce type, due à l'échec de la légitimation
rationnelle, incapable d'assumer le capital accumulé par la culture traditionnelle.

Entendons: dans les sociétés industrialisées, un consensus relatif aux
valeurs éthiques, aux idéaux politiques et même aux intérêts sociaux n'existe
plus; à la place du système des valeurs traditionnelles, le jeu de la concurrence

s'est installé, irrationnel, pluraliste, individualiste, voire égoïste.
Surtout, l'idéologie de l'efficacité, donc l'utilitarisme, engendre une désintégration

axiologique: l'universalisme rationaliste des Lumières et l'héritage
moral du Christianisme ont perdu leur sens.

On reconnaît chez Habermas certains des thèmes avancés dès 1935 par
Husserl dans sa conférence du Kulturbund de Vienne sur «La crise de T

humanité européenne et la philosophie». La crise de la raison a amorcé un

processus de décomposition et de déliquescence. Certains penseurs, dans le

sillage de Nietzsche, ont imputé à «la mort de Dieu» cette crise de légitimation:

quand le nihilisme s'étale, plus rien n'a d'importance. D'autres ont
dénoncé «le règne de l'homme» et ont prédit sa mort. En tout cas, la crise de

légitimité dans laquelle nous pataugeons vient de ce que la raison s'auto-
détruit en sacrifiant son universalité: elle «éclate» en une pluralité d'idées, de

croyances, d'intérêts ou de valeurs Or. ce pluralisme est tel - c'est là ce

qui est grave - qu'aucune résurgence ou restauration des valeurs constitutives

du système culturel ancien n'est possible. Dans le monde politique tout
particulièrement, il n'y a plus de légitimité parce qu'aucune restauration
n'est pensable. La crise de la raison est à son comble. Le monde est boîteux.
La politique est éclatée.

2. Le sens du problème de la légitimation

Prenons quelque altitude par rapport à la position d'Habermas afin d'en

dégager les lignes de force et la signification.
La distinction qu'il établit entre norme et principe - le principe étant la

méta-norme qui permet de produire des normes39 - jette sur le problème de

la légitimation une grande clarté. Que l'on considère par exemple - abstraction

faite de toute idéologie - la succession des régimes engendrée par une
crise de légitimité: en Angleterre, l'arrivée de Cromwell ou celle de
Guillaume d'Orange, ou, en France, la reconquête du trône par Louis XVIII ou
l'installation du Général de Gaulle après la dernière guerre. A la lumière de

cette distinction, il apparaît que, par delà les normes juridiques formelles, la

,8 C'est là un des thèmes de la Theorie des Kommunikativen Handelns (tome I,

p. 337); trad. Théorie de l'agir communicationnel. Fayard, 1987.
39 Habermas, Raison et légitimité, p. 124.



LA LÉGITIMITÉ 251

politique implique référence à des principes fondateurs de nature axiologique
et culturelle, donc, trans-juridiques. L'insuffisance critériologique de ce que
Weber appelait de manière idéale-typique la légitimité rationnelle est dès lors

patente: «Une procédure, dit Habermas, ne peut à elle seule fournir une
légitimation. Au contraire, la procédure légaliste est elle-même soumise à la

contrainte de la légitimation» «La croyance à la légalité se déduit de la

croyance à la légitimité»41 et non l'inverse. Il existe donc, même lorsque la

politique tend à se rationaliser, des règles d'action qui ne sont pas susceptibles

d'une justification rationnelle. La question est de savoir si, dans ce

phénomène, qui est source de déchirure et de crise, le non-rationnel l'emporte

sur le rationnel.

A cette question, Ferrerò aurait répondu oui puisqu'il trouve le critère de

la légitimité dans la réussite d'un régime. Weber aurait aussi répondu
affirmativement en insistant sur le «polythéisme axiologique» qui fait exploser la

légitimité rationnelle. Habermas, quant à lui, creuse philosophiquement cette

question et s'interroge sur la possibilité de la raison pratique. Cette
problématique déborde largement notre sujet, mais elle en fait jaillir le sens d'une
double manière. Elle indique d'abord que l'idée de légitimité ne sera jamais
élucidée tant qu'on la rapportera seulement à une rationalité de type logico-
instrumental dont l'hypertrophie ruine les sociétés et les politiques actuelles.
S'en tenir à cette perspective, c'est oublier que les activités rationnelles sont

plurielles et déterminent des stratégies ou des modes et des normes de

communication tout autant que des formes logiques de cohérence42. Elle

indique ensuite que l'idée de légitimité, replacée dans le cadre d'une raison

pratique, renvoie à la contingence des choix initiaux que suppose son

fonctionnement. La raison, dit Habermas, est «raison décidée»; elle est,

comme telle, toujours partiale puisqu'elle prend parti. Donc, la légitimité
politique trouve ses racines dans les «normes fondamentales du discours
rationnel que nous supposons dans chaque décision».

C'est dire que, en son statut philosophique, l'idée de légitimité porte la

marque de l'ambiguïté. Ni légalisme, ni empirisme ou traditionalisme, ni

conventionnalisme ou décisionnisme, la légitimité est irréductible à un
schéma unitaire. L'idée de légitimité est originairement ambivalente à raison
de l'impureté originaire de la raison pratique. Aussi bien un aveu se cache-t-

il dans l'effort de la pensée politique pour légitimer la souveraineté elle-

même, à savoir que, dans son développement même, la politique est par
essence agonique, non pas parce qu'elle pose le problème de la succession

des régimes ou parce qu'en elle éclatent les rivalités des hommes ou des

40 Ibid.. p. 137.
41 Ibid.. p. 140.
42 J. Habermas, «Aspects of the Rationality of Action», in Rationality to-day. op.

cit., Ottawa. 1979. p. 190.



252 SIMONE GOYARD-FABRE

partis, mais parce qu'elle est le théâtre de «la guerre des dieux». Habermas

est moins éloigné de Weber qu'il ne le croit: la «raison décidée» qui, selon

lui, œuvre dans la pratique politique est fille des «querelles de l'Olympe». Il
faut donc l'avouer: il entre dans la raison politique une part de mythes et de

choix décisoires.

Pour autant, l'idée de légitimité ne saurait conduire, quelle qu'en soit

l'approche, au règne du soupçon. Elle ne relève pas de quelque cynisme de la
raison. Elle ne témoigne pas de la faillite de la raison dans la condition
postmoderne où culmineraient le «dissensus» et la «délégitimation»43. Il est vrai

qu'elle ne traduit pas l'impérialisme de la raison et que l'idéologie vient
combler l'écart entre les prétentions d'un système politique à s'imposer et

l'adhésion dont il est l'objet. Mais cette complexité, qui va parfois jusqu'à
l'obscurité, et l'indécision des critères de légitimité n'indiquent pas un

destin; ils expriment un statut.
L'idée problématique de légitimité, que nous avons abordée selon des

perspectives diverses mais convergentes, nous a permis de comprendre,
mieux que toute autre, que la politique est un art dans lequel il y a, comme
disait Kant, un infini de la loi au-dessus de la loi. La question n'est pas de

savoir s'il s'agit d'un bon ou d'un mauvais infini. L'important est bien plutôt
de ne point oublier que la politique, comme tout art, échappe, dès le principe,
à la neutralité axiologique. Depuis toujours et pour toujours, l'idée de légitimité

fonctionne à cet égard comme un révélateur.

43 Sur ces thèmes, cf. en particulier les analyses de Foucault dans Histoire de la
folie à l'âge classique. Gallimard, 1961, rééd. complétée 1972.


	La légitimité

