Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 2

Artikel: La legitimité

Autor: Goyard-Fabre, Simone

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381411

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 235-252

LA LEGITIMITE

SIMONE GOYARD-FABRE

Résumé

Si l'on s’accorde a reconnaitre que la 1égitimité confére au Pouvoir sa
plénitude et sa force, son concept répond néanmoins & des principes fonda-
teurs qui I'inscrivent dans des modeéles doctrinaux diversifiés. La comple-
xité et ['indécision des critéres de la légitimité sont, ainsi que [ enseigne
I'articulation de son concept avec ceux de 1égalité et de 1égitimité, I index
de son statut fondamentalement problématique qui échappe, comme la poli-
tique elle-méme, a la neutralité axiologique.

En sa plus large acception, le concept de /égitimité constitue un rempart
contre le caprice ou l’anarchie, 1’arbitraire ou I'insensé. Il répond au besoin
qu’a 'homme d’assurance, de confiance et de cohérence. Parce qu’elle
traduit le refus de la fantaisie et de |'imaginaire dans la sphére de 1’action
quotidienne, la légitimité est un facteur de sérieux et de crédibilité: ainsi,
une excuse ou une prétention légitime est-elle recevable; un salaire légi-
time, étant justifié, n’est pas criticable; une union ou une filiation 1égitime
recoit le sceau et la garantie du droit. La légitimité porte en soi la marque
du juste. Elle s’accompagne donc d’autorité.

Aussi congoit-on aisément que 1'idée de légitimité s’impose au monde
politique. Dans 'ombre de la souveraineté, essence de la Res publica, la
I€gitimité donne au Pouvoir sa plénitude et sa force symbolique. Max
Weber a montré que, sans légitimité, le Pouvoir est paralysé et finit par
imploser; Guglielmo Ferrero a souligné le fait que la I€gitimité exorcise la
peur qui tenaille gouvernés et gouvernants; Hannah Arendt explique que la
Iégitimité conjure la violence et le mensonge ... Ces effets ne sont guére
douteux. Mais il faut les expliquer et cela n’est possible que si 1’on saisit la
nature méme de la 1€gitimité.

A vrai dire, la tiche est délicate car le concept est complexe, d’autant
plus complexe qu’il est souvent nimbé d’idéologie et, partant, sans transpa-
rence immédiate. De surcroit, il s’inscrit obstinément dans le temps:
presque vieille comme le monde, I'idée de légitimité, par ses lointaines



236 SIMONE GOYARD-FABRE

racines, remonte ou bien aux structures primordiales de la religion' ou bien
a la tragédie grecque2 et une longue tradition, en traversant |’histoire, en
rattache l'idée a la transcendance divine. Mais il faut aussitét remarquer
que 'idée de légitimité est également I'un des fleurons de la pensée poli-
tique moderne, au sein de laquelle, d’ailleurs, elle s’affirme diversement:
dans I'héritage de Machiavel, elle apparait comme ce qui fait contrepoids
aux pouvoirs discrétionnaires du Prince; dans 1’héritage des Monarchoma-
ques ou de Hobbes, elle est liée a des schémes contractualistes; selon
Horkheimer et Adorno’, elle hante «la dialectique des Lumiéres»; dans
I’histoire post-révolutionnaire, son concept a été utilisé pour défendre les
prétentions des Bourbons. Aujourd’ hui, dans notre siecle qui s’achéve au
milieu des sursauts ou des scléroses politiques, les idées de légitimité et de
légitimation, a la faveur d’un constat de crise, s’imposent a la réflexion. Il
faut donc tenir compte, afin de comprendre 1’'idée de légitimité, de son
inscription dans le contexte du temps, en remarquant le pluralisme séman-
tique qui la caractérise a raison de sa situation dans des systémes politico-
culturels différenciés.

Ces quelques observations commandent notre approche du probléme.
Nous devons d’abord examiner les modeles de la légitimité politique en
fonction des principes fondateurs auxquels ils obéissent. Or, cette typologie
révele, sous les différences, un axiome identitaire: ’homme a besoin de se
réclamer d’un principe d’ordre ou d’une régle pour échapper au chaos ou a
I’absurde. Nous sommes dés lors conduits au ceeur de la difficulté: cette
référence a la régle, assurément nécessaire, est-elle suffisante pour évacuer
les vertiges et les non-sens politiques? En d’autres termes, la conformité du
Pouvoir a la loi — sa /égalité — lui confére-t-elle validité — sa légitimité? Ce
n’est pas un hasard si Carl Schmitt, étudiant la République de Weimar et la
crise du systeme parlementaire allemand, écrivait en 1932 Legalitdt und
Legitimitiir®, et si Ferrero, relisant les Mémoires de Talleyrand, confessait, en
1943, avoir compris [’ambivalence du rapport du Pouvoir a la loi”. Les
dates des deux textes, évidemment, sont ¢loquentes. Mais la polémique qui
les hante enseigne que, sous I’apparente clarté d’un vocable presque banal,
se cache une signification complexe et trouble qui suscite, en notre temps,

' PETER BERGER, La religion dans la conscience moderne, Trad. frangaise,
Centurion, 1977.

2 W. Krevanl, «La naissance du probleme de la légitimité et la tragédie
grecquer, in Légitimité et rationalité, Actes du Colloque d’avril 1985, Grenoble,
p. 15 et 20.

3 HORKHEIMER et ADORNO, Dialectik der Aufkldrung, 1969, p. S0 sqq.
4 CARL SCHMITT, Legalitdt und Legitimitit, Munich, 1932.

3 G. FERRERO, Pouvoir. Les génies invisibles de la Cité, la trad. frangaise, (Plon)
date de 1945, Cf. p. I5.



LA LEGITIMITE 237

de vives controverses. L’intérét de ces querelles doctrinales dépasse les
idéologies qu’elles véhiculent: il est de porter en pleine lumiere la question
philosophique des crises de légitimité.

Sans prétendre ni épuiser I’ampleur du probléme, ni trancher définitive-
ment dans [’¢paisseur de sa difficulté, nous emprunterons trois chemins
exploratoires qui expriment trois problématiques différentes mais dont nous
verrons converger les conclusions: ayant brossé en un premier point les
perspectives d’une compréhension historico-philosophique du concept de
[égitimité, nous scruterons dans un second moment les implications et les
difficultés du rapport a la loi dans le couple 1égalité/Iégitimité, pour nous
interroger dans un troisiéme et dernier temps sur le sens et la portée philo-
sophiques des crises de 1égitimité qui ponctuent la politique.

[.  Les modéles historico-philosophiques du concept de légitimité

Jamais dans I’histoire le Pouvoir n’est apparu comme simple puissance.
Comme le remarquait déja Cicéron, la puissance (potentia) est de 'ordre du
fait, le Pouvoir (Potestas) est de 'ordre du droit; la puissance se mesure
par la force, le Pouvoir se manifeste par I'autorité, que 1’on dit civile ou
politique. Seulement, pour n’étre point usurpation et ne point verser dans
'usage de la force, I'autorité civile ne doit pas se résorber dans le fait du
gouvernement: elle doit correspondre au droif de gouverner, c’est-a-dire
étre licite et bien fondée. L’ autorité politique a besoin de légitimité pour
étre ce qu’elle doit étre. La l1égitimité du Pouvoir ne se confond pas avec le
fait de la domination; dés 1’aurore de la politique, elle constitue méme un
défi A toute conception individualiste de I’autorité®. Il y a donc dans le
Pouvoir quelque chose qui est au dela du Pouvoir et qui le fonde en le
justifiant. Ainsi la philosophie politique classique, évidemment tributaire de
son contexte culturel et des conceptions du monde qui s’y rattachent, a-t-
elle assigné au Pouvoir trois principes de l€gitimité: un principe théolo-
gique, un principe rationaliste, un principe traditionnaliste.

Ces trois modeles doctrinaux de la 1égitimité correspondent dans leurs
grandes lignes a trois dges de la politique. Toutefois, ils ne vont pas sans
interférences, ce qui signific qu’ils désignent autre chose que la simple
succession chronologique des figures du politique.

b Ce theme est déja celui au nom duquel, dans la Gréce antique, on distinguait
le basileus du tyrannos. Ce lieu commun de la doctrine politique signifie clairement
I"effacement de la volonté individuelle des gouvernants.



238 SIMONE GOYARD-FABRE

1. Le modéle théologique de la légitimité

7 ou la

Les anciens Grecs avaient souligné, par le mythe de Cronos
légende de Deucalion®, le caractére sacré du politique, qui implique selon
eux un nécessaire recours au pouvoir théocratique. A Rome, I’alliance du
Jus et du fas fut si profonde que le Caesar Imperator était réputé divin et
qu’un culte lui était voué aprés sa mort’. Mais ce serait une interprétation
intempestive que de chercher dans le monde antique une théorisation théo-
logique de la légitimité. En revanche, quinze siecles durant, se développa,
dans I'ombre de I'Eglise catholique romaine, une doctrine théologico-poli-
tique qui, assignant au Pouvoir un fondement divin, n’en trouvait la légiti-
mité que sur un horizon métaphysique de transcendance: la théorie du droit
divin des rois développe la formule de saint Paul: Nulla potestas nisi a
Deo. La légitimité du Pouvoir se confond avec la prérogative que confere
un mandat divin. Certes, la doctrine possede des accents diversifiés plus ou
moins subtils. Mais, de saint Augustin a Bossuet, elle admet que la Provi-
dence gouverne tout, y compris les royaumes de la terre'%. Le roi est roi,
dit-on, par «la grice de Dieu», ce qui signifie non pas que Dieu choisit
ceux qui sont appelés a gouverner les hommes, mais que Dieu seul
dispense a ceux que les hommes se sont choisis pour chefs le droit de
gouverner. La politique étant une province de la théologie, la doctrine du
droit divin des rois enseigne que les rois ont recu «mandement de Dieu» ou
qu’ils sont les «lieutenants de Dieu sur la terre». Le roi est le vicaire de
Dieu dans 1'ordre temporel puisque c’est de Lui et de Lui seul qu’il recoit
son autorité ',

Le cadre doctrinal dans lequel s’inscrit cette conception de la 1égitimité
est délibérément théologique et ecclésial, voire néo-testamentaire: il semble
bien en effet que le pouvoir des clefs (claves juris), c’est-a-dire le pouvoir

7 Cf. PLATON, Politique, 269a-274d: le regne de Cronos correspond au temps
des pasteurs divins de 1’dge d’or.

8 Cf. PLATON, Les Lois, 713 ¢-714 d. Platon expose a nouveau le mythe de 1’dge
d’or, c’est-a-dire du réegne de Cronos et du Dieu législateur; mais les hommes furent
si vicieux que Zeus inonda la Terre pour les punir; seuls, Deucalion et sa femme
furent estimés avoir assez de justice pour €chapper a la punition. Prométhée leur
permit de repeupler la terre. Ils passent ainsi pour les ancétres, évidemment sacrés,
du peuple grec.

? Cela ne signifie nullement que I’Empereur était doué d'un pouvoir
charismatique, mais qu’il portait en lui, de par son titre, un caractére divin.

10" Saint AucusTIN, De Civitate Dei, V, 11.

" Au IXe siécle, 1'évéque Jonas d’Orléans déclarait «la souveraineté
temporellement conférée ... par la vertu et le secret dessein de la Providence divine»,
Institutio regia, chap. VII, cité in A. LEMAIRE, Les lois fondamentales de la
monarchie francaise, Paris, 1907.



LA LEGITIMITE 239

légal de lier et de délier (potestas ligandi et solvendi), fonde le pouvoir
royal exactement comme il institue 1’autorit¢é du Souverain Pontife. Le
pouvoir politique, institué¢ de jure divino, est, comme le dit Kantorowicz,
crypto-théologique. Il en résulte que, trouvant le fondement de son exis-
tence et, partant, la raison de sa légitimité, dans les décrets de Dieu, le
Pouvoir politique, par sa nature méme, enfante les «mystéres de I’Etat»
les voies de Dieu étant impénétrables et la distance de I'homme a Dieu
¢tant infinie, donc incommensurable, le Pouvoir a beau étre 1égitime, c’est-
a-dire conforme a la loi de Dieu, il s’entoure d’énigmatiques brumes dans
I’épaisseur desquelles les rois thaumaturges peuvent aisément trouver place.
Mais I’important est que le roi, étant vicarius Dei ou imago Dei'?, se carac-
térise, exactement comme le Pape, par sa sacralité, La cléricalisation de
I’office royal en fait, véritablement, un ministerium'* d’essence sacerdotale
et sacramentelle'”.

Cette conception de la légitimité est liée a la théorie complexe des
«deux corps du Roi», du moins eu égard au rapport qu’elle établit entre la
Justice et le Pouvoir. Le Roi étant, de par la volonté divine, «fontaine de
Justice» ', et se référant, en tant que tel, 2 une «valeur-éternité»'’, la
Couronne ne peut se placer que sous le signe de 1'idéologie dynastique afin
d’assurer sa continuité. L’Empire est éternel (Imperium semper est) et «le
roi ne meurt jamais». L’assise de la légitimité est exprimée par la célebre
formule: «Le Roi est mort. Vive le Roil» qui inscrit la continuité politique
dans la conception scolastique de I’éternité du monde.

Cependant, dés le XII¢ siécle, s’esquisse un infléchissement de la
doctrine. Ainsi, Jean de Salisbury accorde une grande importance a la
distinction de la personne publique (persona publica) et de la personne
privée (privata voluntas) du Prince'%; Balde!”, glosant, de son cOté, la
Glossa ordinaria d’Accurse, explique que, lorsqu’un interdit est lancé par

12 Cf. E. KANTOROWICZ, «Mysteries of the State and its late medieval origins»,
Harvard theological Review, 1955, 48, p. 71, n. 22.

13 On dit aussi du Roi qu’il est Deus in terris ou Deus terrenus.

4 Sur ce point, cf. F. BLATT, «Ministerium-Mysterium», in Archivum latinitatis
medii aevi, 1923, IV, p. 80.

5 E. KanTorowicz, Les deux corps du Roi, traduction francaise, Gallimard, 1989,
p. 84.

16 1 *expression est particulierement appliquée par Kantorowicz a Frédéric 11,
auteur, en 1231, d’un recueil de constitutions siciliennes, le Liber augustalis.

7 KANTOROWICZ, Les deux corps du Roi, op. cit., p. 199.

'8 JEAN DE SALISBURY, Policraticus, vers 1159.

19 Balde est lauteur des Commentarii in Codicem (1358-1395) et des
Commentarii in Digestum (1357-1397).



240 SIMONE GOYARD-FABRE

I’Eglise sur une communauté, celle-ci peut néanmoins demeurer valide
«pendant cent ans ou plus» quia populus non moritur (parce que le peuple
ne meurt pas): dés lors, octroi de 'imperium a un Prince s’avere étre a la
fois I'ceuvre du Dieu éternel et I’ceuvre du peuple immortel. Dans 1’'idée de
la continuité dynastique qui fonde en valeur la 1égitimité du Pouvoir royal,
s’entremélent dorénavant, au gré des commentaires de la Bible, des gloses
du droit romain et d’essais doctrinaux novateurszo, des éléments de mysti-
cisme et des intuitions de laicité. Il fallut néanmoins attendre le XVII°
siecle pour qu'une autre problématique, non plus théologique et ecclésiale,
mais anthropologique et rationaliste, de la légitimité, parvienne a se
formuler. ‘

2. Le modeéle rationaliste de la [égitimité

Selon la tradition théologico-politique qui traverse la scolastique médié-
vale, le principe de légitimité du Pouvoir n’était manifestement pas de ce
monde. Or, de cette idée qui est un signe des temps, Etienne de La Boétie,
au milieu du XVI° siecle, percut parfaitement le sens. Croire & la puissance
quasi-divine de Pyrrhus, aux vertus magiques des fleurs de lys, de I'am-
poule du sacre et de I’oriflamme?! est 1’attitude d’une conscience politique
qui demeure engluée dans un état de minorité. Cela signifie son incapacité
et son irresponsabilité. Seule, une conscience infra-politique accepte les
prétendus miracles que rendent possibles, dit-on, les fondements théologi-
ques du Pouvoir politique. C’est pourquoi le Discours de la servitude
volontaire de La Boétie témoigne du refus, pour la premiére fois clairement
formulé, de chercher au ciel le principe fondateur de ’autorité politique:
demander a la transcendance divine de décider de la légitimité du pouvoir
des princes apparait comme un signe de I'immaturité politique des hommes.

Aussi bien I'éveil de la conscience politique, préparé de facon souter-
raine et diffuse au fil du temps, devait-il engendrer, en méme temps que la
désacralisation de I'idée de légitimité, la justification rationnelle de la vali-
dité du Pouvoir. Ce fut 'ceuvre, a la fin du XVI¢ siécle, d’auteurs mineurs,
peu ou pas philosophes. Ils n’en ont pas moins bousculé la postulation
théologique du politique et opéré, en désacralisant la légitimité, son anthro-
pologisation.

Ainsi La Boétie expliquait-il, dés 1548, que, si le tyran n’était pas
soutenu par la connivence calculée d’une horde de flatteurs et par la passi-
vité complice d’un peuple apathique, il se retrouverait seul, non pas au-

20 Citons par exemple le De Monarchia de Dante (1309) et le Defensor Pacis de
Marsile de Padoue (1324).

2L E pE LA BOETIE, Discours de la servitude volontaire, éd. Flammarion, 1983,
p- 159-160.



LA LEGITIMITE 241

dessus de tous, mais abandonné de tous. Et, seul, le tyran ne peut plus rien,
car 1l n’est plus rien. Par une puissante intuition contractualiste, La Boétie a
compris que 'autorité de ceux qui gouvernent a besoin de 1’investiture et
du soutien de ceux qui sont gouvernés: sa légitimité et sa pérennité sont a
ce prix. En conséquence, il est inutile que le détenteur du Pouvoir en
appelle a une grice divine. Cet appel n’est qu'une ruse des princes en mal
de puissance pour frapper et asservir I’imagination des masses>’. Pourtant,
La Boétie ne lance pas de machine de guerre contre la théorie du droit
divin des rois: il entend seulement montrer que, sans le consentement du
peuple, méme un géant politique s’effondre et que, par conséquent, la 1€gi-
timit€é du Pouvoir ne peut s’expliquer selon le rapport vertical de la
transcendance: c’est la une fable mystifiante. Le Pouvoir trouve sa 1égiti-
mité dans le pacte tacite, toujours renouvelable, par lequel les gouvernés
accordent investiture aux gouvernants: rapport horizontal d’homme a
homme. La Cité terrestre n’a pas a refléter la Cité céleste. En elle, Dieu est
muet, tout simplement parce qu’elle est, de part en part, affaire d’homme.

Cette volonté de sécularisation ne va pas sans un certain héroisme
intellectuel. Il fallait des libellistes plutdt que des philosophes, pour 1’as-
sumer. Ce furent, au lendemain de la Saint Barthelémy, les Monarchoma-
ques protestants qui, utilisant comme un bruldt I'intuition contractualiste de
La Boétie, donnerent a la philosophie politique un essor qui allait bientdt
devenir inflation. Par exemple Frangois Hotman, dans sa Franco-Gallia
(1573) soutient que, seule, la sanction populaire rend 1’autorité royale légi-
time. Du Plessis-Mornay, dans les Vindiciae contra Tyrannos (1579)
apporte la premiere théorie juridique du contrat social: si, selon lui, I’élec-
tion des rois demeure ceuvre divine, leur institution est 1’'ceuvre du peuple.
Les principes d’hérédité et de primogéniture ne sont que des facades; le roi
n’est roi que par la confiance populaire. L’Irlandais Buchanan, le Polonais
Modrzewski soulignent de méme que ’investiture populaire est la condition
sine qua non de la légitimité du Pouvoir. Leur idéalisme juridique ébranle
la théocratie et s’affirme comme le doublet de 1’humanisme moral de la
Renaissance. A la faveur d’un nouveau regard anthropologique et dans un
temps de mutation intellectuelle, la 1égitimité du Pouvoir se dessine dans
une perspective contractualiste dont I’homme est le foyer.

Dées lors, 1'idée de l1égitimité ne peut trouver place que dans une problé-
matique contractualiste. Elle s’arrache aux configurations indécises dans
lesquelles elle s’empétrait encore dans les pamphlets monarchomaques et
trouve sa rationalisation chez des philosophes comme Hobbes, Locke et
Rousseau. Quelles que soient les différences, parfois considérables, entre
ces auteurs, un point de non-retour est atteint, ce qu’attestera la Révolution
francaise dont les meneurs et les doctrinaires — Mirabeau ou Siéyes — céle-

22 Discours, p. 158.



242 SIMONE GOYARD-FABRE

brent la souveraineté¢ du peuple ou de la nation en ne concevant d’autre
légitimité que celle dont la volonté générale, née du contrat, est le creuset.
Comme telle, et par la vertu du contrat social, la 1égitimité est fondée en
raison. Avant méme que 1’on ne songe a intenter proces a la monarchie, la
rationalisation de 1'idée de 1€gitimité [’apparente aux racines démocratiques
de I'autorité civile: Rex est populus, disait Hobbes; la souveraineté est celle
du peuple, dit Rousseau; et Si€yes insiste sur la volonté nationale.

Mais, autour de ces theses, I’'unanimité ne se fait pas.

3. Le modéle traditionnaliste de la légitimité

5

Au ceeur du XVIIE siecle, tandis que se développe le rationalisme des
Lumieres, des réticences s’élevent eu égard a la compréhension contractua-
liste du Pouvoir. Montesquieu, en réactivant une idée de Bodin, développe
la thése de I’ «esprit général des nations»>’. Hume dénonce I’erreur, axio-
matique et procédurale, de la rationalité théorique et abstraite en laquelle se
fonde, dit-il, le contrat social. Nul raisonnement n’est apte, selon lui, a
conférer une garantie a 'autorit¢ des gouvernements. La légitimité du
Pouvoir ne trouve pas son assise dans la postulation abstraite et dogmatique
d’une raison spéculative a prétention scientifique, mais dans les coutumes,
les traditions, les opinions et les habitudes de vie des peuples. La 1égitimité
du pouvoir se fonde sur sa longue possession. Elle est, somme toute, la
longue patience du politique. Elle n’a donc rien d’une relation abstraite
puisqu’elle puise sa consistance dans I'immense réservoir de 'expérience
historigue et des croyances traditionnelles. La légitimité dans I'Etat a
besoin de I’histoire concréte et vivante des peuples en laquelle elle plonge
ses racines. Contre le dogmatisme rationalisant des Lumicres, qui ne sait
pas tenir compte des valeurs ciselées et véhiculées par le temps de I’his-
toire, Hume trace en pointillés 1’épure d’une théorie de I'institution qui est
I’antidote subtil de la doctrine du contrat social**.

D’une certaine manieére, Hume prélude aux conceptions traditionnalistes
et romantiques qui trouveront a se développer au lendemain de la Révolu-
tion frangaise. Il n’est guére douteux que Burke, se rebellant contre le cours
que prennent les événements de France, ait prolongé les idées de Hume. La
réaction allemande, préparée par les Stirmer et par Herder — celle de
Rehberg ou de Genz — donne une large place a la fradition comme fonde-
ment de la légitimité. En France méme, les the¢ses de Chateaubriand, de
Benjamin Constant ou de Joseph de Maistre dessinent moins, comme on le
dit généralement, une doctrine contre-révolutionnaire qu’une philosophie

23 MONTESQUIEU, L' Esprit des Lois, XIX, 4.

24 Cf. S. Goyarp-FaBRE, «Hume et la critique du contrat social», in Revue de
Métaphysique et de Morale, 1988, pp. 337-363.



LA LEGITIMITE 243

traditionnaliste de la légitimité: seules, 1’histoire et la coutume sont capa-
bles de conférer ordre et stabilité a la politique. Ces théses, assurément,
font ressurgir dans la politique un certain mysticisme providentialiste, teinté
de naturalisme et de romantisme. Aussi bien, du point de vue de la
doctrine, 'historicisme prendra-t-il le relais de ces philosophémes qui repo-
sent sur des postulats non rationalisables; du point de vue de la pratique
politique, les adeptes de la Restauration et les défenseurs du Légitimisme
s’en remettront-ils & un conservatisme sans concession qui incarne les idées
et les symboles de la France anté-révolutionnaire.

On pourrait penser, d’apres ces doctrines, que chaque époque a sa légi-
timité et que cette idée, comme celle de culture, se place sous le signe du
relativisme. Le probléme, en vérité, n’est pas la. Les différents modeles
doctrinaux de la l€gitimit€, a coup sir révelés par la marche des idées, nous
apportent autre chose que 1'image de 1’évolution politique des peuples. Ils
nous enseignent la multivocité de cette 1dée, son incapacité intrinseque a
étre définitivement claire et distincte, les tiraillements conflictuels dont elle
est le lieu, pour tout dire le halo de brume qui se reforme toujours autour
d’elle, lors méme que la doctrine a cru la théoriser.

L’idée de légitimité est donc problématique en soi. Cette problématicité
habite tous les modeles que la philosophie en a ¢laborés. 11 faut tenter de
comprendre pourquoi il en est ainsi.

1. Au ceeur du probléme. I équivocité de la référence a la «loi»

L’ étude doctrinale que nous avons esquissée enseigne que la légitimité,
en tous ses modeles théoriques, proceéde de l'exigence d’ordre qui est au
principe de la politique: il faut une régle pour conjurer la force ou la
violence, I’arbitraire ou le caprice. La référence nomologique est 1’axiome
commun de toutes les doctrines de la légitimité. Il ne faut pas s’en €tonner
d’ailleurs puisque 1’étymologie rattache les termes de [égitimité et de loi
(lex, vopog). Mais la difficulté vient de ce que le mot /[oi est aussi la racine
de la légalité. Cette remarque, plus philologique que philosophique, nous
conduit néanmoins au cceur du probléeme. Légitimité et légalité sont deux
doublets et la question est de savoir si et comment ils se différencient pour
s’articuler I’'un a autre.

1. L’enjeu du probléme

Le probleme de la légitimité du Pouvoir politique est un probleme
spécifique. En effet, la 1égitimité d’un mariage ou d’une filiation ne peut se
définir que par sa régularité formelle, c’est-a-dire que par son caractere



244 SIMONE GOYARD-FABRE

légal, par sa conformité a la loi positive. Mais la légitimité du Pouvoir se
présente avec une silhouette autrement brouillée. Certes, la 1€gitimité exclut
'usurpation et, a ce titre, elle inscrit 1’autorité politique dans 1'univers du
droit. Mais on s’apercoit aussitdt que ce critére purement objectif est loin
d’étre décisif puisque I’histoire nous apprend tantdt que le principe de 1égi-
timité est invoqué contre le droit établi (ce fut le cas des partisans de Louis
XVIII défendant, contre le droit positif de la Révolution puis de I’Empire,
la valeur de la tradition dynastique), tantdt que le gouvernement est illégi-
time au motif qu’il est illégal (ce fut le cas du régime de Vichy instauré le
10 juillet 1940, en tant qu’il dérivait d’une loi intervenue en violation de la
Constitution). Donc, le critere du formalisme juridique n’est pas décisif en
matiere politique. Invoqué tantét a I’appui de la légitimité, tantdt contre
elle, 1l ne saurait en exprimer 1’essence. Lors méme que la légitimité exclut
I’anomie et ne peut étre pensée hors de la sphére du droit, elle déborde le
cadre positif de I'ordre juridique: la 1égalité ne suffit pas a asseoir la légiti-
mité.
Voila une premiére clarification.

Seulement, bien que cette premiére clarification ait le mérite d’exclure
aussi bien I’arbitraire politique (puisqu’il n’y a de légitimité que de droit),
que le pur conventionnalisme (puisque la légitimité déborde la régularité
formelle), elle est loin de faire toute la lumiére sur le probléeme. Elle bute
en effet sur I’épineuse question des rapports du politique et du juridique —
question d’autant plus €pineuse en ’occurrence que la notion de légitimité
est invoquée surtout lorsque des circonstances exceptionnelles ou une crise
ébranlent la vie d’un Etat.

L’enjeu du probleme est donc énorme et I’on comprend que, s’il a été
de tous les temps, il ait pris dans le monde moderne, ol s’est accrue la
conscience politique des peuples, une envergure redoutable puisque la l1égi-
timation de la domination y concerne, au deld du fondement théorique du
Pouvoir, la pratique politique quotidienne. Or, en celle-ci, comme le
montrent Weber® et Ferrero, I’articulation de la légalité et de la Iégitimité
est des plus délicate.

2. Légalité et légitimité: Weber et Ferrero

Comme Cicéron, Weber distingue Pouvoir (Herrschaft) et puissance
(Macht). Le Pouvoir n’est pas un simple rapport de fait, mais «un rapport
légitime de domination et de subordination». La légitimité permet a 1’au-

25 M. WEBER, Wirtschaft und Gesellschaft (ouvrage publié en 1922, deux ans
aprés la mort de 'auteur, et traduit en frangais sous le titre Economie et société,
Plon, 1971).



LA LEGITIMITE 245

torit€¢ politique d’obtenir le consentement de la communauté et de réussir
a imposer obéissance.

Seulement, Weber ne cherche pas, en doctrinaire, a fonder théorique-
ment la Iégitimité du Pouvoir. Sociologue, il constate, il décrit. C’est ainsi
qu’il discerne trois figures ideales-typiques de la légitimité — un ideal-type
étant, selon lui, «une construction intellectuelle que 1’on obtient en accen-
tuant par la pensée des éléments déterminés de la réalité» 2.

Ces trois ideal-typen sont: la légitimité charismatique, liée au caractére
prestigieux et sacré ou aux qualités exemplaires d’une personne; la légiti-
mité traditionnelle, entée sur la sainteté des us et coutumes, en quoi Weber
décele I'autorité de «I’éternel hier»; la [égitimité rationnelle enfin, dans
laquelle le «porteur du Pouvoir» est 1égitimé par les régles qui définissent
les compétences des organes de I’Etat?’. D’une certaine manidre, ces «trois
raisons internes», qui justifient la domination®® correspondent, pour 1’essen-
tiel, aux trois «modeles» que la philosophie politique a tour a tour élaborés.
Toutefois, la démarche de Weber, qui n’est pas spéculative, vise avant tout
a «comprendre» les significations différenciées de ces schémas de la 1égiti-
mité. Tandis que la 1égitimité charismatique s’affirme surtout, dit-il, en des
périodes de mutation politique, voire, de révolution et, partant, ne peut se
proroger longtemps, la 1égitimité traditionnelle et la légitimité rationnelle
ceuvrent au contraire a la stabilité des régimes. Le paradoxe est qu’elles y
parviennent par des cheminements antagonistes: ou bien par 1’apport de
I’expérience, ou bien par la régulation juridique. Tout se passe comme si le
probléme de la légitimation était 1’index des bifurcations et des conflits qui
déchirent la politique. La légitimité du Pouvoir est le miroir dans lequel se
reflete I'image polémigue de la politique.

Or, constate Weber, c’est un trait du monde actuel — il dit cela, rappe-
lons-le, au lendemain de la Premiere Guerre Mondiale — que la I1égitimité
rejoigne la légalité. La vie politique, surtout depuis le XVIIE siécle, s’est
intellectualisée de plus en plus. Elle s’est placée sous 1’égide de la raison,
de sorte que s’est accompli, en méme temps que «le désenchantement du
monde» et le «recul du pathos grandiose de I'éthique chrétienne», la juridi-
cisation ou, si ’on préfére, la 1égalisation de la politique. Le résultat est
clair: légitimité et 1égalité s’impliquent mutuellement: de méme qu’une loi
injuste serait une contradiction dans les termes, de méme un ordre juridique
illégitime ou une légitimité non légale aurait la silhouette d’un monstre.
Telle est bien, selon Weber, le sens qui s’attache au libéralisme constitu-

26 Py, RAYNAUD, Max Weber et les dilemmes de la raison moderne, P U F, 1987,
p. 49.
27 WEBER, Economie et société, éd. cit. p. 222.

28 WEBER, Le savant et le politique, traduction de la conférence de 1919, Politik
als Beruf, éd. 10/18, 1963, p. 102.



246 SIMONE GOYARD-FABRE

tionnaliste issu de Benjamin Constant ou de Laboulaye. Plus généralement,
la 1égalité est devenue, dans le positivisme juridique, I’étalon de la l1égiti-
mité: son concept s’inscrit dans le cadre formel de la régularité juridique et
découle de la postulation technico-rationnelle qui se croit stire de sa
«neutralité axiologique». Ainsi s’expliqueraient, outre 1’aspect procédural de
la politique, la fonctionnarisation du Pouvoir, la spécialisation de ses
taches, I'inflation administrative et bureaucratique de ce temps. «Saint
Bureaucratius» est [’auxiliaire obligé de la 1égitimité. Dans I'impersonnalité
d’un tel systeme, la voie est ouverte pour la démocratie de masse.

Donc, dans 'ideal-type des sociétés politiques des années 1920 tel que
le dessine Max Weber, le principe de la légitimité rationnelle et la systéma-
ticité juridique en sont arrivées a coincidence.

En 1943, au cceur de la Seconde Guerre mondiale, Ferrero croit jeter un
défi a Max Weber en sculptant la statue de la légitimité comme «génie
invisible de la Cité»?’.

Le Pouvoir, explique-t-il, peut &tre envisagé a travers son titulaire ou
selon son exercice: on ne saurait confondre souveraineté et gouvernement.
Du premier point de vue, le Pouvoir est légitime si celui qui le détient a un
juste titre a faire prévaloir; du second point de vue, le Pouvoir s’exerce
légalement lorsqu’il respecte les constitutions et les lois. Donc, la 1égitimité
est un concept politique, et la légalité, un concept juridique™.

Cette distinction opérée, Ferrero expose qu’il existe quatre principes de
légitimité qui fixent le titre du Pouvoir: la 1égitimité est élective, hérédi-
taire, aristo-monarchique ou démocratique. Mais ’important est que ces
principes ne sont ni les axiomes d’un systtme politique hypothético-
déductif, ni des postulats méta-politiques de 1’ordre politique, ni des
dogmes affirmant la prévalence d’un régime. Ces «principes» sont en fait
nés du consentement des couches sociales aux traditions. En conséquence,
un régime politique est viable, c’est-a-dire durable, si ses formes sont en
accord avec les structures et les opinions de la société. Inversement, 1’insta-
bilité politique, c’est-a-dire la succession de régimes hostiles les uns aux

29 L’ouvrage de G. FERRERO, écrit en 1943, parut en France en 1945: Pouvoir.
Les génies invisibles de la Cité (Plon). Entre temps, nous I’avons signalé plus haut,
CARL ScHMITT avait publié (1932) une étude intitulée Legalitit und Legitimitdt,
traduite en frangais en 1936. Ce texte est une étude historique de la République de
Weimar et non un texte explicite de philosophie politique: en ses grandes lignes
toutefois, il signifie I’accord de la légitimité et de la légalité.

3% Dans les années 60, ALEXANDRE PASSERIN D'ENTREVES a remis sur le métier la
question de Iarticulation des concepts de légitimité et de Iégalité, en élargissant la
question de maniére explicite au probleme des rapports entre le Pouvoir et la regle,
et méme entre la politique et le droit, cf. «Legality and Legitimacy», in The Review
of Metaphysics, XVI, n°4, juin 1963; «Légalité et légitimité», in L’idée de
Légitimité, Annales de Philosophie politique, P U F, 1967, p. 29 sqq. L’ auteur entend
exprimer, dit-il, son «désaccord» avec Carl Schmitt.



LA LEGITIMITE 247

autres, provient du décalage entre les formes politiques et les structures
sociales. Proche de Montesquieu, Ferrero voit dans la 1égitimité la concor-
dance du Pouvoir avec ’esprit général d’une nation a un moment donné de
son histoire. Donc, aucun régime n’est légitime en soi ou par soi. Il devient
légitime si le temps confirme sa compétence a satisfaire les requétes de la
société. Autrement dit, le Pouvoir est 1égitime s’il acquiert la confiance de
la communauté.

II est donc clair que Ferrero repousse l'idée d’une légitimité/Iégalité
placée sous le signe du formalisme et de la rationalité. Méme au milieu du
XX¢ siecle, la 1égitimité ne vient pas «d’en haut», ¢’est-a-dire de la rationa-
lité¢ abstraite de la loi comme le dit Weber; elle vient «d’en bas», c’est-a-
dire du consentement du plus grand nombre: elle tend a devenir démocra-
tique. Mais I'important est que, seule, la durée lui confere validité. Autre-
ment dit — et voila I'essentiel — la légitimité est une catégorie normative
qui, tout en fondant le Pouvoir, est validée par la réussite de ce méme
Pouvoir. Un Pouvoir qui échoue voit sa légitimité s’effriter. Qu’est-ce a
dire, sinon qu’en exorcisant la peur latente et réciproque qui hante la rela-
tion entre gouvernés et gouvernants, la légitimité rend possible le miracle
de la confiance et de I’obéissance? C’est «une cristallisation sentimentale»,
invisible en la Cité, mais puissante parce qu’elle vit au cceur de la nation et
rend possible I’extraordinaire transmutation du fait en droit®'. Si donc une
norme de légitimité est considérée comme le principe fondateur et régula-
teur d’une politique, elle n’est le privilege d’aucun régime; elle n’est pas
non plus un paradigme transcendant et absolu: elle est un fait de culture.

La difficulté vient de ce que, comme tout fait de culture, elle est vulné-
rable et fragile, le propre de toute culture étant de se modifier pour se
perpétuer. Tributaire de I’opinion, la 1égitimité est toujours chargée d’ambi-
guités et nécessairement ponctuée de discordes et de crises.

3. L'ambivalence du rapport du Pouvoir a la loi

Ferrero, en refusant d’accorder a la légitimité un statut de rationalité,
croyait se poser en adversaire ou en critique de Weber. C’était se
méprendre. Car Weber savait trés bien que la pratique politique réelle n’est
pas purement rationnelle et qu’un décalage peut y disjoindre la légalité et la
I€gitimité. Un ordre légal injuste peut exister. Un régime légalement institué
peut s’avérer illégitime. L ideal-type n’épouse pas la réalité de I'expérience
en ses multiples contours; il accentue des tendances; il souligne des lignes
de force que la singularité empirique peut toujours infléchir.

3 Crest ce qu’avait déja remarqué B. CONSTANT, De [l'esprit de conguéte, in
Pléiade, p. 1031,



248 SIMONE GOYARD-FABRE

Autrement dit, par des cheminements et selon des schemes méthodolo-
giques différents, Ferrero et Weber ont mis en évidence une méme vérité
politique: a savoir que la légitimité du Pouvoir échappe a une systématisa-
tion intégrale. Le rapport du Pouvoir a la loi est loin d’étre clair et
univoque. D’ailleurs, le phénomene de la révolution, qui installe un gouver-
nement hors des procédures constitutionnelles et qui porte toujours en ses
flancs les puissances d’une restauration, éleve a son acme ’ambivalence du
rapport de la légitimité et de la Iégalité. Cette ambivalence ne peut étre que
polémique. Elle livre la politique a d’inévitables soubresauts et a des déchi-
rements tragiques. La réalité politique est le lieu ou les contraires sont insé-
parables et finissent toujours par entrer en conflit. '

II. Les crises de la légitimité ou le probléeme de la légitimation

Le vieux probléeme de la légitimité est devenu pour la philosophie un
probléme d’actualité car, plus que jamais, I’écart se creuse aujourd’hui
entre le crédit que réclame l’autorité politique et les justifications qu’elle
est susceptible d’apporter a ses exigences. Ce que Paul Ricceur appelle «un
¢cart de légitimation» (a legitimation gap)32 constitue, pour Jiirgen
Habermas, «le probléme de la légitimation», fondamentalement habité par
la notion de crise.

Il faut analyser et interpréter cette crise.

1. La crise de légitimité des sociétés occidentales

Pour comprendre la crise de légitimité qui affecte notre temps, il faut
d’abord remarquer I’extraordinaire extension prise aujourd’hui par ce
concept dans les sociétés démocratiques occidentales. Il s’applique non
seulement a 1’ordre politique ou juridique, mais aussi a 1’ordre social,
économique ou culturel. Dans le méme temps, le phénomene général de
cette fin de siecle est que, en tous ces domaines, le doute s’est insinué,
conduisant a mettre en accusation a la fois les procédures rationnelles de
légitimation et I’existence de valeurs universelles ou du moins assez large-
ment partagées pour que, sur leur base, puisse s’établir un consensus>. A
I’heure ou 1'idée de légitimité accede a sa plus large connotation, elle est,
simultanément, entrée en crise.

32 p. RicEUR, «La raison pratique», in Rationality to-day, Ottawa, 1979, p. 242.
33 J. HABERMAS, Raison et légitimité, Payot, 1978, p. 150-156.



LA LEGITIMITE 249

Habermas explicite ce concept de crise par comparaison avec son accep-
tion dans I’ordre médical. «Quand nous concevons un processus comme une
crise, nous lui donnons implicitement, écrit-il, un sens normatif»>*. La crise
nait donc en un systeme quand les impératifs structurels internes de celui-ci
sont bousculés au point d’étre contredits par des impératifs inconciliables;
cela pose évidemment un probléme de régulation35 :

Dans les sciences sociales et, singulierement, dans la politique, la crise
prend deux visages. Elle est, premierement, un trouble grave, si grave qu’il
introduit dans un systéeme une cassure logique ou formelle: il s’agit alors
d’une crise de rationalité née du heurt entre des impératifs de régulation
inconciliables. Mais une crise est, deuxiemement, ce qui met en péril de mort
I'identité d’un systéme et, partant, peut le conduire jusqu’a 1’explosion.
Alors, dans un systéme politique, la crise tend 2 «la perte de 1égitimation»>°.
Cette crise-1a ne se situe pas sur le plan logique; elle est concréte et vécue.
Elle vient de ce que l'opinion publique, €branlée en ses assises les plus
profondes, ne donne plus son adhésion aux régulations que formalise le droit
constitutionnel ou positif. Il y a tout ensemble érosion du systeme de régles
¢tabli et besoin de regles nouvelles. La crise ne traduit pas une incohérence
logico-formelle: elle est une crise d’identité. C’est un déplacement de la
régulation, lié a un bouleversement des motivations: ou bien I’opinion en
appelle a un travail inventif, ou bien elle puise dans les réserves de la tradi-
tion pour échapper aux régles du moment.

Cela signifie en premiere approche qu’un systeme politique est tributaire
d’un systéme socio-culturel. Le probleme qu’étudie Habermas étant celui du
capitalisme avancé, il en déduit qu’une crise de 1égitimité, en tant que crise
d’identité, reflete les structures de classes d’une société. En une seconde
approche, Habermas soutient que l'opinion publique tend toujours a la
«planification idéologique»>’. Ainsi, a raison des motivations dissonantes —
révolutionnaires ou restauratrices — qui rompent l'ordre juridico-politique
établi, la crise de légitimation indique la tendance non pas a dépasser ou a
résoudre les difficultés d’un régime, mais a déplacer la 1€gitimité d’un appa-
reil d’Etat a un autre en répondant a des motifs socio-culturels. Une crise de
lIégitimité est donc, par I’effet d’une dichotomie des motivations, un blocage
des institutions en place parce que les structures normatives qu’elles repré-
sentent ne sont plus congruentes aux besoins de la société.

3% Ihid.. p 12
3 Ibid., p. 42.
3 Ibid., p. 68.
37 Ibid., p. 101.



250 SIMONE GOYARD-FABRE

Singulierement, les sociétés régies par le capitalisme avancé vivraient
aujourd’hui une crise d’identité de ce type, due a 1'échec de la légitimation
rationnelle, incapable d’assumer le capital accumulé par la culture tradition-
nelle. Entendons: dans les sociétés industrialisées, un consensus relatif aux
valeurs €thiques, aux idéaux politiques et méme aux intéréts sociaux n’existe
plus; a la place du systeme des valeurs traditionnelles, le jeu de la concur-
rence s’est installé, irrationnel, pluraliste, individualiste, voire égoiste.
Surtout, I'idéologie de I'efficacité, donc I'utilitarisme, engendre une désinté-
gration axiologique: 'universalisme rationaliste des Lumiéres et I'héritage
moral du Christianisme ont perdu leur sens.

On reconnait chez Habermas certains des thémes avancés dés 1935 par
Husserl dans sa conférence du Kulturbund de Vienne sur «La crise de I hu-
manité européenne et la philosophie». La crise de la raison a amorcé un
processus de décomposition et de déliquescence. Certains penseurs, dans le
sillage de Nietzsche, ont imputé a «la mort de Dieu» cette crise de légitima-
tion: quand le nihilisme s’étale, plus rien n’a d’importance. D’autres ont
dénoncé «le réegne de 1’homme» et ont prédit sa mort. En tout cas, la crise de
legitimité dans laquelle nous pataugeons vient de ce que la raison s auto-
détruit en sacrifiant son universalité: elle «éclate» en une pluralité d’idées, de
croyances, d’intéréts ou de valeurs®. Or, ce pluralisme est tel — c’est 1a ce
qui est grave — qu’aucune résurgence ou restauration des valeurs constitu-
tives du systeme culturel ancien n’est possible. Dans le monde politique tout
particulierement, il n’y a plus de légitimité parce qu’aucune restauration
n'est pensable. La crise de la raison est a son comble. Le monde est boiteux.
La politique est éclatée.

2. Le sens du probleme de la légitimation

Prenons quelque altitude par rapport a la position d’Habermas afin d’en
dégager les lignes de force et la signification.

La distinction qu’il établit entre norme et principe — le principe étant la
méta-norme qui permet de produire des normes>’ — jette sur le probleme de
la légitimation une grande clarté. Que 1’on considere par exemple — abstrac-
tion faite de toute idéologie — la succession des régimes engendrée par une
crise de légitimité: en Angleterre, I’arrivée de Cromwell ou celle de Guil-
laume d’Orange, ou, en France, la reconquéte du trone par Louis XVIII ou
I’installation du Général de Gaulle aprés la derniere guerre. A la lumiere de

cette distinction, il apparait que, par dela les normes juridiques formelles, la

3 Cest 1a un des themes de la Theorie des Kommunicativen Handelns (tome [,
p. 337); trad. Théorie de I'agir communicationnel, Fayard, 1987.

2 HABERMAS, Raison et légitimité, p. 124.



LA LEGITIMITE 251

politique implique référence a des principes fondateurs de nature axiologique
et culturelle, donc, trans-juridiques. L’insuffisance critériologique de ce que
Weber appelait de maniere idéale-typique la 1égitimité rationnelle est dés lors
patente: «Une procédure, dit Habermas, ne peut a elle seule fournir une 1égi-
timation. Au contraire, la procédure légaliste est elle-méme soumise a la
contrainte de la légitimation»*’. «La croyance a la légalité se déduit de la
croyance a la légitimité»*' et non I'inverse. Il existe donc, méme lorsque la
politique tend a se rationaliser, des régles d’action qui ne sont pas suscepti-
bles d’une justification rationnelle. La question est de savoir si, dans ce
phénomene, qui est source de déchirure et de crise, le non-rationnel I’em-
porte sur le rationnel.

A cette question, Ferrero aurait répondu oui puisqu’il trouve le critére de
la l€gitimité dans la réussite d’un régime. Weber aurait aussi répondu affir-
mativement en insistant sur le «polythéisme axiologique» qui fait exploser la
Iégitimité rationnelle. Habermas, quant a lui, creuse philosophiquement cette
question et s’interroge sur la possibilité de la raison pratique. Cette problé-
matique déborde largement notre sujet, mais elle en fait jaillir le sens d’une
double maniere. Elle indique d’abord que 1'idée de 1égitimité ne sera jamais
¢lucidée tant qu’on la rapportera seulement a une rationalité de type logico-
instrumental dont "hypertrophie ruine les sociétés et les politiques actuelles.
S’en tenir a cette perspective, ¢’est oublier que les activités rationnelles sont
plurielles et déterminent des stratégies ou des modes et des normes de
communication tout autant que des formes logiques de cohérence®. Elle
indique ensuite que 1'idée de légitimité, replacée dans le cadre d’une raison
pratique, renvoie a la contingence des choix initiaux que suppose son
fonctionnement. La raison, dit Habermas, est «raison décidée»; elle est,
comme telle, toujours partiale puisqu’elle prend parti. Donc, la légitimité
politique trouve ses racines dans les «normes fondamentales du discours
rationnel que nous supposons dans chaque décision».

C’est dire que, en son statut philosophique, I'idée de légitimité porte la
marque de 1'ambiguité. Ni légalisme, ni empirisme ou traditionalisme, ni
conventionnalisme ou décisionnisme, la légitimité est irréductible a un
schéma unitaire. L’idée de légitimité est originairement ambivalente a raison
de 'impureté originaire de la raison pratique. Aussi bien un aveu se cache-t-
il dans I'effort de la pensée politique pour légitimer la souveraineté elle-
méme, a savoir que, dans son développement méme, la politique est par
essence agonique, non pas parce qu’elle pose le probleme de la succession
des régimes ou parce qu’en elle éclatent les rivalités des hommes ou des

0 1bid., p. 137.
4 Ibid., p. 140.

42 J. HABERMAS, «Aspects of the Rationality of Action», in Rationality to-day, op.
cit., Ottawa, 1979, p. 190.



252 SIMONE GOYARD-FABRE

partis, mais parce qu’elle est le théitre de «la guerre des dieux». Habermas
est moins €loigné de Weber qu’il ne le croit: la «raison décidée» qui, selon
lui, ceuvre dans la pratique politique est fille des «querelles de 1I’'Olympe». 11
faut donc I’avouer: il entre dans la raison politique une part de mythes et de
choix décisoires.

Pour autant, 1'idée de légitimit€é ne saurait conduire, quelle qu’en soit
I’approche, au régne du soupgon. Elle ne reléve pas de quelque cynisme de la
raison. Elle ne témoigne pas de la faillite de la raison dans la condition post-
moderne ol culmineraient le «dissensus» et la <<dé1égitimation»43. 11 est vrai
qu’elle ne traduit pas 'impérialisme de la raison et que l'idéologie vient
combler 1’écart entre les prétentions d’un systeme politique a s’imposer et
I’adhésion dont il est I’objet. Mais cette complexité, qui va parfois jusqu’a
I’obscurité, et I'indécision des criteres de légitimité n’indiquent pas un
destin; ils expriment un statut.

L’idée problématique de légitimité, que nous avons abordée selon des
perspectives diverses mais convergentes, nous a permis de comprendre,
mieux que toute autre, que la politique est un art dans lequel il y a, comme
disait Kant, un infini de la loi au-dessus de la loi. La question n’est pas de
savolr s’1l s’agit d’un bon ou d’un mauvais infini. L important est bien plutdt
de ne point oublier que la politique, comme tout art, échappe, des le principe,
a la neutralité axiologique. Depuis toujours et pour toujours, I’idée de légiti-
mité fonctionne a cet égard comme un révélateur.

43 Sur ces themes, cf. en particulier les analyses de FoucauLT dans Histoire de la
folie a I'dge classique, Gallimard, 1961, rééd. complétée 1972.



	La légitimité

