Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 2

Artikel: De nativitate mariae : problemes d'origine
Autor: Beyers, Rita

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381407

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 171-188

DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D’ORIGINE

RiTtA BEYERS

Résumé

Réévaluation de la thése de C. Lambot (1934), selon laquelle le De
Nativitate Mariae fut composé par Paschase Radbert entre 846 et 849. La
lettre d'Hincmar de Reims de 868-869 ne peut étre considérée comme un
témoignage externe en faveur de cette paternité. En outre, la confrontation
du récit avec I'ceuvre de Paschase (son attitude envers les traditions
apocryphes, sa théologie mariale et son style) ne peut offrir un ensemble
d'indices cohérents permettant de faire de Paschase I'auteur probable de
I"apocryphe.

Introduction

Dans I’ensemble hétérogene de la littérature apocryphe chrétienne les
récits de I’Enfance' font partie des textes qui ont joui d’une popularité
toujours croissante. L’intensification de leur diffusion en orient et en occi-
dent entraina des changements considérables dans la forme et dans le
contenu primitifs, changements qui s’accompagnaient souvent d’un souci
grandissant de canonicité. Le récit de I’Enfance le plus important, le Proté-
vangile de Jacquesz, doit son succes en occident non aux traductions litté-
rales, mais & deux remaniements successifs, le Pseudo-Matthieu et le De

! Les récits de I'Enfance appartiennent 2 ce qu’on appelle traditionnellement
«apocryphes du Nouveau Testament», plus précisément aux «évangiles apocryphes».
Sur ces derniers voir surtout les collections de K. TISCHENDORF, Evangelia apocrypha,
Leipzig 18767 W. SCHNEEMELCHER, Neutestamentliche Apokryphen in deutscher
Ubersetzung. Tiibingen 1987, M. ERBETTA, Gli apocrifi del Nuovo Testamento 1.2.
Infanzia e Passione di Cristo, Assunzione di Maria, Turin 1981 (traduction
italienne),

2 BHG 1046; E. de STRYCKER, La forme la plus ancienne du Protévangile de
Jacques, Bruxelles 1961.



172 RITA BEYERS

Nativitate Mariae®. Ce dernier texte* occupe une place quelque peu parti-
culiere dans la production apocryphe, tant par «la discrétion d’allure et la
délicatesse dans I’expression»” que par son origine tardive. Si ses qualités
sont généralement appréciées, ’origine du texte reste toujours incertaine. Le
De Nativitate Mariae est souvent considéré comme I'ceuvre de Paschase
Radbert (°vers 790, *avant 868), moine et abbé de Corbie, et théologien
éminent de I'ére carolingienne®, mais le propos de cet article est précisé-
ment de soumettre cette paternité, proposée par C. Lambot’, & un nouvel
examen critique. Rappelons d’abord brievement le contenu et la fiction
littéraire des trois versions.

Le Protévangile de Jacques, un récit de la deuxiéme moitié du II¢ siécle,
a jou€ un réle prédominant dans I’éclosion de la littérature mariologique,
notamment dans la controverse sur la virginité perpétuelle de la Mere de
Dieu. Il raconte la naissance et la vie de la Vierge jusqu’au massacre des
innocents et 1’assassinat de Zacharie. Le Pseudo-Matthieu®, qui en est le
remaniement latin le plus ancien et le plus important, fut créé en occident
précarolingien entre 550 et 750. Le changement le plus saillant intervient a
la fin du récit, ou le massacre des innocents et les vicissitudes des parents
de Jean Baptiste sont remplacés par le récit de la fuite en Egypte, un texte
d’une inspiration différente, qui se présente comme une suite de miracles
effectués par ’enfant Jésus”. Le remanieur garda la fiction littéraire du
Protévangile et attribua le récit a Jacques, frere du Seigneur!’. Mais, au

3 E. AMANN, Le Protévangile de Jacques et ses remaniements latins, Paris 1910,
J. M. CanNaL, «Antiguas versiones latinas del Protoevangelio de Santiago», EphMar
18 (1968) 431-473; «El libro apocrifo *Nacimiento de Maria’ del Pseudo-Yago en la
iglesia latina hasta el afo 1000», Acta congressus mariologici-mariani IV, Rome
1970, 295-326; J. GuskeL, «Het Protevangelium lacobi in het Latijn», AnC/ 50 (1981)
351-366; BHL 5333 m-t.

4 BHL 5343-5344-5345; K. TISCHENDORF, 112-121; R. BEYERs, De Nativitate
Mariae. Kritische voorstudie en tekstuitgave (diss. inéd.) Louvain 1980,

5 E. AMANN, 108.

6 Sur Paschase voir en dernier lieu F. BRUNHOLZL, Geschichte der lateinischen
Literatur des Mittelalters 1, Munich 1975, 369-379, 561; R. GREGOIRE, art. «Paschase
Radbert», DSp 1983, 295-301.

! «L’homélie du pseudo-Jérdme sur 1’Assomption et I'Evangile de la Nativité
de Marie d’apres une lettre inédite d’Hincmar», RBen 46 (1934) 265-282.

8 BHL 5334-5342; K. TISCHENDORF, 51-112; J. GuseL, Die unmittelbare
Textiiberlieferung des sog. Pseudo-Matthdius, Bruxelles 1981.

 J. GuseL, Textiiberlieferung, 15-17. Les miracles racontés dans ce que K.
Tischendorf, 93-112, édite comme la «Pars altera» n’appartiennent certainement pas
a la rédaction primitive du Pseudo-Matthieu.

10 Certains manuscrits du  groupe P du Pseudo-Matthieu (J. GUSEL,

Textiiberlieferung, 19) ont conservé le prologue commengant par les mots: Ego
lacobus filius loseph. Texte chez K. TISCHENDORF, 54, et E. AMANN, 280-281; cf.



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D’ORIGINE 173

cours de la tradition du Pseudo-Matthieu deux lettres!! furent introduites
qui mettaient le texte sous l'autorité de saint Jérome: le récit y est présenté
comme la traduction latine d’un livre hébreu de Matthieu sur I'origine de la
Vierge et sur I’enfance du Christ. Jérdme aurait fait cette traduction a la
demande des évéques Chromace et Héliodore. La premiere lettre contient la
demande des évéques, correspondants bien connus de Jérobme, la deuxieme
présente la réponse du peére traducteur. A partir du XI¢ siecle, une version
abrégée et épurée du Pseudo-Matthieu, le De Nativitate Mariae, se mit a
circuler et €clipsa de plus en plus le rayonnement de son prédécesseur.
Dans la préface adressée a un commanditaire anonyme, l'auteur du De
Nativitate Mariae explique qu’il adapte librement un récit sur la nativité de
Marie qu’il avait lu dans sa jeunesse et qui se présentait comme une traduc-
tion littérale de I’hébreu faite par Jérome pour les évéques Chromace et
Héliodore (c’est-a-dire le Pseudo-Matthieu). Tout en exprimant ses doutes
sur |'authenticit¢ de cette présentation, il assure que I'histoire elle-méme
peut étre lue et acceptée sans aucun danger pour I’ame 2. Sont alors racon-
tées, dans un style fortement inspiré de la Bible, les étapes principales de la
vie de la Vierge depuis le mariage exemplaire de ses parents, Anna et
Joachim, jusqu’a la naissance du Christ.

Ni la préface ni le récit proprement dit ne contiennent des indications
explicites sur ['origine de I'apocryphe. En 1934 dom Cyrille Lambot décou-
vrit une lettre incomplete d’Hincmar de Reims. L’interprétation de cette
lettre le conduisit a conclure que le De Nativitate Mariae avait ¢été écrit par

aussi J. M. CANAL, «Antiguas versiones», 453.

"' BHL 5334; texte chez K. TISCHENDORF, 51-53, E. AMANN, 272-277.

"2 Une grande confusion régne dans la tradition manuscrite de la préface du De
Nat. Mar. La forme originelle de la préface est conservée par cing témoins (sur un
total de 127 manuscrits) qui comptent parmi les plus vieux et les plus accrédités.
Peut-étre a I'exemple du Pseudo-Matthieu avec ses deux lettres d’introduction,
beaucoup de copistes ont divisé la préface du De Nat. Mar. en deux (BHL
5344-5345), considérant la paraphrase de la réponse de Jérébme comme le début
d’une deuxieme lettre (BHL 5345), et ils ont mis toute la préface sous le nom de
Jérome. Ce qui créa des contradictions quant a I'adressé et quant au contenu. Un
sous-groupe (A3) ajouta a cette introduction bipartite les deux lettres du
Psecudo-Matthieu, de fagon a avoir quatre introductions. Parmi les autres formes
d’introduction signalons encore la combinaison des deux lettres du Pseudo-Matthieu
avec ce qui était devenu la deuxieme partie de la préface du De Nat. Mar. (BHL
5334+5345). Cest sous cette forme que le De Nat. Mar. fut publié dans I’édition
princeps des lettres de Jérome préparée par le cardinal Théodore Lélius
(Hain-Copinger 8550, Rome, Riessinger, probablement 1467). Ainsi pendant trois
siecles le De Nat. Mar. a eu sa place parmi les lettres inauthentiques de Jérome.
K. TISCHENDORF, XXVIII-XXIX, restitua les deux lettres au Pseudo-Matthieu; E. AMANN,
340-342, publia la premiere partie de la préface du De Nat. Mar. (BHL 5344)
d’aprés le ms. Chartres 162, aujourd hui détruit; C. LaMBOT, 277-278, restitua et
publia pour la premiére fois I'introduction dans sa forme unitaire.



174 RITA BEYERS

Paschase Radbert entre 846 et 849. Cette thése importante a été générale-
ment acceptée, bien qu’elle ne repose pas sur une argumentation solide .
Aussi voulons-nous réexaminer la question de la paternité de Paschase en
reprenant [’argumentation de C. Lambot et en confrontant ensuite le récit
apocryphe a I’ceuvre de 1’abbé érudit de Corbie.

La thése de C. Lambot

Dans les années 868-869 I’archevéque de Reims, Hincmar'4, écrivit une

lettre a 1'évéque Odon de Beauvais au sujet de la lecture de textes consi-
dérés comme apocryphes. La lettre et le contexte historique sont connus par
un résumé de I’historien Flodoard de Reims (*966)!> et par une copie
partielle retrouvée par C. Lambot dans le manuscrit Gand, Bibliothéque de
I’Université 329, un manuscrit du XIII* siécle, qui provient de ’abbaye de
Cambron'°.

Résumons d’abord les faits reconstruits par C. Lambot d’apres ces deux
témoins. Peu aprés sa nomination comme archevéque de Reims (845-882),
Hincmar avait offert a sa cathédrale un livre de luxe contenant I’histoire sur
I'origine de Marie (libellus de ortu sanctae Dei genitricis) et le sermon de
Jérbme sur 1’Assomption (sermo beati leronimi de ipsius dominae assump-
tione). Les textes semblent avoir connu une certaine diffusion dans le
diocese. En tout cas, une vingtaine d’années plus tard ils se trouvaient en la
possession de 1'évéque de Beauvais!’, qui les avait recus de son métropoli-
tain. Leur lecture suscita des protestations d’'un moine de Corbie, que [’on
peut identifier comme Ratramne'®. Celui-ci fit remarquer que les deux
textes ne pouvaient étre acceptés. En effet, le premier, I'histoire sur 1’ori-
gine de Marie, était apocryphe et condamné dans le décret de Gélase, et
I"autre, I’homélie de Jérome, était en réalité 1’ceuvre de Paschase Radbert,

13 Des critiques 2 son égard ont été formulées par M. CAPPUYNS, BThAM 3,
1937-1940, n° 168, 83-84, et par J. M. CANAL, «Antiguas versiones», 458-466, et «El
libro apocrifo», 310-315; ce dernier ne rejette pas pour autant la paternité de
Paschase pour le De Nat. Mar.

4 Cf. J. DEVISSE, Hincmar, archevéque de Reims 845-882, Gengve 1975.

15 Historia ecclesiae Remensis, MGH SS 13 (1881) 479.14-16; 530.40-48.

16 La lettre, mutilée au début et a la fin, sert de prologue a un recueil de textes
apocryphes qui commence par le Pseudo-Matthieu (J. GUSEL, Textiiberlieferung
39-40). Aucune autre copie de la lettre n’est connue jusqu’ici.

7" Odon fut le successeur de Paschase Radbert comme abbé de Corbie avant de
devenir évéque de Beauvais (c. 862-881). PH. GRIERSON, «Eudes [, évéque de
Beauvais», Le moyen dge 48 (1935) 161-198.

18 Cf. J.-P. Bounor, Ratramne de Corbie. Histoire littéraire et controverse
doctrinale, Paris 1976.



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D’ORIGINE 175

son ancien abbé de Corbie'?, qui avait également forgé les lettres précédant
ladite histoire sur I’origine de Marie. Dans sa réponse a Odon, Hincmar prit
la défense des deux textes. Il souligna d’une part que I'usage de I’histoire
apocryphe sur l'origine de la Vierge était conforme aux prescriptions de
Gélase, et d’autre part que la paternité de Jérdbme pour I’homélie sur I’as-
somption ne pouvait étre mise en cause>’.

L’identification de cette homélie ne pose pas de problémes, mais
quelles sont ces lettres et quelle est cette histoire apocryphe? Nous y recon-
naissons facilement, avec M. Cappuyns et J. M. Canal, une allusion au
Pseudo-Matthieu et a la correspondance de Jérome avec les évéques Chro-
mace et Héliodore. C. Lambot, tout en admettant qu’ «a premiére vue cet
apocryphe parait correspondre assez bien aux indications d’Hincmars,
parvient néanmoins a la conclusion que «I’histoire» doit étre identifiée avec
le De Nativitate Mariae et «les lettres» avec la préface de ce dernier. Son
argumentation est la suivante.

S1 Paschase a écrit une introduction a une histoire apocryphe, il a voulu
se porter garant de 1’histoire elle-méme qu’il publia. Si I'on cherche a iden-
tifier Ihistoria de ortu sanctae Mariae, le choix se limite a deux textes: le
Pseudo-Matthieu et le De Nativitate Mariae. Le Pseudo-Matthieu ne peut
€tre considéré comme I'ceuvre de Paschase, a cause de son allure parfois
vulgaire et de la rudesse de son style. L auteur du De Nativitate Mariae par
contre fait preuve de tant de qualités psychologiques, exégétiques et stilisti-
ques, qu’il se trouve a la hauteur d’un auteur tel que Paschase. Quelques
ressemblances entre le De Nativitate Mariae et 1'ceuvre de 1’abbé de Corbie
confirment d’ailleurs que personne d’autre que Paschase a écrit le De Nati-
vitate Mariae, «l’unique perle des Evangiles apocryphes». C’est ce texte-1a
qu'Hincmar a donné a son église et non le Pseudo-Matthieu, parce que
«son sens des convenances doctrinales lui aurait rendu insupportable la
lecture de cet apocryphe». Se basant sur la suscription Prologus Hieronymi
ad Eustochium, par laquelle commence la préface du De Nativitate Mariae

' Paschase fut élu abbé fin 843 ou début 844 et se démit de I’abbatiat vers 851.

2 Sur ce point Hincmar semble s'étre mépris, puisqu’il n’y a plus de doute
aujourd’hui que Paschase Radbert est ['auteur de cette homélie pseudo-
hiéronymienne, souvent indiquée par le début Cogitis me. Pour un résumé de la
discussion voir A. RIPBERGER, Der pseudo-Hieronymus-Brief IX «Cogitis me». Ein
erster marianischer Traktat des Mittelalters von Paschasius Radbert, Fribourg 1962,
7-14. Le texte de cette édition est repris dans CChr.CM 56C (1985) 97-162. Le
traité se présente comme une homélie écrite par Jérome (Paschase) & la demande de
Paula (Théodrade, abbesse de Soissons) et de sa fille Eustochium (Imma) pour les
moniales de leur communauté (Notre-Dame de Soissons). Il date des années
835-836. L’auteur traite de I’assomption surtout dans le but d’exhorter les vierges a
suivre I’exemple de Marie. Il n’accepte pas 1’assomption corporelle, mais souligne
que Marie est glorifiée par tous les anges et saints & cause de son exceptionnelle
dignité comme mere de Dieu.



176 RITA BEYERS

dans le manuscrit incomplet Maredsous 51 (XI¢ siecle), C. Lambot conclut
que Paschase a eu recours a la méme fiction littéraire dont il s’€tait servi
pour son homélie sur l’Assomption21 et qu'il présenta le De Nativitate
Mariae comme une lettre de Jérodme (Paschase) a Eustochium (Imma). Le
fait que sa mere Paula (Théodrada *846) n’est pas mentionnée, indique que
Imma-Eustochium lui avait déja succédé comme abbesse de Notre-Dame de
Soissons. Ce qui situe le De Nativitate Mariae apres 846 et avant 849, date
ultime assignée a l'offrande qu’Hincmar fit des deux textes a sa cathédrale
de Reims.

Critique de la thése de C. Lambot

Les conclusions de C. Lambot sont attrayantes par leur précision, mais
ne correspondent ni aux données matérielles de la lettre d’Hinemar, ni au
témoignage de la tradition manuscrite, mieux connue depuis lors. Résumons
la critique en trois points.

Premi¢rement, les termes employés par Hincmar et par Flodoard,
libellus ou historia de ortu sanctae Mariae** et epistolae au pluriel s appli-
quent mieux au Pseudo-Matthieu qu’au De Nativitate Mariae. Les manus-
crits de ce dernier définissent leur sujet comme natiuitas (nativité), non pas
comme ortus (origine) de la Vierge? tandis que la premiére lettre de Chro-
mace et d’Héliodore commence précisément par le mot ortus>*. Hincmar
fait une distinction nette entre les lettres, qui seraient une falsification de
I’abbé, et I’histoire proprement dite, qui figure dans la liste d’apocryphes
attribuée 2 Gélase™. Si le pluriel epistolae renvoie a I'introduction du De

21 Voir la note précédente.

22 La terminologie est de Flodoard, mais il faut croire qu’il la reprise au début
de la lettre d’Hincmar, qu’il cite fidelement. Hincmar parle plus loin de memoraia
hystoria (éd. C. Lambot, 269.36).

23 Sur les 127 mss., neuf seulement portent le mot orfus dans le titre; de ces
neuf témoins, sept contiennent également la correspondance préliminaire du
Pseudo-Matthicu. Pour C. Lambot, 281 n. 2, le titre employé par Hincmar (d’aprés
Flodoard) ne souléve pas de difficulté sérieuse contre I'interprétation qu’il propose.

' Ortum Mariae virginis et nativitatem atque infantiam domini nostri Jesu
Christi in apocryphis libris invenimus. «La naissance de la vierge Marie, la nativité
et I'enfance de Notre-Seigneur Jésus-Christ, ¢’est dans des livres apocryphes que
nous les avons trouvées.» (E. AMANN, 272-273). Le titre originel du Pseudo-Matthieu
semble toutefois avoir été De Nativitate sanctae Mariae (J. GUSEL, Textliberlieferung,
17). Cf. aussi M. ERBETTA, 46,

2 Ed. C. LAMBOT, 269.36-37. Cette liste du VI¢ s. mentionne parmi les textes
apocryphes: Evangelium domini lacobi minoris; Liber de infantia Salvatoris, Liber
de Nativitate Salvatoris et de Maria vel obstetrice (éd. E. von DosscHuTZ, TU 38.4,
Leipzig 1912, 50-51).



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D’ORIGINE 177

Nativitate Mariae, comme le pense C. Lambot, on doit accepter qu’a peine
vingt ans aprés la composition du texte, ni Hincmar ni méme Ratramne
n’ont plus connu la physionomie originelle de la préface®®. En plus, le style
de cette préface et celui du récit trahissent une méme main, tandis que les
lettres préliminares du Pseudo-Matthieu sont d’un style difficile et
contourné, tout différent de celui du Pseudo-Matthieu 27, Si au contraire,
comme nous le pensons, les lettres désignent la correspondance de Jérdme
avec les évéques, Ratramne a tiré de ’oubli un écrit de jeunesse de son
abbé Paschase, plus précisément le premier écrit que nous connaissons de
lui. En effet, la composition de la correspondance doit étre située avant le
deuxieme quart du IX® siccle, période de laquelle datent les plus anciens
manuscrits>,

Ensuite, le manuscrit Maredsous 51, un témoin fragmentaire du De
Nativitate Mariae qui révéla a C. Lambot I’identité du destinataire et la date
approximative de la composition, appartient & un sous-groupe qui a précisé-
ment comme caractéristique d’adresser I’introduction a Eustochium?®”. Cette
suscription ne correspond certainement pas a ce qu’aurait pu étre la dédi-
cace primitive du De Nativitate Mariae.

Enfin, toujours d’aprés C. Lambot, Hincmar n’aurait jamais pu
supporter ni propager la lecture d’un texte tel que le Pseudo-Matthieu.
Toutefois, 1’on sait que vers les années 850 le scriptorium d’Hincmar a
produit un manuscrit contenant le Pseudo-Matthieu avec la correspondance
pseudépigraphique. C’est le manuscrit Reims 1395, un des témoins les plus
accrédités du Pseudo-Matthieu.

% Une autre explication, pas plus vraisemblable, pour le pluriel epistolae, est
proposée par J. A. de ALDAMA, «Fragmentos de una version latina del Protoevangelio
de Santiago y una nueva adaptacion de sus primeros capitulos», Bib. 43 (1962)
71-73.

27 J. M. CANAL, qui considére Paschase comme [’auteur probable non seulement
du De Nat. Mar., mais aussi du Pseudo-Matthieu (écrit entre 830 et 845), explique la
différence de style entre les lettres et le Pseudo-Matthieu par le fait que ce dernier
ne serait qu’une réélaboration d’un texte préexistant, tandis que les lettres
pseudépigraphiques et le De Nat. Mar. seraient I'ceuvre personnelle de Paschase. Cf.
«El libro apocrifo», 312.

8 Le ms. Londres, B. L., Add. 11880 (le témoin A2al décrit par J. GUSEL,
Textiiberlieferung, 72-73) fut écrit a Ratisbonne, St. Emmeram, dans les années
vingt du IX® s.; le ms. Budapest 316 (le témoin A3al, ibid., 87-88; B. BISCHOFF, Die
siidostdeutschen Schreibschulen und Bibliotheken in der Karolingerzeit, 1I,
Wiesbaden 1980, 158) dans le diocese de Salzbourg du temps de l'archevéque
Liuphram (836-859).

29 R. BEYERs, 401.

3 Le témoin Ala2 du Pseudo-Matthieu, décrit par J. GUSEL, Textiiberlieferung,
38-39. Ce manuscrit offre toutefois, & la suite du Pseudo-Matthieu, non pas
I'homélie du Pseudo-Jéréme sur 1'Assomption, dénoncée comme ['ceuvre de



178 RITA BEYERS

La lettre d’Hincmar, dans sa forme mutilée qui nous est transmise, nous
apprend donc que Ratramne de Corbie a dénoncé son ancien abbé Paschase
comme auteur de deux écrits pseudo-hiéronymiens, I’homélie sur 1’ Assomp-
tion et la correspondance accompagnant le Pseudo-Matthieu. Elle n’apporte
aucune preuve que Paschase soit I’auteur du De Nativitate Mariae>'.

Le De Nativitate Mariae et I’ ceuvre de Paschase Radbert

Il faut nous tourner maintenant vers la personnalité¢ littéraire de
Paschase Radbert, puisqu’on a remarqué d’une part qu’il n’aurait jamais pu
accréditer, par la composition de la correspondance pseudo-hiéronymienne,
un apocryphe contenant autant d’incongruités que le Pseudo-Matthieu, et
d’autre part que le De Nativitate Mariae laissait entrevoir des ressemblances
notables dans le contenu®” et dans le style33 avec ’ceuvre de 1’abbé érudit.
Nous essayerons de dégager de son ceuvre® quelle est son attitude envers
les apocryphes, quelles sont les ressemblances exégétiques et mariologiques

Paschase, mais le récit de Pseudo-Méliton (BHL 5352). 1l se peut que ces deux
textes, Pseudo-Matthieu et Pseudo-Méliton, se soient déja trouvés dans le modele
commun de la premiere famille, Ala (J. GUSEL, Textiiberlieferung, 43).

3 Aucun manuscrit du De Nat. Mar. ne provient de ’abbaye de Corbie, et 1’on
n’en retrouve aucune trace sire dans les anciens catalogues de cette bibliothéque.
Quant au Pseudo-Matthieu, le seul manuscrit qui nous vient de Corbie a conservé le
prologue originel et ne contient donc pas la correspondance pseudo-hiéronymienne.
11 s’agit du ms. Paris, B.N. lat. 12593 du XIII® s., le témoin P1d1 décrit par J. GUSEL,
Textiiberlieferung, 144-145.

32 C. Lamsor, 281 n. 3.
33 J. M. CaNAL, «El libro apocrifo», 311.

3 Dans le domaine biographique PASCHASE a écrit la vie de deux abbés de
Corbie, la Vita Adalhardi (PL 120, 1507-1650; peu apres la mort de 1’abbé Adalhard
en 826), et I’Epitaphium Arsenii (une défence de Wala, le demi-frére et successeur
d’Adalhard, composée vers 846, éd. E. Diimmler, 1900), et il a récrit dans un style
hautement rhétorique I’ancienne passion de Rufin et de Valere (PL 120, 1489-1508).
Dans le domaine théologique il a composé un ouvrage important sur la
transsubstantiation, De corpore et sanguine Domini (CChr.CM 16; premiere édition
en 831; deuxidme en 843 ou 844) et le trait€ De fide, spe et caritate (PL 120,
1387-1490; livres I-II vers 840, livre IIT avant 856). Dans le domaine exégétique
il a produit son imposant commentaire sur Matthieu (CChr. CM 56-56A-56B; livres
I-IV avant 831; livres V-IX aprés 849), un commentaire sur psaume 44 (PL 120,
993-1060; apres 846) et un commentaire sur Jérémie (CChr.CM 85; entre 845 et
857). Dans le domaine mariologique enfin il faut nommer, outre le trait€¢ sur
I’ Assomption (voir n. 20), son exposé De partu Virginis (CChr.CM 56C; entre 844
et 846), et, a ce qu’il semble, quelques sermons sur I’Assomption qui circulaient
sous le nom d’Ildefonse de Tolede (PL 96, 239-257). F. BrunHOLZL, 561; R.
GREGOIRE, 296-299.



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D’ORIGINE 179

avec le De Nativitate Mariae et dans quelle mesure cet apocryphe porte
I’empreinte du style de Paschase.

Paschase et les apocryphes

A plusieurs reprises Paschase fait état de traditions apocryphes35. Dans
le traité sur 1’Assomption il va a ’encontre de I’histoire apocryphe sur la
mort de Marie qui semble avoir eu un succes considérable, c’est-a-dire une
version du Pseudo-Méliton®®, et il avertit ses lectrices de ne pas accepter
comme sfir ce qui est douteux’. Dans son commentaire sur Matthieu il
mentionne plus d’une tradition apocryphe, soit pour la réfuter, soit pour
relever une tradition pieuse, sans qu’il exprime pour autant son approbation.

Plus précisément, en ce qui concerne les traditions apocryphes de I’En-
fance, I’on reconnait généralement que Paschase se base sur le Pseudo-
Matthieu lorsqu’il évoque 1’épisode de la chute des idoles qui intervint a
I’entrée de la sainte famille dans le temple d’une ville égyptienne. Ce
miracle accomplit la prophétie d’Isaie 19,1: «il viendra en Egypte et les
idoles d’Egypte trembleront devant lui» et il est censé avoir eu lieu dans la
ville dont le chef s’appelait Frondosius®. Le Pseudo-Matthieu raconte ce
prodige comme dernier des miracles qui se sont produits pendant la fuite en
Egypte. Il le situe dans la ville du nom de Sohennen (v.s.) dont le chef
s’appelle communément Afrodisius®®. Paschase ne révele pas sa source, il
parle de beaucoup de traditions. S’il est vrai que la prophétie d’Isale sur la
chute des idoles égyptiennes est souvent citée, la plupart de ces citations
n’ajoutent pas de localisation précise. Une tradition grecque attestée depuis
le Ve siecle situe 1’événement dans la ville d’Hermo(u)polis (v.s.), et cette

3 H. PELTIER, Paschase Radbert, Abbé de Corbie, Amiens 1938, 129-130.
36 BHL 5352.
¥ CChr.CM 56C, 111-112. 53-57.

3 In Math. 2.13, CChr.CM 56, 169. 1778-1780: Quod multorum traditionibus
approbatur ita ut in quadam ciuitate cuiusdam Frondosii ducis omnia idola paenitus
corruerint in terram.

3 Ch. xxil.2-xxiv, éd. K. TISCHENDORF, 91-92. La localisation de la ville dans la
région d’Hermopolis est une addition de la branche A4c (J. GUSEL,
Textiiberlieferung, 113). Afrodisius est la forme attestée par les témoins des groupes
les plus primitifs, A et P, a I’exception de deux mss. du XII*-XIII® si¢cle, le témoin
A2a2 (Erlangen 281), qui donne Frodosus, et le témoin A2a5 (Paris, B. N. lat. 4970)
qui donne Frondosus. Telle a di étre la legon d’une branche de la famille A2a a
laquelle appartient également le ms. Londres Add. 1 1880 (voir n. 28), aujourd’hui
incomplet. Nous remercions J. GUSEL pour la communication de ces détails.



180 RITA BEYERS

tratition était connue en occident®’, mais d’aprés notre connaissance, le nom
du chef de la ville égyptienne remonte au Pseudo-Matthieu*!. 11 se peut

toutefois que Paschase puise ce détail non pas directement au récit du

Pseudo-Matthieu, mais a une source intermédiaire®?.

D’autre part, la ot le commentaire sur les premiers chapitres de
Matthieu aurait pu offrir ’occasion de mentionner des traditions apocryphes
sur I’Enfance, Paschase garde le silence. Ainsi a propos de la généalogie du
Christ (Matth. 1.1-17), Paschase traite de 1’hérésie du manichéen Fauste, se
basant sur le Contre Fauste d’Augustin. D’apres ce dernier, Fauste niait
I’ascendance davidique de Marie et s’appuyait sur un texte apocryphe dans
lequel Marie est dite sortie de la tribu sacerdotale de Levi, a laquelle appar-

40 parLADIUS, Historia Lausiaca 52 (PG 34, 1137); Historia monachorum in
Aegypto 8.1 (éd. A.J. FESTUGIERE, Bruxelles 1971, 46; traduction latine par Rufin
d’Aquilée, PL 21, 410). SozoMENE, Historia ecclesiastica 5.21.8-11 (GCS 50, 229;
voir CASSIODORE, Historia ecclesiastica tripartita 6.42.6-8, CSEL 71, 364-365),
mentionne la chute des idoles dans le contexte du miracle de I’arbre qui s’incline
devant le Christ en signe d’adoration. CHRISTIAN DE STAVELOT (*aprés 880) fait
é¢galement état de cet épisode — qu’il dit avoir lu dans I’Histoire ecclésiastique
d’Eusébe — mais il situe le miracle de I’arbre dans la ville d’Héliopolis (cf. Is.
19.18) et celul de la chute des idoles au moment ou la sainte famille «arrive en
Egypte» (In Matth., PL 106, 1287). SEpULIUS ScoTTus (IX® s.) cite le passage de
Rufin avec la variante lIeropelis au lieu d’Hermopolis (In Matth. 2.13, éd.
B. LOrsTEDT, 1989, 76.61-77.65).

41 L’origine du nom Aphrodisius est incertaine. On a noté une certaine analogie
avec la légende d’Aphroditianus, récit grec du Ve siecle qui relate la chute des idoles
survenue dans le temple perse d’Héra ainsi que 1’apparition de [’étoile qui guidera
les mages vers Bethléem, mais la question n’a pas encore été €tudiée en détail. Voir
en dernier lieu M. ERBETTA, 69, et St. GERO, «Apocryphal Gospels. A Survey of
Textual and Literary Problems», ANRW 11.25.5 (1988) 3980-3981.

42 Nous remercions le pére Martin McNamara d’avoir attiré notre attention sur
un passage du commentaire hiberno-latin de la Bible datant du VIII® s. et décrit par
B. BiscHOFF, «Wendepunkte in der Geschichte der lateinischen Exegese im
Frithmittelalter», Mittelalterliche Studien 1, Stuttgart 1966 (=1954) 231-236. Ce
commentaire inédit («Bibelwerk») est conservé dans deux témoins complets, les
mss. Munich, Clm 14276-14277 (Ratisbonne, St. Emmeram, début du IX°s.) et
Paris, B. N. lat. 11561 (s.ix med.). On y lit, a propos de Matth. 2.15, ex Aegypto
vocavi filium meum, que certains disent que la premiere ville d’Egypte ou entra
Jésus était Sothinen, et que les idoles tombeérent par terre lorsqu’il entra dans le
temple (capitolium) du chet Frondos(i)us, tandis que d’autres disent que Jésus habita
ensuite dans la ville d’Héli(o)polis, selon Is.19.18. Le «Bibelwerk» dépend a
plusieurs endroits du commentaire hiberno-latin sur Matthieu qui est conservé dans
le ms. Orléans 65 (B. BISCHOFF, ibid. 244-245). Ce dernier fut une des sources de
Paschase. Mais d’aprés B. BiscHOFF, 228, Paschase a également utilisé le
«Bibelwerk», notamment & propos du nombre d’enfants massacrés a Bethléem
(CCh.CM 56, 172-173. 1877-1884; source non identifiée par Féditeur B. Paulus).
Avons-nous affaire ici 2 un autre emprunt de Paschase a cette méme source?



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D’ORIGINE 181

tenait son pére Joachim. La paraphrase de Paschase* mentionne cet
apocryphe inconnu, mais il ne fait aucune allusion a la tradition latine du
Protévangile, qui met en évidence l'origine davidique de la Vierge. Au
sujet de Matthieu 1.23: «Voici que la vierge concevra et enfantera un fils»,
Paschase discute de la signification des termes wirgo et puella, et fait
remarquer, en reprenant l’explication de Jérdbme, que Marie n’était pas
seulement uirgo, vierge, mais aussi fille de trés jeune age, iunioris aetatis
puella**. Aucune précision n’est donnée sur son Age, que connaissent les
traditions apocryphes, ni sur le fait que ces traditions ne sont pas toutes
cohérentes. Enfin, Paschase situe 1’adoration des mages le douzieme jour
apres la naissance, se basant pour cela sur I’ceuvre pseudo-hiéronymienne
sur les quatre évangiles, qui est d’origine irlandaise et date du VIIIE sigcle™®.
Il rejette ’opinion d’aucuns selon laquelle les mages ne sont arrivés qu’a-
pres un an, mais il ne dit mot de la tradition suivie entre autres par le
Pseudo-Matthieu, selon laquelle les mages vinrent de ['orient «quand la
seconde année fut écoulée»©,

Nous constatons que Paschase adopte une attitude réservée envers les
traditions apocryphes et qu’il ne témoigne pas ouvertement d’un intérét
particulier pour les apocryphes de I’Enfance. Mais si quelque réticence
envers telle matiere ne doit pas étonner dans un contexte exégétique®’, on
peut s’attendre a ce que les conceptions mariologiques de 1’abbé correspon-
dent a celles du De Nativitate Mariae, si Paschase en est vraiment [’auteur.
Confrontons-les sur trois points.

Théologie mariale

Tout d’abord, le De Nativitate Mariae présente une solution particuliere
au probleme de la relation entre Marie et Joseph, tout en harmonisant la
tradition apocryphe avec les données canoniques. On sait que selon ces

B CChr.CM 56, 101-109, 2974-3225; AucusTiN, C. Faust. 23.9 (CSEL 25,
714-715).

¥ CChr.CM 36, 134.663-664; cf. JEROME, In Is. 3 (CChr.SL 73, 104. 44-50).

4 CChr.CM 56, 150.1160-1777;, PL 30, 537. Le probléme chronologique du
voyage et de 'arrivée des mages occupa spécialement I'esprit des commentateurs
irlandais, comme le montre B. BISCHOFF (voir n. 42) 226-227. Voir aussi R.E. Mc
NALLY, «The Three Holy Kings in Early Irish Latin Writing», Kyriakon, Festschrift
J. Quasten, Miinster 1970, II, 667-690.

4 ps -Matth. XVL1; J. GuSeL, Textiiberlieferung, 16. Jésus avait deux ans selon
la chronologie défendue par Origéne, Eusébe et Epiphane. Cf. J. FINEGAN, Handbook
of Biblical Chronology, Princeton 1964, 233-234.

47 Attitude adoptée par la plupart des auteurs ecclésiastiques latins du V¢ au
XIII* sigcle. Cf. E. AMANN, 146-156.



182 RITA BEYERS

derniéres Marie était accordée en mariage (desponsata)®® a Joseph au

moment de 1’annonciation et que Joseph la prit comme sa femme chez lui
apres ’apparition de 1’ange. La tradition apocryphe, soucieuse de souligner
la virginité perpétuelle de Marie, a fait de Joseph un vieillard, un veuf aux
enfants adultes, qui sont les «fréres de Jésus» dont parlent les évangiles™®.
Dans le Protévangile Joseph est désigné comme gardien de la virginité de
Marie lorsqu’elle doit quitter le temple; dans le Pseudo-Matthieu le statut
de Joseph au moment de 1’annonciation est celui de gardien et de futur
¢poux, bien que le mariage proprement dit ne soit pas mentionné ultérieure-
ment; dans le De Nativitate Mariae non seulement Joseph est désigné
comme celui a qui Marie doit étre accordée en mariage selon la prophétie
d’Isaie, mais le mariage est célébré par la suite, c’est-a-dire que le lien
nuptial existe déja avant I’annonciation’. Paschase de son cdté, bien qu’il
se rallie, avec d’autres exégetes carolingiens®!, a l’interprététion augusti-
nienne qui défend I’existence d’un vrai mariage entre Marie et Joseph’?, se

8 Sur le sens difficile du terme desponsatio voir p. ex. J. GAUDEMET, Le mariage
en occident. Les meeurs et le droit, Paris 1987, 60-61.

49 Cette explication «apocryphe» des «fréres de Jésus» comme fils d’un premier
mariage de Joseph fut généralement rejetée par les exégetes patristiques (cf. JEROME,
Adversus Helvidium, PL 23. 193C-203B) et carolingiens, — a ’exception peut-étre
d’Haymon d’Auxerre. Cf. G. MERCIER, «Saint Joseph dans les commentaires
bibliques et les homéliaires du IX® siecle», CJos 19 (1971) 245-246. PASCHASE aussi
nie I’existence d’un premier mariage de Joseph, avec Estha (CChr.CM 56B 687-688.
4062-4070). Le De Nat. Mar. a gardé la tradition apocryphe. Contrairement a ce
qu’on lit dans les éditions, la lecon du début du ch. VIII est comme suit: Erat inter
ceteros loseph. homo de domo et familia David, qui uxore defuncta liberos iam
adolescentes habebat. Cui cum incongruum uideretur si filios maioris aetatis
habens ipse tam teneram uirginem duceret uxorem, celeris uirgas suas iuxta
oraculum afferentibus, solus ipse suam subtraxit.

0 Le De Nat. Mar. semble interpréter la desponsatio comme la premiére étape
dans la conclusion du mariage. Si le mariage existe juridiquement des le
consentement (voir n. 52), Marie et Joseph sont devenus époux dés qu’ils ont donné
leur consentement mutuel, méme si Joseph n’a pas encore pris chez lui son épouse,
méme si, de fait, il doit encore se procurer ce qui est nécessaire pour le mariage. Cf.
ch. VIII: Igitur nuptiarum iure de more celebrato, ipse quidem in Bethleem ciuitate
resedit, domum suam dispositurus et nuptiis necessaria procuraturus. Le ius
nuptiarum (non pas sponsaliorum, comme on lit dans les éditions) doit &tre
considéré comme I’ensemble des régles, coutumes ou rites, qui constitue un mariage
légitime. L’expression ius nuptiarum celebrare est singuliére. Voir aussi le ch. X, ou
Joseph, dans son doute, pense & «résoudre le mariage».

Sl H. FREVIN, «Le mariage de saint Joseph et de la sainte Vierge», CJos 15
(1967) 209-395.

2 A la suite de la conception ‘consensualiste’ romaine du mariage, Augustin
définit le mariage d’apres le consentement mutuel (consensus) et non pas d’apres la
consommation (copula). Voir p. ex. De nuptiis et concupiscentia I, 12-13 (CSEL 42,
224-226); E. ScHMITT, Le mariage chrétien dans I'ceuvre de saint Augustin. Une



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D’ORIGINE 183

tient & la «chronologie canonique»: Marie est la «fiancée»? de Joseph au
moment de 1’annonciation, ensuite elle est devenue sa femme tout en
gardant sa virginité>*.

Un deuxi¢me point de comparaison concerne la conception et 1’enfante-
ment de la Vierge. Dans son traité De partu Virginis Paschase développe la
doctrine augustinienne de [’enfantement miraculeux, c’est-a-dire sans
douleur ni corruption, qui est la conséquence de la conception surnaturelle,
c’est-a-dire sans péché ni passion. Marie n’a souffert aucune violation
corporelle, ni en concevant ni en accouchant®. Le De Nativitate Mariae
prone les mémes idées sur la conception (active) et I’enfantement miracu-
leux, bien que dans une formulation pas spécifiquement radbertienne®,
mais il difféere de Paschase en ce qui concerne la conception passive de
Marie. D’aprés notre apocryphe, celle-ci s’est effectuée de la maniere
humaine, a I’instar de celle de Jean. Ce qui est miraculeux, c’est que Marie
soit née d'une femme Adgée et stérile, comme don de Dieu et non pas
comme fruit de la passion. Cette enfant était «remplie du Saint Esprit dés le
sein de sa mere» (Luc 1.15), ou encore «pleine de la grice du Seigneur des
Iinstant de sa naissance», mais d’aprés les mots de l’ange a Marie, la
conception et la naissance sans péché sont réservées au Fils de Dieu qui
naitra d’elle. En effet au ch. IX on lit «celui qui naitra de toi, lui seul saint,
parce que lui seul concu et né sans péché, sera appelé le Fils de Dieu».

théologie baptismale de la vie conjugale, Paris 1981. D’apres JEROME (Adv. Helv.)
Marie n’était pas mariée, mais seulement confiée, commendata, a Joseph, le mariage
impliquant pour lui la négation de la virginité de Marie. Cf. G. MERCIER (voir n. 49)
227-232.

3 Cest la position de tous les auteurs du IX¢ siecle qui ont abordé la question.
Cf. G. MERCIER (voir n. 49) 234-235.

3 CChr.CM 56, 119.174-181; 125.394-397.

35 Paschase écrivit ce traité contre Ratramne qui, dans un trait€ du méme nom,
avait défendu la théorie que Marie enfanta de maniére naturelle et douloureuse,
aperto utero, tout en gardant sa virginité intacte. Edition avec introduction par J. M.
CANAL, Mar 30 (1968) 54-66; 84-112.

¢ Ch. IV: «Seule sans exemple, sans tache, sans corruption, sans union avec un
homme, vierge elle enfantera un fils», ch. IX: «Parce que tu as choisi la chasteté de
la  virginité, tu concevras sans péché, tu enfanteras un fils» (voir n.71);
«I’Esprit-Saint descendra sur toi et la vertu du Trés-Haut te couvrira de son ombre
contre toutes les ardeurs de la passion». Au sujet de ces derniers mots, C. LAMBOT,
281 n. 3, constate une coincidence notable avec I’explication que donne Paschase
aux mots de Luc 1.35: virtus Altissimi obumbrabit tibi, notamment «afin qu’elle ne
souffre pas du feu de la passion» (CChr.CM 56, 138.796-799; cf. aussi De partu
Virginis 1, CChr.CM 56C, 48.42-45). Mais Paschase reprend ici 1'interprétation
augustinienne (voir p. ex. Enarr. in Ps. 67. 21, CChr.SL 39, 884.41-44). Notons
d’autre part que 1’on ne retrouve pas dans le De Nat. Mar. I'idée de 1’accouchement
«sans douleur», pourtant essentielle pour Paschase (L.SCHEFFCZYK, Das Marien-
geheimnis in Frémmigkeit und Lehre der Karolingerzeit, Leipzig 1959, 229).



184 RITA BEYERS

Paschase, tout en acceptant une sanctification de Marie in utero, va plus
loin sur la voie vers I'immaculée conception, et souligne que Marie était
libre de tout péché orig'mel57.

Enfin, C. Lambot signale la ressemblance entre Paschase et le De Nati-
vitate Mariae dans la réaction de Joseph a la découverte de la grossesse de
Marie>®. Notre apocryphe paraphrase la formule évangélique: loseph autem
vir eius cum esset iustus et nollet eam traducere, voluit occulte dimittere
eam (Matth. 1.19), en disant: «il ne voulait ni la dénoncer® parce qu’il était
juste, ni la discréditer par le soupgon de fornication® parce qu’il était
pieux. Il pensait donc a résoudre secretement le mariage et a la renvoyer en
secret» (ch. X). Paschase, en reprenant un commentaire de Pierre Chryso-
logue (V¢ siecle), décrit la décision de Joseph de ne point vouloir dénoncer
Marie, c’est-a-dire la livrer a la mort, comme un acte de piété aussi bien
que de justice®'. Toutefois, si Joseph est juste et pieux dans les deux cas, le
De Nativitate Mariae ajoute une nuance qui ne se trouve pas chez
Paschase®” et, en plus, Paschase souligne que Joseph savait que Marie avait
gardé sa chasteté®, tandis que le De Nativitate Mariae semble suivre la
tradition apocryphe et laisser subsister quelques doutes chez Joseph. En
effet, I’ange lui dit de «ne pas soupgonner la Vierge de fornication ni de
s’imaginer quelque chose de facheux sur son compte» (ch. X).

Voila donc trois instances ol la présentation de Marie (et de Joseph)
par I'auteur du De Nativitate Mariae et la théologie mariale de Paschase se
ressemblent mais ne coincident pas a tel point qu’elles confirment la thése

d’un seul et méme auteur®™.

ST Cf. De partu Virg. 1 (CChr.CM 56C, 53. 199-202); L. SCHEFFCZYK, 330-337.

°8 281 n.3

39 (Cest-a-dire traduire en justice pour adultére.

60 Soupcon qu’il susciterait auprés des juifs en la renvoyant publiquement
(par une lettre de divorce). Cf. SMARAGDE de SAINT-MIHIEL, Coll. in Matth. 1
(PL 102.20 C).

61 CChr.CM 56, 122. 275-303; PIERRE CHRYSOLOGUE, serm. 145.1 (CChr.SL 24B,
889-891).

62 D’apres Paschase les deux attributs, juste et pieux, renvoient aux mots nollet
eam traducere; d’aprés le De Nat. Mar., 'attribut pieux renvoie aux mots voluit
occulte dimittere eam. Voir aussi Ps.-ORIGENE. In Matth. 1.2 (GCS 41.1, 241.11-16)
et SEDULIUS ScOTTUS, [n Matth 1.19 (éd. B. Lofstedt, 1989, 49.39-40.43).

63 CChr.CM 56, 121.241; 122.294.

64 Ajoutons deux autres aspects de la pensée mariale qui furent développés
depuis I’¢re patristique et qu’on retrouve aussi chez I’auteur du De Nat. Mar. et chez
Paschase: I’antithése ancilla — mater, servante — mere de Dieu, a propos de Luc
1.38 (De Nat.Mar. IX et Paschase, serm. in Ass. III, PL 96.254B); I’expression de la
virginité perpétuelle par la formule virge concepit virgo peperit virgo permansit chez
Paschase (De partu Virg. 1, CChr.CM 56C, 48.32-33) et par la formule wirgo
concipies uirgo paries uirgo nutries dans le De Nat. Mar. IX. Sur cette formule voir



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D’ORIGINE 185

Le De Nativitate Mariae ceuvre de style radbertien?

Enfin, si ni lattitude de Paschase envers la matiére apocryphe, ni sa
pensée mariale ne prouvent sa paternité pour le De Nativitate Mariae, il nous
reste une derniere démarche susceptible de trancher le probleme. Elle
consiste a comparer la langue et le style de I’apocryphe avec I’ceuvre de
I’abbé. Une étude comparative du style se heurte a un probléme majeur, celui
du caractere tres différent du De Nativitate Mariae et de 1’ceuvre radber-
tienne. En ce qui concerne le De Nativitate Mariae, le souci trés prononcé de
rattacher 1’histoire a la tradition biblique (la vulgate), les exigences du genre
hagiographique auxquelles se plie ’auteur, et la brieveté du texte ne laissent
que peu de place a une signature personnelle. Cela n’empéche que 'auteur
s’exprime dans une langue plutdt classique et se sert d’un vocabulaire choisi
mais non pas recherché, tout en inclinant vers la verbosité, I'expression
abstraite, I’inversion, la construction asyndétique. D’autre part comment
définir le style de Paschase? Difficile et prolixe, parfois méme obscur et peu
correct dans son imposant commentaire sur Matthieu®, exalté et hymnique
dans le commentaire sur psaume 44, exhortatif dans le traité sur I’Assomp-
tion, hautement rhétorique dans la passion des saints Rufin et Valére,
biblique dans la Vie d’Adalhard®, apologétique dans celle de Wala, le style
de Paschase varie autant que le contenu de ses ouvrages.

Il reste cependant possible d’apprécier dans quelle mesure 1'énoncé
lexical et syntactique du De Nativitate Mariae correspond a celui de
Paschase. Le cadre de cet article ne permettant pas de présenter le détail
d’une telle comparaison, et les résultats étant négatifs, nous nous limiterons &
deux cas: un premier pour illustrer qu'un méme contenu est exprimé de
maniere différente par le De Nativitate Mariae et par Paschase, et un
deuxiéme ou les deux parties semblent étre les seules a attester une méme
expression.

Dans la préface du récit, I’auteur se présente comme un vieillard qui a lu
dans sa jeunesse le livre dont il présente un résumé: «Ce que tu me
demandes, a présent que ma téte a blanchi (cano capite), je 1’ai lu, sache-le,
alors que j’étais jeune homme dans une petit livre qui me tomba sous la
main. Certes, apreés ce laps de temps, rempli d’ailleurs par d’autres préoccu-
pations peu banales, il peut bien se faire que plusieurs traits soient sortis de

aussi J. A. de ALDAMA, Virgo Mater. Estudios de teologia patristica, Grenade 1963,
213-247,

% Cf. E. DUMMLER, Radbert’s Epitaphium Arsenii, Berlin 1900, 8; CChr.CM 56,
XXX11-XX Kiii.

% Cf. D. von der NaHMER, «Die Bibel im Adalhardleben des Radbert von
Corbie», StMed 23 (1982) 15-83.



186 RITA BEYERS

ma mémoire»®’. Cette excuse bien pratique dont se sert I’auteur pour justifier
les changements, les omissions, les adaptations qu’il a entrepris, est un lieu
commun littéraire®®, mais ne doit pas étre dénuée de tout fond de vérité
biographique. Paschase aussi fait €tat de son age dans plusieurs de ses

ceuvres de vieillesse, en ayant souvent recours a des modeles littéraires®?,

mais il n’emploie jamais la formule classique et biblique «cano capite»'°.

Dans le chapitre IX, qui décrit I’annonciation selon le récit de Luc 1.28-
38, lauteur paraphrase les mots de 1’ange: «ecce concipies et paries filium»
(Lc 1.31) par un énoncé dont la forme primitive doit étre la suivante: «quia
castitatem elegisti uirginitatis, concipies sine peccatis, paries filium»'!.
L’ange se référe au plus haut degré de chasteté, selon la gradation déja
établie par Ambroise’?, ¢’est-a-dire la chasteté de I’épouse, celle de la veuve
et celle de la vierge. La premic¢re forme de chasteté, la chasteté conjugale, est
vécue par les parents de la Vierge73. Elle n’implique pas I’abstention totale
de rapports sexuels, mais désigne une vie conjugale qui se déroule, comme le
dit Augustin, «non pas dans la volupté de la concupiscence, mais dans la
volonté d’avoir des enfants»’*. Que la virginité que Marie a choisie repré-
sente la forme la plus parfaite de la chasteté est une notion bien répandue
dans la littérature patristique et par la dans la littérature exégétique et hagio-
graphique du moyen 4ge, mais la formulation abstraite castitas uirginitatis
est peu attestée”>. De fait, la seule autre instance antérieure au XI° siécle que
nous connaissions est un passage du De partu Virginis de Paschase. Rejetant

7 De Nat. Mar., prol. I, trad. E. AMANN, 341.

8 T, JansoN, Latin Prose Prefaces. Studies in Literary Conventions, Stockholm
1964, 132; 137-139.

% Les prologues aux livres V et IX du commentaire sur Matthieu citent des
passages du Caton de Cicéron. Le début du commentaire sur psaume 44 paraphrase
Cic. Tusc. 1. Le prologue au commentaire sur Jérémie s’inspire des premiers vers de
la Consolation de Bogce. Les termes employés ici et ailleurs sont senex, senilis
(adjectif), senium.

70 Qutre dans la vulgate (Lev. 19.32) cette expression revient a plusieurs reprises
dans I'ceuvre de Jérome, F. CAVALLERA, Saint Jéréme, sa vie et son ceuvre, Louvain
1922, 11, 7-8; a ajouter Epist. 52.1.

" La tradition manuscrite est trés divisée sur ce point (R. BEYERS, 236-238;
275-277). Pour la traduction voir n. 56.

2 Vid. 423 (PL 16, 241); voir aussi p. ex. JEROME, Epist. 123.10 (CSEL 56, 83).

73 De Nat. Mar. I: «Ainsi justes devant Dieu, pieux devant les hommes, pendant
vingt ans environ ils vivaient un mariage chaste a la maison, sans avoir d’enfant».

74 AvucusTIN C. Tul. 11.20 (PL 44, 688). Pour la définition et les degrés de
perfection de la chasteté conjugale dans la doctrine augustinienne, voir E. Schmitt
(n. 52) 274-278.

"5 Plus courantes sont les expressions castitas uirginalis, castitas uirginea,
castitas uirginis. RABAN MAUR, In Marth. 1.1 (PL 107. 753B) emploie I’expression
synonyme castimonia uirginitatis.



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D’ORIGINE 187

I’interprétation que Ratramne avait donnée du commentaire d’ Ambroise sur
Luc 2.237°, Paschase cite le quatriéme vers du psaume 57, «Alienati sunt
peccatores a vulva, erraverunt ab utero, locuti sunt falsa»'’, o il identifie
vulva avec 1’église, I’épouse vierge du Christ, et les pécheurs avec les héréti-
ques, qui s’éloignent des entrailles de 1’intégrité en introduisant des faus-
setés, de facon a corrompre la chasteté de la virginité de 1’église’®. Etant
donné que I’expression apparait dans un contexte différent de celui du De
Nativitate Mariae, nous ne croyons pas pouvoir attribuer a cette coincidence
lexicale une force de preuve pour une dépendance, ni a plus forte raison,

pour une identité des auteurs’?.

Conclusion

Le but de ces pages était d’analyser sur quel fondement repose la pater-
nité littéraire de Paschase Radbert pour le De Nativitate Mariae. Ce fonde-
ment s’avere €étre peu solide et peu convaincant. Ni I’analyse du contenu
mutilé de la lettre d’Hincmar, ni la confrontation de I’ceuvre de Paschase
avec le De Nativitate Mariae ne peut offrir un ensemble d’indices cohérents
qui fassent de Paschase 1’auteur probable de I’apocryphe.

Que conclure concernant 1’origine du De Nativitate Mariae? La tradition
manuscrite distingue deux formes textuelles, A et B, dont la premiere est la
plus ramifiée (huit sous-groupes) et la deuxieme est le résultat d’une inter-
vention rédactionnelle discréte, qui ne dépend d’aucun des sous-groupes ou
témoins conservés de A. Ces deux formes se laissent distinguer dés le début
de la tradition directe, c’est-a-dire dés la premiere moitié du XI¢ siécle, les
plus anciens manuscrits appartenant aux familles Ala, A3a, Bla. Tous ces

témoins sont d’origine frangaise ou lotharingienne®.

76 AMBROISE, In Luc. 1. 57 (CChr.SL 14, 55-56) cité et commenté par RATRAMNE,
De partu Virg. (éd. Canal, 99-100, 475-510).

"7 «A peine congus les méchants sont dévoyés, les menteurs divaguent dés leur
naissance».

"8 CChr.CM 56C, 62. 463-465: personam haereticorum declarans qui alienatur
(alienantur: Canal) a uulua integritatis falsa permiscendo ut corrumpant castitatem
uirginitatis ecclesiae.

" Signalons en plus, a titre d’exemple, les mots, formes ou constructions
suivants du De Nat. Mar. que nous ne retrouvons pas chez Paschase: les diminutifs
petitiuncula et familiola; les substantifs seruitor pour seruus, maculatio pour
macula, suboles pour proles, exaltator, (temporis) intercessus; I'adverbe trifarie;
Iadjectif consonus avec complément (datif); le verbe obuiare dans le sens local
«aller a la rencontre».

80 Dix-sept manuscrits appartiennent aux XI¢ siécle. Pour autant que les

manuscrits peuvent étre datés avec plus de précision, sept datent d’avant la
deuxieme moitié du sieécle. Ce sont les manuscrits Tréves 1379/143 (s.xi in., Treves



188 RITA BEYERS

La plus ancienne citation tout a fait sire de notre apocryphe est a peu
pres contemporaine de ces premiers manuscrits. Elle se trouve dans un des
sermons que Fulbert de Chartres®' a composés pour la féte de la Nativité de
Marie®?. Ce sermon contient un résumé du texte selon la forme textuelle A.

Le Pseudo-Matthieu avec la correspondance pseudépigraphique par
contre constitue le terme post quem sir, la lettre d’Hincmar de 868-869 le
terme post quem probable de 1’origine du De Nativitate Mariae®’. En effet,
I’attitude d’Hincmar laisse supposer qu’il ne connaissait que le Pseudo-
Matthieu et non pas sa version épurée, qui, sans aucun doute, aurait été
mieux appropriée a étre lue dans la cathédrale et dans le diocese de Reims.
Ce qui nous conduit a la conclusion hypothétique que le De Nativitate
Mariae n’existait pas encore en 868-869%*,

Quant au profil de l'auteur, en triant®™ et en remaniant la matiere
apocryphe, 1l a fait preuve de bon go(t littéraire et de solides connaissances
exégétiques et mariologiques. De fait il se rallie a la tradition qui fut établie
par les peres latins, surtout par Augustin, et qui fut développée par les
exégetes carolingiens — dont Paschase est un des représentants les plus
éminents. Mais a ces qualités s’ajoute une «discrétion d’allure» qui nous
empéche de reconnaitre aujourd’hui la personnalité de cet auteur — personna-
lit¢ «apocryphe» apres tout?

185

Saint-Martin; Bla4), Chéilons-sur-Marne 73 (avant 1051, Chilons Saint
Pierre-aux-Monts; Blal), Maredsous 51 (s.xi/l1, Tholey; fragment du sous-groupe
B1l); Rouen U 36 (s.xi med., Angers Saint-Aubin; Alal); Rouen A 271 (apreés 1028
avant 1078, Fécamp; Ala3), Vatican Vat. lat. 9668 (s.xi med., Mont Saint-Michel;
Axl), et Paris B.N. nouv. acq. lat. 1455 (s.xi med., Cluny; A3a). Les autres
manuscrits du XI¢ siecle proviennent de Cambrai, Chartres, Jumieges, Le Cateau,
Marchiennes, Metz et Vendome. Un seul manuscrit est d’origine anglaise (Durham
ALIIL29, s.xi ex.; A%l).

81 ¢970-1028. P. ViArD, art. «Fulbert de Chartres», DSp 5 (1964) 1605-1611.
Pour les sermons marials voir les articles de J. M. CANAL, RThAM 29 (1962) 33-51;
30 (1963) 55-87; 329-333, et la critique de H. BARRE, ibid. 31 (1964) 324-330.

82 Ed. Canal, 331-332.8-30. Dans son sermon le plus connu, Approbatae
consuetudinis est, Fulbert n’accepte pas le Pseudo-Matthieu comme lecture
appropriée a la solennité de la féte et recourt a d’autres textes, parmi lesquels,
semble-t-il, le De Nat. Mar. (éd. Canal, 56.11-15; 58.64-65). Voir aussi le sermon
Mutuae dilectionis amore (éd. Canal, 64.81-92). E. AMANN, 74 n. 3; 151-154.

83 M. CappuYNS, 84.

8 Notons que dans I’hypothése de Lambot I’absence de tout témoignage
manuscrit avant le XI® s. est un fait étonnant.

8 Le premier mariage de Joseph cependant fait partie des épisodes retenus
(n. 49).



	De nativitate mariae : problèmes d'origine

