
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 2

Artikel: De nativitate mariae : problèmes d'origine

Autor: Beyers, Rita

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 171-188

DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D'ORIGINE

Rita Beyers

Résumé

Réévaluation de la thèse de C. Lambot (1934), selon laquelle le De

Nativitate Mariae fut composé par Paschase Radbert entre 846 et 849. La
lettre d'Hincmar de Reims de 868-869 ne peut être considérée comme un
témoignage externe en faveur de cette paternité. En outre, la confrontation
du récit avec l'œuvre de Paschase (son attitude envers les traditions
apocryphes, sa théologie mariale et son style) ne peut offrir un ensemble

d'indices cohérents permettant de faire de Paschase T auteur probable de

l'apocryphe.

Introduction

Dans l'ensemble hétérogène de la littérature apocryphe chrétienne les

récits de l'Enfance1 font partie des textes qui ont joui d'une popularité
toujours croissante. L'intensification de leur diffusion en orient et en occident

entraîna des changements considérables dans la forme et dans le

contenu primitifs, changements qui s'accompagnaient souvent d'un souci

grandissant de canonicité. Le récit de l'Enfance le plus important, le

Protévangile de Jacques2, doit son succès en occident non aux traductions
littérales, mais à deux remaniements successifs, le Pseudo-Matthieu et le De

1

Les récits de l'Enfance appartiennent à ce qu'on appelle traditionnellement
«apocryphes du Nouveau Testament», plus précisément aux «évangiles apocryphes».
Sur ces derniers voir surtout les collections de K. Tischendorf, Evangelia apocrypha.
Leipzig 18762; W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen in deutscher
Übersetzung. Tübingen 19875; M. Erbetta, Gli apocrifi del Nuovo Testamento 1.2.

Infanzia e Passione di Cristo, Assunzione di Maria, Turin 1981 (traduction
italienne).

2 BHG 1046; E. de Strycker, La forme la plus ancienne du Protévangile de

Jacques, Bruxelles 1961.



172 RITA BEYERS

Nativitate Mariae Ce dernier texte4 occupe une place quelque peu
particulière dans la production apocryphe, tant par «la discrétion d'allure et la

délicatesse dans l'expression»5 que par son origine tardive. Si ses qualités
sont généralement appréciées, l'origine du texte reste toujours incertaine. Le
De Nativitate Mariae est souvent considéré comme l'œuvre de Paschase

Radbert (°vers 790, +avant 868), moine et abbé de Corbie, et théologien
eminent de l'ère carolingienne6, mais le propos de cet article est précisément

de soumettre cette paternité, proposée par C. Lambot7, à un nouvel
examen critique. Rappelons d'abord brièvement le contenu et la fiction
littéraire des trois versions.

Le Protévangile de Jacques, un récit de la deuxième moitié du IL siècle,
a joué un rôle prédominant dans l'éclosion de la littérature mariologique,
notamment dans la controverse sur la virginité perpétuelle de la Mère de

Dieu. Il raconte la naissance et la vie de la Vierge jusqu'au massacre des

innocents et l'assassinat de Zacharie. Le Pseudo-Matthieu8, qui en est le

remaniement latin le plus ancien et le plus important, fut créé en occident

précarolingien entre 550 et 750. Le changement le plus saillant intervient à

la fin du récit, où le massacre des innocents et les vicissitudes des parents
de Jean Baptiste sont remplacés par le récit de la fuite en Egypte, un texte
d'une inspiration différente, qui se présente comme une suite de miracles
effectués par l'enfant Jésus Le remanieur garda la fiction littéraire du

Protévangile et attribua le récit à Jacques, frère du Seigneur10. Mais, au

¦ E. AmANN. Le Protévangile de Jacques et ses remaniements latins, Paris 1910:
J. M. Canal, «Antiguas versiones latinas del Protoevangelio de Santiago». EphMur
18 (1968) 431-473; «El libro apocrifo 'Nacimiento de Maria' del Pseudo-Yago en la

iglesia latina hasta el ano 1000», Ada eongressus mariologìci-mariani IV. Rome
1970, 295-326; J. Gijsel. «Het Protevangelium Iacobi in het Latijn», AnCI 50 (1981)
351-366; BHL 5333 m-t.

4 BHL 5343-5344-5345; K. Tischendorf, 112-121; R. Beyers, De Nativitate
Mariae. Kritische voorstudie en tekstuitgave (diss, inéd.) Louvain 1980.

5 E. Amann, 108.
6 Sur Paschase voir en dernier lieu F. Brunhölzl. Geschichte der lateinischen

Literatur des Mittelalters I, Munich 1975, 369-379, 561; R. Grégoire, art. «Paschase

Radbert», DSp 1983, 295-301.

«L'homélie du pseudo-Jérôme sur l'Assomption et l'Evangile de la Nativité
de Marie d'après une lettre inédite d'Hincmar», RBen 46 (1934) 265-282.

8 BHL 5334-5342; K. Tischendorf, 51-112; J. Gijsel, Die unmittelbare
Textüberlieferung des sog. Pseudo-Matthäus. Bruxelles 1981.

J. Gijsel, Textüberlieferung. 15-17. Les miracles racontés dans ce que K.
Tischendorf, 93-112, édite comme la «Pars altera» n'appartiennent certainement pas
à la rédaction primitive du Pseudo-Matthieu.

10 Certains manuscrits du groupe P du Pseudo-Malthieu (J. Gijsel,
Textüberlieferung, 19) ont conservé le prologue commençant par les mots: Ego
laeobus filius loseph. Texte chez K. Tischendorf, 54, et E. Amann. 280-281; cf.



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLÈMES D'ORIGINE 173

cours de la tradition du Pseudo-Matthieu deux lettres" furent introduites
qui mettaient le texte sous l'autorité de saint Jérôme: le récit y est présenté

comme la traduction latine d'un livre hébreu de Matthieu sur l'origine de la

Vierge et sur l'enfance du Christ. Jérôme aurait fait cette traduction à la
demande des évêques Chromace et Héliodore. La première lettre contient la
demande des évêques. correspondants bien connus de Jérôme, la deuxième

présente la réponse du père traducteur. A partir du XIe siècle, une version

abrégée et épurée du Pseudo-Matthieu, le De Nativitate Mariae. se mit à

circuler et éclipsa de plus en plus le rayonnement de son prédécesseur.
Dans la préface adressée à un commanditaire anonyme, l'auteur du De
Nativitate Mariae explique qu'il adapte librement un récit sur la nativité de

Marie qu'il avait lu dans sa jeunesse et qui se présentait comme une traduction

littérale de l'hébreu faite par Jérôme pour les évêques Chromace et

Héliodore (c'est-à-dire le Pseudo-Matthieu). Tout en exprimant ses doutes

sur l'authenticité de cette présentation, il assure que l'histoire elle-même

peut être lue et acceptée sans aucun danger pour l'âme12. Sont alors racontées,

dans un style fortement inspiré de la Bible, les étapes principales de la

vie de la Vierge depuis le mariage exemplaire de ses parents, Anna et

Joachim, jusqu'à la naissance du Christ.

Ni la préface ni le récit proprement dit ne contiennent des indications

explicites sur l'origine de l'apocryphe. En 1934 dom Cyrille Lambot découvrit

une lettre incomplète d'Hincmar de Reims. L'interprétation de cette
lettre le conduisit à conclure que le De Nativitate Mariae avait été écrit par

aussi J. M. Canal. «Antiguas versiones», 453.

" BHL 5334: texte chez K. Tischendorf. 51-53. E. Amann, 272-277.

Une grande confusion règne dans la tradition manuscrite de la préface du De
Nat. Mar. La forme originelle de la préface est conservée par cinq témoins (sur un
total de 127 manuscrits) qui comptent panni les plus vieux et les plus accrédités.
Peut-être à l'exemple du Pseudo-Matthieu avec ses deux lettres d'introduction,
beaucoup de copistes ont divisé la préface du De Nat. Mar. en deux (BHL
5344-5345). considérant la paraphrase de la réponse de Jérôme comme le début
d'une deuxième lettre (BHL 5345). et ils ont mis toute la préface sous le nom de

Jérôme. Ce qui créa des contradictions quant à l'adressé et quant au contenu. Un

sous-groupe (A3) ajouta à cette introduction bipartite les deux lettres du

Pseudo-Matthieu, de façon à avoir quatre introductions. Parmi les autres formes
d'introduction signalons encore la combinaison des deux lettres du Pseudo-Matthieu
avec ce qui était devenu la deuxième partie de la préface du De Nat. Mar. (BHL
5334+5345). C'est sous cette forme que le De Nat. Mar. fut publié dans l'édition
princeps des lettres de Jérôme préparée par le cardinal Théodore Lélius
(Hain-Copinger 8550. Rome. Riessinger, probablement 1467). Ainsi pendant trois
siècles le De Nat. Mar. a eu sa place parmi les lettres inauthentiques de Jérôme.
K. Tischendorf. xxvm-xxix, restitua les deux lettres au Pseudo-Matthieu: F.. Amann.
340-342. publia la première partie de la préface du De Nat. Mar. (BHL 5344)
d'après lc ms. Chartres 162. aujourd'hui détruit; C. Lambot. 277-278. reslitua et

publia pour la première fois l'introduction dans sa forme unitaire.



174 RITA BEYERS

Paschase Radbert entre 846 et 849. Cette thèse importante a été généralement

acceptée, bien qu'elle ne repose pas sur une argumentation solide13.

Aussi voulons-nous réexaminer la question de la paternité de Paschase en

reprenant l'argumentation de C. Lambot et en confrontant ensuite le récit
apocryphe à l'œuvre de l'abbé érudit de Corbie.

La thèse de C. Lambot

Dans les années 868-869 l'archevêque de Reims, Hincmar14, écrivit une
lettre à l'évêque Odon de Beauvais au sujet de la lecture de textes considérés

comme apocryphes. La lettre et le contexte historique sont connus par
un résumé de l'historien Flodoard de Reims (+966)15 et par une copie
partielle retrouvée par C. Lambot dans le manuscrit Gand, Bibliothèque de

l'Université 329, un manuscrit du XIIIe siècle, qui provient de l'abbaye de
Cambron16.

Résumons d'abord les faits reconstruits par C. Lambot d'après ces deux
témoins. Peu après sa nomination comme archevêque de Reims (845-882),
Hincmar avait offert à sa cathédrale un livre de luxe contenant l'histoire sur

l'origine de Marie (libellus de ortu sanctae Del genitricis) et le sermon de

Jérôme sur l'Assomption (sermo beati Ieronimi de ipsius dominae assump-
tione). Les textes semblent avoir connu une certaine diffusion dans le
diocèse. En tout cas, une vingtaine d'années plus tard ils se trouvaient en la

possession de l'évêque de Beauvais17, qui les avait reçus de son métropolitain.

Leur lecture suscita des protestations d'un moine de Corbie, que l'on
peut identifier comme Ratramne18. Celui-ci fit remarquer que les deux

textes ne pouvaient être acceptés. En effet, le premier, l'histoire sur l'origine

de Marie, était apocryphe et condamné dans le décret de Gélase, et

l'autre, l'homélie de Jérôme, était en réalité l'œuvre de Paschase Radbert,

13 Des critiques à son égard ont été formulées par M. Cappuyns, BThAM 3,

1937-1940, n° 168. 83-84. et par J. M. Canal, «Antiguas versiones». 458-466. et «El
libro apocrifo». 310-315; ce demier ne rejette pas pour autant la paternité de

Paschase pour le De Nat. Mar.
14 Cf. J. Dévisse, Hincmar. archevêque de Reims 845-882. Genève 1975.
15 Historia ecclesiae Remensis. MGH SS 13 (1881) 479.14-16: 530.40-48.
16 La lettre, mutilée au début et à la fin. sert de prologue à un recueil de textes

apocryphes qui commence par le Pseudo-Matthieu (J. Gijsel, Textüberlieferung
39-40). Aucune autre copie de la lettre n'est connue jusqu'ici.

17 Odon fut le successeur de Paschase Radbert comme abbé de Corbie avant de

devenir évêque de Beauvais (c. 862-881). Ph. Grierson, «Eudes Ier, évêque de

Beauvais», Le moyen âge 48 (1935) 161-198.
18 Cf. J.-P. Bouhot. Ratramne de Corbie. Histoire littéraire et controverse

doctrinale. Paris 1976.



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D'ORIGINE 175

son ancien abbé de Corbie19, qui avait également forgé les lettres précédant
ladite histoire sur l'origine de Marie. Dans sa réponse à Odon, Hincmar prit
la défense des deux textes. Il souligna d'une part que l'usage de l'histoire
apocryphe sur l'origine de la Vierge était conforme aux prescriptions de

Gélase, et d'autre part que la paternité de Jérôme pour l'homélie sur l'as-
somption ne pouvait être mise en cause

L'identification de cette homélie ne pose pas de problèmes, mais

quelles sont ces lettres et quelle est cette histoire apocryphe? Nous y
reconnaissons facilement, avec M. Cappuyns et J. M. Canal, une allusion au

Pseudo-Matthieu et à la correspondance de Jérôme avec les évêques Chromace

et Héliodore. C. Lambot, tout en admettant qu' «à première vue cet
apocryphe paraît correspondre assez bien aux indications d'Hincmar»,
parvient néanmoins à la conclusion que «l'histoire» doit être identifiée avec
le De Nativitate Mariae et «les lettres» avec la préface de ce dernier. Son

argumentation est la suivante.

Si Paschase a écrit une introduction à une histoire apocryphe, il a voulu
se porter garant de l'histoire elle-même qu'il publia. Si l'on cherche à identifier

l'historia de ortu sanctae Mariae, le choix se limite à deux textes: le

Pseudo-Matthieu et le De Nativitate Mariae. Le Pseudo-Matthieu ne peut
être considéré comme l'œuvre de Paschase, à cause de son allure parfois
vulgaire et de la rudesse de son style. L'auteur du De Nativitate Mariae par
contre fait preuve de tant de qualités psychologiques, exégétiques et stilisti-
ques, qu'il se trouve à la hauteur d'un auteur tel que Paschase. Quelques
ressemblances entre le De Nativitate Mariae et l'œuvre de l'abbé de Corbie
confirment d'ailleurs que personne d'autre que Paschase a écrit le De
Nativitate Mariae, «l'unique perle des Evangiles apocryphes». C'est ce texte-là
qu'Hincmar a donné à son église et non le Pseudo-Matthieu, parce que
«son sens des convenances doctrinales lui aurait rendu insupportable la
lecture de cet apocryphe». Se basant sur la suscription Prologus Hieronymi
ad Eustochium, par laquelle commence la préface du De Nativitate Mariae

Sur ce point Hincmar semble s'être mépris, puisqu'il n'y a plus de doute
aujourd'hui que Paschase Radbert est l'auteur de cette homélie pseudo-
hiéronymienne. souvent indiquée par le début Cogitis me. Pour un résumé de la
discussion voir A. Ripberger, Der pseudo-Hieronymits-Brief IX «Cogitis me». P?in

erster marianischer Traktat des Mittelalters von Paschasius Radbert. Fribourg 1962.
7-14. Le texte de cette édition est repris dans CChr.CM 56C (1985) 97-162. Le
traité se présente comme une homélie écrite par Jérôme (Paschase) à la demande de

Paula (Théodrade, abbesse de Soissons) et de sa fille Eustochium (Imma) pour les

moniales de leur communauté (Notre-Dame de Soissons). Il date des années
835-836. L'auteur traite de l'assomption surtout dans le but d'exhorter les vierges à

suivre l'exemple de Marie. Il n'accepte pas l'assomption corporelle, mais souligne
que Marie est glorifiée par tous les anges et saints à cause de son exceptionnelle
dignité comme mère de Dieu.



176 RITA BEYERS

dans le manuscrit incomplet Maredsous 51 (XIe siècle), C. Lambot conclut

que Paschase a eu recours à la même fiction littéraire dont il s'était servi

pour son homélie sur l'Assomption21 et qu'il présenta le De Nativitate
Mariae comme une lettre de Jérôme (Paschase) à Eustochium (Imma). Le
fait que sa mère Paula (Théodrada +846) n'est pas mentionnée, indique que
Imma-Eustochium lui avait déjà succédé comme abbesse de Notre-Dame de

Soissons. Ce qui situe le De Nativitate Mariae après 846 et avant 849, date

ultime assignée à l'offrande qu'Hincmar fit des deux textes à sa cathédrale
de Reims.

Critique cle la thèse de C. Lambot

Les conclusions de C. Lambot sont attrayantes par leur précision, mais

ne correspondent ni aux données matérielles de la lettre d'Hincmar, ni au

témoignage de la tradition manuscrite, mieux connue depuis lors. Résumons
la critique en trois points.

Premièrement, les termes employés par Hincmar et par Flodoard.
libellus ou historia de ortu sanctae Mariae et epistolae au pluriel s'appliquent

mieux au Pseudo-Matthieu qu'au De Nativitate Mariae. Les manuscrits

de ce dernier définissent leur sujet comme natiuitas (nativité), non pas

comme ortus (origine) de la Vierge23 tandis que la première lettre de Chromace

et d'Héliodore commence précisément par le mot ortus Hincmar
fait une distinction nette entre les lettres, qui seraient une falsification de

l'abbé, et l'histoire proprement dite, qui figure dans la liste d'apocryphes
attribuée à Gélase25. Si le pluriel epistolae renvoie à l'introduction du De

21 Voir la note précédente.
22 La terminologie est de Flodoard, mais il faut croire qu'il la reprise au début

de la lettre d'Hincmar, qu'il cite fidèlement. Hincmar parle plus loin de memorata
hystoria (éd. C. Lambot. 269.36).

21 Sur les 127 mss., neuf seulement portent le mot ortus dans le titre; de ces
neuf témoins, sept contiennent également la correspondance préliminaire du

Pseudo-Matthieu. Pour C. Lambot. 281 n. 2. le titre employé par Hincmar (d'après
Flodoard) ne soulève pas de difficulté sérieuse contre l'interprétation qu'il propose.

24 Ortum Mariae virginis et nativitatem atque infantiam domini nostri Jesu
Christi in apoeryphis libris invenimus. «La naissance de la vierge Marie, la nativité
et l'enfance de Notre-Seigneur Jésus-Christ, c'est dans des livres apocryphes que
nous les avons trouvées.» (E. Amann, 272-273). Le titre originel du Pseudo-Matthieu
semble toutefois avoir été De Nativitate sanctae Mariae (J. Gijsel, Textüberlieferung.
17). Cf. aussi M. Erbetta, 46.

25 Ed. C. Lambot, 269.36-37. Cette liste du VIe s. mentionne parmi les textes

apocryphes: Evangelium domini lacobi minoris: Liber de infantici Salvatoris: Liber
de Nativitate Salvatoris et de Maria vel obstetrice (éd. E. von Dobschûtz. TU 38.4,

Leipzig 1912, 50-51).



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D'ORIGINE 177

Nativitate Mariae. comme le pense C. Lambot, on doit accepter qu'à peine
vingt ans après la composition du texte, ni Hincmar ni même Ratramne
n'ont plus connu la physionomie originelle de la préface26. En plus, le style
de cette préface et celui du récit trahissent une même main, tandis que les

lettres préliminares du Pseudo-Matthieu sont d'un style difficile et
contourné, tout différent de celui du Pseudo-Matthieu 27. Si au contraire,
comme nous le pensons, les lettres désignent la correspondance de Jérôme

avec les évêques, Ratramne a tiré de l'oubli un écrit de jeunesse de son
abbé Paschase, plus précisément le premier écrit que nous connaissons de

lui. En effet, la composition de la correspondance doit être située avant le

deuxième quart du IXe siècle, période de laquelle datent les plus anciens

manuscrits

Ensuite, le manuscrit Maredsous 51, un témoin fragmentaire du De
Nativitate Mariae qui révéla à C. Lambot l'identité du destinataire et la date

approximative de la composition, appartient à un sous-groupe qui a précisément

comme caractéristique d'adresser l'introduction à Eustochium29. Cette

suscription ne correspond certainement pas à ce qu'aurait pu être la dédicace

primitive du De Nativitate Mariae.

Enfin, toujours d'après C. Lambot, Hincmar n'aurait jamais pu
supporter ni propager la lecture d'un texte tel que le Pseudo-Matthieu.
Toutefois, l'on sait que vers les années 850 le scriptorium d'Hincmar a

produit un manuscrit contenant le Pseudo-Matthieu avec la correspondance
pseudépigraphique. C'est le manuscrit Reims 1395. un des témoins les plus
accrédités du Pseudo-Matthieu30.

Une autre explication, pas plus vraisemblable, pour le pluriel epistolae, est

proposée par J. A. de Aldama. «Fragmentes de una version latina del Protoevangelio
de Santiago y una nueva adaptación de sus primeros capitulos». Bib. 43 (1962)
71-73.

27 J. M. Canal, qui considère Paschase comme l'auteur probable non seulement
du De Nat. Mar., mais aussi du Pseudo-Matthieu (écrit entre 830 et 845). explique la

différence de style entre les lettres et le Pseudo-Matthieu par le fait que ce demier
ne serait qu'une réélaboration d'un texte préexistant, tandis que les lettres

pseudépigraphiques et le De Nat. Mar. seraient l'œuvre personnelle de Paschase. Cf.
«El libro apocrifo». 312.

28 Le ms. Londres. B. L.. Add. 11880 (te témoin A2al décrit par J. Gijsel.
Textüberlieferung. 72-73) fut écrit à Ratisbonne. St. Emmeram. dans les années

vingt du IX'' s.; le ms. Budapest 316 (le témoin A3al. ibid.. 87-88; B. Bischoff, Die
südostdeutschen Schreibschalen und Bibliotheken in der Karolingerzeit, II,
Wiesbaden 1980, 158) dans le diocèse de Salzbourg du temps de l'archevêque
Liuphram (836-859).

29 R. Beyers. 401.

Le témoin Ala2 du Pseudo-Matthieu, décrit par J. Giisel, Textüberlieferung,
38-39. Ce manuscrit offre toutefois, à la suite du Pseudo-Matthieu, non pas
l'homélie du Pseudo-Jérôme sur l'Assomption, dénoncée comme l'œuvre de



178 RITA BEYERS

La lettre d'Hincmar, dans sa forme mutilée qui nous est transmise, nous
apprend donc que Ratramne de Corbie a dénoncé son ancien abbé Paschase

comme auteur de deux écrits pseudo-hiéronymiens, l'homélie sur l'Assomption

et la correspondance accompagnant le Pseudo-Matthieu. Elle n'apporte
aucune preuve que Paschase soit l'auteur du De Nativitate Mariae31.

Le De Nativitate Mariae et l'œuvre de Paschase Radbert

Il faut nous tourner maintenant vers la personnalité littéraire de

Paschase Radbert, puisqu'on a remarqué d'une part qu'il n'aurait jamais pu
accréditer, par la composition de la correspondance pseudo-hiéronymienne,
un apocryphe contenant autant d'incongruités que le Pseudo-Matthieu, et
d'autre part que le De Nativitate Mariae laissait entrevoir des ressemblances

notables dans le contenu32 et dans le style33 avec l'œuvre de l'abbé érudit.
Nous essayerons de dégager de son œuvre34 quelle est son attitude envers
les apocryphes, quelles sont les ressemblances exégétiques et mariologiques

Paschase, mais le récit de Pseudo-Méliton (BHL 5352). Il se peut que ces deux

textes, Pseudo-Matthieu et Pseudo-Méliton, se soient déjà trouvés dans le modèle
commun de la première famille, Ala (J. Gijsel, Textüberlieferung, 43).

Aucun manuscrit du De Nat. Mar. ne provient de l'abbaye de Corbie, et l'on
n'en retrouve aucune trace sûre dans les anciens catalogues de cette bibliothèque.
Quant au Pseudo-Matthieu, le seul manuscrit qui nous vient de Corbie a conservé le

prologue originel et ne contient donc pas la correspondance pseudo-hiéronymienne.
Il s'agit du ms. Paris, B.N. lat. 12593 du XIIIe s., le témoin Pldl décrit par J. Gijsel,
Textüberlieferung, 144-145.

32 C. Lambot, 281 n. 3.
33 J. M. Canal, «El libro apocrifo», 311.
34 Dans le domaine biographique Paschase a écrit la vie de deux abbés de

Corbie, la Vita Adalhardi (PL 120, 1507-1650; peu après la mort de l'abbé Adalhard
en 826), et YEpitaphium Arsenti (une defence de Wala, le demi-frère et successeur
d'Adalhard, composée vers 846, éd. E. Dûmmler, 1900), et il a récrit dans un style
hautement rhétorique l'ancienne passion de Rufin et de Valére (PL 120, 1489-1508).
Dans le domaine théologique il a composé un ouvrage important sur la
transsubstantiation, De corpore et sanguine Domini (CChr.CM 16; première édition
en 831; deuxième en 843 ou 844) et le traité De fide, spe et earitate (PL 120,

1387-1490; livres I-II vers 840, livre III avant 856). Dans le domaine exégétique
il a produit son imposant commentaire sur Matthieu (CChr. CM 56-56A-56B; livres
I-IV avant 831; livres V-IX après 849), un commentaire sur psaume 44 (PL 120,

993-1060; après 846) et un commentaire sur Jérémie (CChr.CM 85; entre 845 et

857). Dans le domaine mariologique enfin il faut nommer, outre le traité sur

l'Assomption (voir n. 20), son exposé De partu Virginis (CChr.CM 56C; entre 844
et 846), et, à ce qu'il semble, quelques sermons sur l'Assomption qui circulaient
sous le nom d'Ildefonse de Tolède (PL 96, 239-257). F. Brunholzl, 561; R.

Grégoire, 296-299.



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D'ORIGINE 179

avec le De Nativitate Mariae et dans quelle mesure cet apocryphe porte
l'empreinte du style de Paschase.

Paschase et les apocryphes

A plusieurs reprises Paschase fait état de traditions apocryphes35. Dans
le traité sur l'Assomption il va à l'encontre de l'histoire apocryphe sur la
mort de Marie qui semble avoir eu un succès considérable, c'est-à-dire une
version du Pseudo-Méliton et il avertit ses lectrices de ne pas accepter
comme sûr ce qui est douteux37. Dans son commentaire sur Matthieu il
mentionne plus d'une tradition apocryphe, soit pour la réfuter, soit pour
relever une tradition pieuse, sans qu'il exprime pour autant son approbation.

Plus précisément, en ce qui concerne les traditions apocryphes de
l'Enfance, l'on reconnaît généralement que Paschase se base sur le
PseudoMatthieu lorsqu'il évoque l'épisode de la chute des idoles qui intervint à

l'entrée de la sainte famille dans le temple d'une ville égyptienne. Ce

miracle accomplit la prophétie d'Isa'ie 19,1: «il viendra en Egypte et les

idoles d'Egypte trembleront devant lui» et il est censé avoir eu lieu dans la

ville dont le chef s'appelait Frondosius38. Le Pseudo-Matthieu raconte ce

prodige comme dernier des miracles qui se sont produits pendant la fuite en

Egypte. Il le situe dans la ville du nom de Sohennen (v.s.) dont le chef
s'appelle communément Afrodisius39. Paschase ne révèle pas sa source, il
parle de beaucoup de traditions. S'il est vrai que la prophétie d'Isaïe sur la

chute des idoles égyptiennes est souvent citée, la plupart de ces citations
n'ajoutent pas de localisation précise. Une tradition grecque attestée depuis
le Ve siècle situe l'événement dans la ville d'Hermo(u)polis (v.s.), et cette

35 H. Peltier, Paschase Radbert, Abbé de Corbie, Amiens 1938. 129-130.
36 BHL 5352.
37 CChr.CM 56C, 111-112.53-57.
38 In Math. 2.13, CChr.CM 56, 169. 1778-1780: Quod multorum traditionibus

approbatur ita ut in quadam ciuitate cuiusdam Frondosa ducis omnia idola paenitus
corruerint in terram.

39 Ch. xxii.2-xxiv, éd. K. Tischendorf, 91-92. La localisation de la ville dans la
région d'Hermopolis est une addition de la branche A4c (J. Gijsel,
Textüberlieferung. 113). Afrodisius est la forme attestée par les témoins des groupes
les plus primitifs, A et P, à l'exception de deux mss. du XIIe-XIIIc siècle, le témoin
A2a2 (Erlangen 281), qui donne Frodosus, et le témoin A2a5 (Paris, B. N. lat. 4970)
qui donne Frondosus. Telle a dû être la leçon d'une branche de la famille A2a à

laquelle appartient également le ms. Londres Add. 1 1880 (voir n. 28), aujourd'hui
incomplet. Nous remercions J. Gusel pour la communication de ces détails.



180 RITA BEYERS

tratition était connue en occident40, mais d'après notre connaissance, le nom
du chef de la ville égyptienne remonte au Pseudo-Matthieu41. Il se peut
toutefois que Paschase puise ce détail non pas directement au récit du

Pseudo-Matthieu, mais à une source intermédiaire42.

D'autre part, là où le commentaire sur les premiers chapitres de

Matthieu aurait pu offrir l'occasion de mentionner des traditions apocryphes
sur l'Enfance, Paschase garde le silence. Ainsi à propos de la généalogie du

Christ (Matth. 1.1-17), Paschase traite de l'hérésie du manichéen Fauste, se

basant sur le Contre Fauste d'Augustin. D'après ce dernier, Fauste niait
l'ascendance davidique de Marie et s'appuyait sur un texte apocryphe dans

lequel Marie est dite sortie de la tribu sacerdotale de Levi, à laquelle appar-

Palladius, Historia Lausiaca 52 (PG 34, 1137); Historia monachorum in
Aegypto 8.1 (éd. A. J. Festugière, Bruxelles 1971, 46; traduction latine par Rufin
d'Aquilée, PL 21, 410). Sozomène, Historia ecclesiastica 5.21.8-11 (GCS 50, 229;
voir Cassiodore, Historia ecclesiastica tripartita 6.42.6-8, CSEL 71, 364-365),
mentionne la chute des idoles dans le contexte du miracle de l'arbre qui s'incline
devant le Christ en signe d'adoration. Christian de Stavelot (+après 880) fait
également état de cet épisode - qu'il dit avoir lu dans l'Histoire ecclésiastique
d'Eusèbe - mais il situe le miracle de l'arbre dans la ville d'Héliopolis (cf. Is.

19.18) et celui de la chute des idoles au moment où la sainte famille «arrive en

Egypte» (In Matth., PL 106, 1287). Sedulius Scottus (IXe s.) cite le passage de

Rufin avec la variante Ieropolis au lieu d'Hermopolis (In Matth. 2.13, éd.

B. Lofstedt, 1989,76.61-77.65).
41 L'origine du nom Aphrodisius est incertaine. On a noté une certaine analogie

avec la légende d'Aphroditianus, récit grec du Ve siècle qui relate la chute des idoles

survenue dans le temple perse d'Héra ainsi que l'apparition de l'étoile qui guidera
les mages vers Bethléem, mais la question n'a pas encore été étudiée en détail. Voir
en demier lieu M. Erbetta, 69, et St. Gero, «Apocryphal Gospels. A Survey of
Textual and Literary Problems», ANRW 11.25.5 (1988) 3980-3981.

42 Nous remercions le père Martin McNamara d'avoir attiré notre attention sur

un passage du commentaire hiberno-latin de la Bible datant du VIIIe s. et décrit par
B. BlSCHOFF, «Wendepunkte in der Geschichte der lateinischen Exegese im
Frühmittelalter», Mittelalterliche Studien I, Stuttgart 1966 (=1954) 231-236. Ce

commentaire inédit («Bibelwerk») est conservé dans deux témoins complets, les

mss. Munich, Clm 14276-14277 (Ratisbonne, St. Emmeram, début du IXe s.) et

Paris, B. N. lat. 1 1561 (s.ix med.). On y lit, à propos de Matth. 2.15, ex Aegypto
vocavi filium meum. que certains disent que la première ville d'Egypte où entra
Jésus était Sothtnen, et que les idoles tombèrent par terre lorsqu'il entra dans le

temple (capitolium) du chef Frondos(i)us, tandis que d'autres disent que Jésus habita
ensuite dans la ville d'Héli(o)polis, selon Is.19.18. Le «Bibelwerk» dépend à

plusieurs endroits du commentaire hiberno-latin sur Matthieu qui est conservé dans

le ms. Orléans 65 (B. Bischoff, ibid. 244-245). Ce dernier fut une des sources de
Paschase. Mais d'après B. BlSCHOFF. 228, Paschase a également utilisé le
«Bibelwerk», notamment à propos du nombre d'enfants massacrés à Bethléem

(CCh.CM 56, 172-173. 1877-1884; source non identifiée par l'éditeur B. Paulus).
Avons-nous affaire ici à un autre emprunt de Paschase à cette même source?



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D'ORIGINE 181

tenait son père Joachim. La paraphrase de Paschase43 mentionne cet

apocryphe inconnu, mais il ne fait aucune allusion à la tradition latine du

Protévangile, qui met en évidence l'origine davidique de la Vierge. Au
sujet de Matthieu 1.23: «Voici que la vierge concevra et enfantera un fils»,
Paschase discute de la signification des termes uirgo et puella. et fait

remarquer, en reprenant l'explication de Jérôme, que Marie n'était pas
seulement uirgo. vierge, mais aussi fille de très jeune âge, iunioris aetatis

puella Aucune précision n'est donnée sur son âge, que connaissent les

traditions apocryphes, ni sur le fait que ces traditions ne sont pas toutes
cohérentes. Enfin, Paschase situe l'adoration des mages le douzième jour
après la naissance, se basant pour cela sur l'œuvre pseudo-hiéronymienne
sur les quatre évangiles, qui est d'origine irlandaise et date du VIIIe siècle45.

Il rejette l'opinion d'aucuns selon laquelle les mages ne sont arrivés qu'après

un an, mais il ne dit mot de la tradition suivie entre autres par le

Pseudo-Matthieu, selon laquelle les mages vinrent de l'orient «quand la
seconde année fut écoulée»46.

Nous constatons que Paschase adopte une attitude réservée envers les

traditions apocryphes et qu'il ne témoigne pas ouvertement d'un intérêt

particulier pour les apocryphes de l'Enfance. Mais si quelque réticence

envers telle matière ne doit pas étonner dans un contexte exégétique47, on

peut s'attendre à ce que les conceptions mariologiques de l'abbé correspondent

à celles du De Nativitate Mariae, si Paschase en est vraiment l'auteur.
Confrontons-les sur trois points.

Théologie mariale

Tout d'abord, le De Nativitate Mariae présente une solution particulière
au problème de la relation entre Marie et Joseph, tout en harmonisant la

tradition apocryphe avec les données canoniques. On sait que selon ces

43 CChr.CM 56. 101-109, 2974-3225; Augustin. C. Faust. 23.9 (CSEL 25.

714-715).
44 CChr.CM 56. 134.663-664; cf. Jérôme, In ls. 3 (CChr.SL 73, 104. 44-50).
45 CChr.CM 56, 150.1160-1777; PL 30, 537. Le problème chronologique du

voyage et de l'arrivée des mages occupa spécialement l'esprit des commentateurs
irlandais, comme le montre B. BlSCHOFF (voir n. 42) 226-227. Voir aussi R.E. Me
Nally, «The Three Holy Kings in Early Irish Latin Writing». Kyriakon. Festschrift
J. Quasten. Münster 1970, IL 667-690.

46 Ps.-Matth. XVI.1; J. Gijsel, Textüberlieferung, 16. Jésus avait deux ans selon
la chronologie défendue par Origene, Eusèbe et Epiphane. Cf. J. Finegan, Handbook
of Biblical Chronology, Princeton 1964, 233-234.

47 Attitude adoptée par la plupart des auteurs ecclésiastiques latins du Ve au
XIIIe siècle. Cf. E. Amann, 146-156.



182 RITA BEYERS

dernières Marie était accordée en mariage (desponsata) à Joseph au

moment de l'annonciation et que Joseph la prit comme sa femme chez lui
après l'apparition de l'ange. La tradition apocryphe, soucieuse de souligner
la virginité perpétuelle de Marie, a fait de Joseph un vieillard, un veuf aux
enfants adultes, qui sont les «frères de Jésus» dont parlent les évangiles49.

Dans le Protévangile Joseph est désigné comme gardien de la virginité de

Marie lorsqu'elle doit quitter le temple; dans le Pseudo-Matthieu le statut
de Joseph au moment de l'annonciation est celui de gardien et de futur
époux, bien que le mariage proprement dit ne soit pas mentionné ultérieurement;

dans le De Nativitate Mariae non seulement Joseph est désigné
comme celui à qui Marie doit être accordée en mariage selon la prophétie
d'Isaïe, mais le mariage est célébré par la suite, c'est-à-dire que le lien
nuptial existe déjà avant l'annonciation50. Paschase de son côté, bien qu'il
se rallie, avec d'autres exégètes carolingiens51, à l'interprétation augustinienne

qui défend l'existence d'un vrai mariage entre Marie et Joseph52, se

Sur le sens difficile du terme desponsatio voir p. ex. J. Gaudemet, Le mariage
en occident. Les mœurs et le droit, Paris 1987, 60-61.

49 Cette explication «apocryphe» des «frères de Jésus» comme fils d'un premier
mariage de Joseph fut généralement rejetée par les exégètes patristiques (cf. Jérôme,
Adversus Helvidium, PL 23. 193C-203B) et carolingiens, - à l'exception peut-être
d'Haymon d'Auxerre. Cf. G. Mercier, «Saint Joseph dans les commentaires
bibliques et les homéliaires du IXe siècle», CJos 19 (1971) 245-246. Paschase aussi
nie l'existence d'un premier mariage de Joseph, avec Estha (CChr.CM 56B 687-688.
4062-4070). Le De Nat. Mar. a gardé la tradition apocryphe. Contrairement à ce

qu'on lit dans les éditions, la leçon du début du ch. VIII est comme suit: Erat inter
ceteros Ioseph. homo de domo et familia David, qui uxore defuncta liberos iam
adolescentes habebat. Cui cum incongruum uideretur si fìlios maioris aetatis
habens ipse tam teneram uirginem duceret uxorem, ceteris uirgas suas iuxta
oraculum afferentibus, solus ipse suam subtraxit.

50 Le De Nat. Mar. semble interpréter la desponsatio comme la première étape
dans la conclusion du mariage. Si le mariage existe juridiquement dès le

consentement (voir n. 52), Marie et Joseph sont devenus époux dès qu'ils ont donné
leur consentement mutuel, même si Joseph n'a pas encore pris chez lui son épouse,
même si, de fait, il doit encore se procurer ce qui est nécessaire pour le mariage. Cf.
ch. VIII: Igitur nuptiarum iure de more celebrato, ipse quidem in Bethléem ciuitate
resedit, domum suam dispositurus et nuptiis necessaria procuraturus. Le ius

nuptiarum (non pas sponsaliorum. comme on lit dans les éditions) doit être
considéré comme l'ensemble des règles, coutumes ou rites, qui constitue un mariage
légitime. L'expression ius nuptiarum celebrare est singulière. Voir aussi le ch. X, où
Joseph, dans son doute, pense à «résoudre le mariage».

51 H. Frévin, «Le mariage de saint Joseph et de la sainte Vierge», CJos 15

(1967)209-395.
52 A la suite de la conception 'consensualiste' romaine du mariage, Augustin

définit le mariage d'après le consentement mutuel (consensus) et non pas d'après la
consommation (copula). Voir p. ex. De nuptiis et coneupiscentia I, 12-13 (CSEL 42,
224-226); E. Schmitt, Le mariage chrétien dans l'œuvre de saint Augustin. Une



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D'ORIGINE 183

tient à la «chronologie canonique»: Marie est la «fiancée»53 de Joseph au

moment de l'annonciation, ensuite elle est devenue sa femme tout en

gardant sa virginité54.

Un deuxième point de comparaison concerne la conception et l'enfantement

de la Vierge. Dans son traité De partu Virginis Paschase développe la
doctrine augustinienne de l'enfantement miraculeux, c'est-à-dire sans
douleur ni corruption, qui est la conséquence de la conception surnaturelle,
c'est-à-dire sans péché ni passion. Marie n'a souffert aucune violation
corporelle, ni en concevant ni en accouchant55. Le De Nativitate Mariae
prône les mêmes idées sur la conception (active) et l'enfantement miraculeux,

bien que dans une formulation pas spécifiquement radbertienne56,

mais il diffère de Paschase en ce qui concerne la conception passive de

Marie. D'après notre apocryphe, celle-ci s'est effectuée de la manière
humaine, à l'instar de celle de Jean. Ce qui est miraculeux, c'est que Marie
soit née d'une femme âgée et stérile, comme don de Dieu et non pas
comme fruit de la passion. Cette enfant était «remplie du Saint Esprit dès le
sein de sa mère» (Luc 1.15), ou encore «pleine de la grâce du Seigneur dès

l'instant de sa naissance», mais d'après les mots de l'ange à Marie, la

conception et la naissance sans péché sont réservées au Fils de Dieu qui
naîtra d'elle. En effet au ch. IX on lit «celui qui naîtra de toi, lui seul saint,

parce que lui seul conçu et né sans péché, sera appelé le Fils de Dieu».

théologie baptismale de la vie conjugale. Paris 1981. D'après Jérôme (Adv. Helv.)
Marie n'était pas mariée, mais seulement confiée, commendata, à Joseph, le mariage
impliquant pour lui la négation de la virginité de Marie. Cf. G. Mercier (voir n. 49)
227-232.

53 C'est la position de tous les auteurs du IXe siècle qui ont abordé la question.
Cf. G. Mercier (voir n. 49) 234-235.

54 CChr.CM 56, 119.174-181; 125.394-397.
55 Paschase écrivit ce traité contre Ratramne qui, dans un traité du même nom,

avait défendu la théorie que Marie enfanta de manière naturelle et douloureuse,
aperto utero, tout en gardant sa virginité intacte. Edition avec introduction par J. M.
Canal, Mar 30 (1968) 54-66; 84-112.

Ch. IV: «Seule sans exemple, sans tache, sans corruption, sans union avec un
homme, vierge elle enfantera un fils», ch. IX: «Parce que tu as choisi la chasteté de

la virginité, tu concevras sans péché, tu enfanteras un fils» (voir n. 71);
«l'Esprit-Saint descendra sur toi et la vertu du Très-Haut te couvrira de son ombre
contre toutes les ardeurs de la passion». Au sujet de ces derniers mots, C. Lambot,
281 n. 3, constate une coïncidence notable avec l'explication que donne Paschase

aux mots de Luc 1.35: virtus Altissimi obumbrabit tibi, notamment «afin qu'elle ne
souffre pas du feu de la passion» (CChr.CM 56, 138.796-799; cf. aussi De partu
Virginis I, CChr.CM 56C, 48.42-45). Mais Paschase reprend ici l'interprétation
augustinienne (voir p. ex. Enarr. in Ps. 67. 21, CChr.SL 39, 884.41-44). Notons
d'autre part que l'on ne retrouve pas dans le De Nat. Mar. l'idée de l'accouchement
«sans douleur», pourtant essentielle pour Paschase (L. Scheffczyk, Das
Mariengeheimnis in Frömmigkeit und Lehre der Karolingerzeit. Leipzig 1959, 229).



184 RITA BEYERS

Paschase, tout en acceptant une sanctification de Marie in utero, va plus
loin sur la voie vers l'immaculée conception, et souligne que Marie était
libre de tout péché originel57.

Enfin, C. Lambot signale la ressemblance entre Paschase et le De
Nativitate Mariae dans la réaction de Joseph à la découverte de la grossesse de

Marie Notre apocryphe paraphrase la formule évangélique: loseph autem
vir eius cum esset iustus et nollet earn traducere, voluit occulte dimittere
earn (Matth. 1.19), en disant: «il ne voulait ni la dénoncer59 parce qu'il était

juste, ni la discréditer par le soupçon de fornication60 parce qu'il était

pieux. Il pensait donc à résoudre secrètement le mariage et à la renvoyer en

secret» (ch. X). Paschase, en reprenant un commentaire de Pierre Chryso-
logue (Ve siècle), décrit la décision de Joseph de ne point vouloir dénoncer

Marie, c'est-à-dire la livrer à la mort, comme un acte de piété aussi bien

que de justice Toutefois, si Joseph est juste et pieux dans les deux cas, le
De Nativitate Mariae ajoute une nuance qui ne se trouve pas chez
Paschase62 et, en plus, Paschase souligne que Joseph savait que Marie avait

gardé sa chasteté63, tandis que le De Nativitate Mariae semble suivre la
tradition apocryphe et laisser subsister quelques doutes chez Joseph. En

effet, l'ange lui dit de «ne pas soupçonner la Vierge de fornication ni de

s'imaginer quelque chose de fâcheux sur son compte» (ch. X).
Voilà donc trois instances où la présentation de Marie (et de Joseph)

par l'auteur du De Nativitate Mariae et la théologie mariale de Paschase se

ressemblent mais ne coïncident pas à tel point qu'elles confirment la thèse

d'un seul et même auteur64.

57 Cf. De partit Virg. I (CChr.CM 56C. 53. 199-202); L. Scheffczyk, 330-337.
58 281 n. 3
59 C'est-à-dire traduire en justice pour adultère.
60 Soupçon qu'il susciterait auprès des juifs en la renvoyant publiquement

(par une lettre de divorce). Cf. Smaragde de Saint-Mihiel, Coll. in Matth. 1

(PL 102.20 C).
61 CChr.CM 56, 122. 275-303; Pierre Chrysologue, semi. 145.1 (CChr.SL 24B.

889-891).
62 D'après Paschase les deux attributs, juste et pieux, renvoient aux mots nollet

earn traducere: d'après le De Nat. Mar., l'attribut pieux renvoie aux mots voluit
occulte dimittere earn. Voir aussi Ps.-Origène. In Matth. 1.2 (GCS 41.1, 241.11-16)
et Sedulius Scottus, In Matth 1.19 (éd. B. Löfstedt, 1989, 49.39-40.43).

63 CChr.CM 56, 121.241; 122.294.
64 Ajoutons deux autres aspects de la pensée mariale qui furent développés

depuis l'ère patristique et qu'on retrouve aussi chez l'auteur du De Nat. Mar. et chez
Paschase: l'antithèse ancilla - mater, servante - mère de Dieu, à propos de Luc
1.38 (De Nat.Mar. IX et Paschase, serm. in Ass. Ill, PL 96.254B); l'expression de la

virginité perpétuelle par la formule virgo concepii virgo peperà virgo permansa chez
Paschase (De partu Virg. I, CChr.CM 56C, 48.32-33) et par la formule uirgo
concipies uirgo paries uirgo nutries dans le De Nat. Mar. IX. Sur cette formule voir



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D'ORIGINE 185

Le De Nativitate Mariae œuvre de style radbertien?

Enfin, si ni l'attitude de Paschase envers la matière apocryphe, ni sa

pensée mariale ne prouvent sa paternité pour le De Nativitate Mariae, il nous
reste une dernière démarche susceptible de trancher le problème. Elle
consiste à comparer la langue et le style de l'apocryphe avec l'œuvre de

l'abbé. Une étude comparative du style se heurte à un problème majeur, celui
du caractère très différent du De Nativitate Mariae et de l'œuvre radber-
tienne. En ce qui concerne le De Nativitate Mariae, le souci très prononcé de

rattacher l'histoire à la tradition biblique (la vulgate), les exigences du genre
hagiographique auxquelles se plie l'auteur, et la brièveté du texte ne laissent

que peu de place à une signature personnelle. Cela n'empêche que l'auteur
s'exprime dans une langue plutôt classique et se sert d'un vocabulaire choisi
mais non pas recherché, tout en inclinant vers la verbosité, l'expression
abstraite, l'inversion, la construction asyndétique. D'autre part comment
définir le style de Paschase? Difficile et prolixe, parfois même obscur et peu
correct dans son imposant commentaire sur Matthieu65, exalté et hymnique
dans le commentaire sur psaume 44, exhortatif dans le traité sur l'Assomption,

hautement rhétorique dans la passion des saints Rufin et Valére,
biblique dans la Vie d'Adalhard66, apologétique dans celle de Wala, le style
de Paschase varie autant que le contenu de ses ouvrages.

Il reste cependant possible d'apprécier dans quelle mesure l'énoncé
lexical et syntactique du De Nativitate Mariae correspond à celui de

Paschase. Le cadre de cet article ne permettant pas de présenter le détail
d'une telle comparaison, et les résultats étant négatifs, nous nous limiterons à

deux cas: un premier pour illustrer qu'un même contenu est exprimé de

manière différente par le De Nativitate Mariae et par Paschase, et un
deuxième où les deux parties semblent être les seules à attester une même

expression.

Dans la préface du récit, l'auteur se présente comme un vieillard qui a lu
dans sa jeunesse le livre dont il présente un résumé: «Ce que tu me

demandes, à présent que ma tête a blanchi (cano capite), je l'ai lu, sache-le,
alors que j'étais jeune homme dans une petit livre qui me tomba sous la
main. Certes, après ce laps de temps, rempli d'ailleurs par d'autres préoccupations

peu banales, il peut bien se faire que plusieurs traits soient sortis de

aussi J. A. de Aldama, Virgo Mater. Estudios de teologia patristica, Grenade 1963,
213-247.

65 Cf. E. DOMMLER, Radbert's Epitaphium Arsemi. Berlin 1900, 8; CChr.CM 56,
xxxii-xxxiii.

66 Cf. D. von der Nahmer, «Die Bibel im Adalhardleben des Radbert von
Corbie», StMed 23 (1982) 15-83.



186 RITA BEYERS

ma mémoire» Cette excuse bien pratique dont se sert l'auteur pour justifier
les changements, les omissions, les adaptations qu'il a entrepris, est un lieu
commun littéraire mais ne doit pas être dénuée de tout fond de vérité
biographique. Paschase aussi fait état de son âge dans plusieurs de ses

œuvres de vieillesse, en ayant souvent recours à des modèles littéraires69,

mais il n'emploie jamais la formule classique et biblique «cano capite»

Dans le chapitre IX, qui décrit l'annonciation selon le récit de Luc 1.28-

38, l'auteur paraphrase les mots de l'ange: «ecce concipies et paries filium»
(Lc 1.31) par un énoncé dont la forme primitive doit être la suivante: «quia
castitatem elegisti uirginitatis. concipies sine peccatis, paries filium»11.
L'ange se réfère au plus haut degré de chasteté, selon la gradation déjà
établie par Ambroise72, c'est-à-dire la chasteté de l'épouse, celle de la veuve
et celle de la vierge. La première forme de chasteté, la chasteté conjugale, est

vécue par les parents de la Vierge Elle n'implique pas l'abstention totale
de rapports sexuels, mais désigne une vie conjugale qui se déroule, comme le

dit Augustin, «non pas dans la volupté de la concupiscence, mais dans la

volonté d'avoir des enfants»74. Que la virginité que Marie a choisie représente

la forme la plus parfaite de la chasteté est une notion bien répandue
dans la littérature patristique et par là dans la littérature exégétique et

hagiographique du moyen âge, mais la formulation abstraite castitas uirginitatis
est peu attestée75. De fait, la seule autre instance antérieure au XIe siècle que
nous connaissions est un passage du De partu Virginis de Paschase. Rejetant

67 De Nat. Mar., prol. I, trad. E. Amann, 341.
68 T. Janson, Latin Prose Prefaces. Studies in Literary Conventions. Stockholm

1964, 132; 137-139.
69 Les prologues aux livres V et IX du commentaire sur Matthieu citent des

passages du Caton de Cicéron. Le début du commentaire sur psaume 44 paraphrase
Cie. Tusc. 1. Le prologue au commentaire sur Jérémie s'inspire des premiers vers de

la Consolation de Boèce. Les termes employés ici et ailleurs sont senex. senilis
(adjectif), senium.

70 Outre dans la vulgate (Lev. 19.32) cette expression revient à plusieurs reprises
dans l'œuvre de Jérôme, F. Cavallerà, Saint Jérôme, sa vie et son œuvre, Louvain
1922, II, 7-8; à ajouter Epist. 52.1.

71 La tradition manuscrite est très divisée sur ce point (R. Beyers, 236-238;
275-277). Pour la traduction voir n. 56.

72 Vid. 4.23 (PL 16, 241); voir aussi p. ex. Jérôme, Epist. 123.10 (CSEL 56. 83).
73 De Nat. Mar. I: «Ainsi justes devant Dieu, pieux devant les hommes, pendant

vingt ans environ ils vivaient un mariage chaste à la maison, sans avoir d'enfant».
74 Augustin C. lui 11.20 (PL 44, 688). Pour la définition et les degrés de

perfection de la chasteté conjugale dans la doctrine augustinienne, voir E. Schmitt
(n. 52) 274-278.

75 Plus courantes sont les expressions castitas uirginalis, castitas uirginea.
castitas uirginis. Raban Maur, In Matth. 1.1 (PL 107. 753B) emploie l'expression
synonyme castimonia uirginitatis.



DE NATIVITATE MARIAE: PROBLEMES D'ORIGINE 187

l'interprétation que Ratramne avait donnée du commentaire d'Ambroise sur
Luc 2.23 Paschase cite le quatrième vers du psaume 57, «Alienati sunt

peccatores a vulva, erraverunt ab utero, locuti sunt falsa»11, où il identifie
vulva avec l'église, l'épouse vierge du Christ, et les pécheurs avec les hérétiques,

qui s'éloignent des entrailles de l'intégrité en introduisant des
faussetés, de façon à corrompre la chasteté de la virginité de l'église78. Etant
donné que l'expression apparaît dans un contexte différent de celui du De

Nativitate Mariae, nous ne croyons pas pouvoir attribuer à cette coïncidence
lexicale une force de preuve pour une dépendance, ni à plus forte raison,

pour une identité des auteurs79.

Conclusion

Le but de ces pages était d'analyser sur quel fondement repose la paternité

littéraire de Paschase Radbert pour le De Nativitate Mariae. Ce fondement

s'avère être peu solide et peu convaincant. Ni l'analyse du contenu
mutilé de la lettre d'Hincmar, ni la confrontation de l'œuvre de Paschase

avec le De Nativitate Mariae ne peut offrir un ensemble d'indices cohérents

qui fassent de Paschase l'auteur probable de l'apocryphe.
Que conclure concernant l'origine du De Nativitate Mariae? La tradition

manuscrite distingue deux formes textuelles, A et B, dont la première est la

plus ramifiée (huit sous-groupes) et la deuxième est le résultat d'une
intervention rédactionnelle discrète, qui ne dépend d'aucun des sous-groupes ou
témoins conservés de A. Ces deux formes se laissent distinguer dès le début
de la tradition directe, c'est-à-dire dès la première moitié du XIe siècle, les

plus anciens manuscrits appartenant aux familles Ala, A3a, Bla. Tous ces

témoins sont d'origine française ou lotharingienne80.

76 Ambroise, In Luc. II. 57 (CChr.SL 14, 55-56) cité et commenté par Ratramne,
De partu Virg. (éd. Canal, 99-100, 475-510).

77 «A peine conçus les méchants sont dévoyés, les menteurs divaguent dès leur
naissance».

78 CChr.CM 56C, 62. 463-465: personam haereticorum déclarons qui alienatiti-
(alienantur: Canal) a uulua integritatis falsa permiscendo ut corrumpant castitatem
uirginitatis ecclesiae.

79 Signalons en plus, à titre d'exemple, les mots, formes ou constructions
suivants du De Nat. Mar. que nous ne retrouvons pas chez Paschase: les diminutifs
petitiuncula et familiola; les substantifs senator pour sériais, maculatio pour
macula, suboles pour proles, exaltator, (temporis) intercessus; l'adverbe trifarie:
l'adjectif eonsonus avec complément (datif); le verbe obuiare dans le sens local
«aller à la rencontre».

80 Dix-sept manuscrits appartiennent aux XIe siècle. Pour autant que les

manuscrits peuvent être datés avec plus de précision, sept datent d'avant la
deuxième moitié du siècle. Ce sont les manuscrits Trêves 1379/143 (s.xi in., Trêves



188 RITA BEYERS

La plus ancienne citation tout à fait sûre de notre apocryphe est à peu
près contemporaine de ces premiers manuscrits. Elle se trouve dans un des

sermons que Fulbert de Chartres81 a composés pour la fête de la Nativité de
Marie82. Ce sermon contient un résumé du texte selon la forme textuelle A.

Le Pseudo-Matthieu avec la correspondance pseudépigraphique par
contre constitue le terme post quem sûr, la lettre d'Hincmar de 868-869 le

terme post quem probable de l'origine du De Nativitate Mariae83. En effet,
l'attitude d'Hincmar laisse supposer qu'il ne connaissait que le
PseudoMatthieu et non pas sa version épurée, qui, sans aucun doute, aurait été

mieux appropriée à être lue dans la cathédrale et dans le diocèse de Reims.
Ce qui nous conduit à la conclusion hypothétique que le De Nativitate
Mariae n'existait pas encore en 868-86984.

Quant au profil de l'auteur, en triant85 et en remaniant la matière

apocryphe, il a fait preuve de bon goût littéraire et de solides connaissances

exégétiques et mariologiques. De fait il se rallie à la tradition qui fut établie

par les pères latins, surtout par Augustin, et qui fut développée par les

exégètes carolingiens - dont Paschase est un des représentants les plus
éminents. Mais à ces qualités s'ajoute une «discrétion d'allure» qui nous
empêche de reconnaître aujourd'hui la personnalité de cet auteur - personnalité

«apocryphe» après tout?

Saint-Martin; Bla4), Châlons-sur-Marne 73 (avant 1051, Châlons Saint
Pierre-aux-Monts; Blal), Maredsous 51 (s.xi/1, Tholey; fragment du sous-groupe
Bl); Rouen U 36 (s.xi med., Angers Saint-Aubin; Alai); Rouen A 271 (après 1028

avant 1078, Fécamp; Ala3), Vatican Vat. lat. 9668 (s.xi med., Mont Saint-Michel;
Axl), et Paris B.N. nouv. acq. lat. 1455 (s.xi med., Cluny; A3a). Les autres
manuscrits du XIe siècle proviennent de Cambrai, Chartres, Jumièges, Le Câteau,
Marchiennes, Metz et Vendôme. Un seul manuscrit est d'origine anglaise (Durham
A.III.29, s.xi ex.; A41).

81 c.970-1028. P. Viard, art. «Fulbert de Chartres», DSp 5 (1964) 1605-1611.
Pour les sermons mariais voir les articles de J. M. Canal, RThAM 29 (1962) 33-51;
30 (1963) 55-87; 329-333, et la critique de H. Barré, ibid. 31 (1964) 324-330.

82 Ed. Canal, 331-332.8-30. Dans son sermon le plus connu, Approbatae
consuetudinis est, Fulbert n'accepte pas le Pseudo-Matthieu comme lecture
appropriée à la solennité de la fête et recourt à d'autres textes, parmi lesquels,
semble-t-il, le De Nat. Mar. (éd. Canal, 56.11-15; 58.64-65). Voir aussi le sermon
Mutuae dilectionis amore (éd. Canal, 64.81-92). E. Amann, 74 n. 3; 151-154.

83 M. Cappuyns, 84.

Notons que dans l'hypothèse de Lambot l'absence de tout témoignage
manuscrit avant le XIe s. est un fait étonnant.

85 Le premier mariage de Joseph cependant fait partie des épisodes retenus
(n. 49).


	De nativitate mariae : problèmes d'origine

