
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 2

Artikel: Le récit comme interprétation : à partir de Gen. 22 et du Midrach Rabba

Autor: Rojtman, Betty

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 157-169

LE RECIT COMME INTERPRETATION
(à partir de Gen. 22 et du Midrach Rabba,

Betty Rojtman

Résumé

La structure narrative du récit biblique peut être dite «ouverte» en ce que ses

contenus référentiels se précisent avec le déroulement du texte. Cette détermination

progressive des schémas narratifs renvoie, dans la cohérence de l'exégèse

juive traditionnelle, à la mesure de la liberté humaine qui s'investit en

eux. On suivra sur l'exemple du sacrifice d'Isaac ce double effort de clarification

et de qualification autour d'un thème qui va s'amplifiant à travers le texte
et à travers l'histoire.

Introduction

Le texte biblique, on l'a suffisamment dit, est texte ouvert, appel à

l'interprétation. Notre propos sera de montrer qu'il offre de surcroît, dans

l'emboîtement de ses récits, un modèle interne de lecture, la représentation
d'un procès herméneutique.

Si l'on prend pour exemple l'épisode du sacrifice d'Isaac ', on est frappé
par l'indétermination qu'il présente dans sa mise en place des paramètres
traditionnels du récit: incertitude quant au lieu, à la nature de l'action,
quant à l'identité des protagonistes. Fixant progressivement des références,
le récit s'accomplit devant nous, à partir d'éléments pré-narratifs qui
apparaissent comme sémantiquement variables et jouent le rôle, au plan thématique,

des déictiques dans la langue, c'est-à-dire d'«embrayeurs» ouverts
sur n'importe quelle actualisation.

De façon plus générale, du point de vue de sa structure narrative et des

significations qu'elle prend dans l'exégèse juive traditionnelle, le texte
biblique semble construire, autour d'un noyau fondamental, une série de

«réalisations» existentielles corollaires. A partir d'une structure «profonde»
indifférenciée, qui émerge dans le tissu diégétique, se dégagent en des temps
complémentaires de la fiction, et portées par le retour des termes, des

formations narratives de plus en plus élaborées.

1 Genèse, ch. 22.



158 BETTY ROJTMAN

L'on pourrait dire, pour mieux centrer notre perspective, que le récit
biblique est d'abord récit de sa propre formation, par la projection d'un
scheme initial sur les contextes particuliers du vécu hébraïque. On trouvera
que chaque séquence fonde ainsi la séquence qui la reprend, la prolonge et

l'interprète. Disposition récurrente qui assure le passage du mythe au récit,
puis du récit à l'histoire, en une chaîne herméneutique dont chaque élément

joue tour à tour le rôle de texte et celui de contexte.
La particularité du texte biblique serait donc de se constituer dès l'abord

comme contexte, doublant un récit préalable inachevé. Déjà répétition et

réflexion, le texte dit la modification du sens dans le récit. Amorçant par
là le processus herméneutique, il entraîne le lecteur dans sa spirale, et le

rend responsable du sens historique dernier revêtu par le mythe.

Le programme du récit

Le récit du sacrifice d'Isaac s'ouvre sur l'énoncé d'un programme :

«Et il arriva, après ces faits, que Dieu éprouva Abraham... Prends ton fils,
ton fils unique, celui que tu aimes, — Isaac; achemine-toi vers la terre de

Moria, et là offre-le en holocauste sur une des montagnes que je te désignerai»

2 (Gen. 22, 1-2).
Cet appel programme le récit en même temps qu'il l'enclenche: dans

l'ordre divin, il faut lire l'esquisse d'un modèle, un micro-récit encore ouvert
sur de multiples fixations sémantiques, et dont les indicateurs, ici indéterminés,

n'ont encore d'ancrage dans aucune réalité précise. Cette indétermination

referentielle de l'énoncé, avant sa réalisation dans un contexte
événementiel particulier, signale ici une sorte de mythe fondateur appelé à se

réaliser dans la geste des héros bibliques.
«Et il arriva, après ces faits, que Dieu éprouva Abraham» : Le Midrach 3

souligne que cette «épreuve» est surtout preuve à faire, l'actualisation d'un

possible, un témoignage de fidélité porté par la praxis. «Après ces faits... » :

après s'être asssuré, nous dit le Midrach, de la disponibilité spirituelle des

patriarches, Dieu lance le projet de l'épreuve. Ecoutant le dialogue imaginaire

des personnages, il estime que l'heure est venue de la démonstration

(Beréchit Rabba 4, 55, 4): «Et il arriva, après ces faits, que Dieu éprouva
Abraham...»

2 Les citations de la Bible renvoient généralement à la traduction du rabbinat
français, établit par le rabbin Zadoc Kahn, ed. Colbo, 3, rue Richer, Paris 9e, 1966.

Lorsqu'une traduction plus précise s'est avérée nécessaire, comme dans le cas du

présent verset, l'auteur a préféré traduire littéralement, à partir du texte hébraïque.
3 Midrach Aggada, ensemble de textes d'exégèse traditionnelle, à caractère

parabolique ou homilétique.
4 Le Midrach Rabba représente l'un des corpus les plus importants de ce type de

commentaires. Les premiers chapitres de Beréchit Rabba. qui comportent l'essentiel



LE RÉCIT COMME INTERPRÉTATION 159

L'identité profonde d'Abraham et d'Isaac se dévoile ici dans leur consentement

à réaliser l'intention du Créateur. Dieu apparaît à Abraham, à la

fin du récit, pour le confirmer dans sa réussite: «Car je sais maintenant que
tu crains l'Eternel» (Gen. 22, 12). Je sais: Ne le savait-Il donc pas auparavant?,

s'étonne le Midrach. Mais c'est une vérité advenue au monde: «Je

sais: J'ai fait savoir.» 5 (Ber. Rabba, 56, 7).
Pour traverser l'épreuve, Abraham accomplit la Volonté du Seigneur.

Il remplit ses intentions et les concrétise. Assumant l'épreuve, Abraham
donne corps au projet premier, en détermine les paramètres, le situe dans
le temps et dans l'espace. Le culte rendu par Abraham est de jouer le mythe,
et le jouant, de le situer. Le développant, de se révéler.

Accomplissant l'ordre, l'interprétant dans sa réalité existentielle, Abraham

permet le récit: celui-ci reprend la structure ouverte du mythe pour le

déterminer référentiellement dans un contexte historique précis. La geste
d'Abraham se dévoile ainsi comme pratique herméneutique, par quoi s'élabore

le récit qui la rapporte.

Les étapes de la détermination referentielle

Suivons-en les étapes, en marquant ses «blancs»; «Il arriva, après ces

faits, que Dieu éprouva Abraham... Prends ton fils, ton fils unique, celui

que tu aimes, — Isaac» (Gen. 22, 1-2).
Le commentaire du Midrach souligne dès l'ouverture cette sorte d'hésitation

qui borde l'énoncé, cette progression incertaine vers un sens en

devenir, se rectifiant à chaque détermination; voici, sous-jacent à cette
injonction vacillante, le dialogue restitué par le Midrach: Le Saint beni
soit-il à Abraham: «Prends de grâce», Je t'en prie, «ton fils.» — Lequel?
dit Abraham, j'en ai deux. — «Ton unique». — L'un est unique pour sa

mère et l'autre aussi, répondit Abraham! — «Que tu aimes.» — Les

entrailles distinguent-elles? — «Isaac», finit par dire le Saint beni soit-il.
(Beréchit Rabba, 55, 7).

Plus que la leçon morale de la fable, nous retiendrons la démarche

exégétique: l'apparition du «nom propre» est différée pour permettre de

libérer, en cours d'énonciation, la plurivalence des fixations referentielles
possibles. Tout le récit s'inscrira, de même, dans cette distance laissée entre
acteurs et actants, entre les «lieux» du mythe et leur cristallisation effective
dans le procès de la narration. Le déroulement de l'épreuve correspond

des textes consacrés à Gen. 22, ont été traduits par B. Maruani et A. Cohen Arazi en
un volume paru aux éditions Verdier (Lagrasse, 1987) sous le titre Genèse Rabba.
Sauf indication contraire, c'est cette version que nous avons adoptée. Pour la citation
de textes midrachiques complémentaires, l'auteur se réfère à l'édition critique en
hébreu d'A. M. Mirkin, éd. Yavné, Tel-Aviv, 1968.

5 Traduction de l'auteur, plus fidèle à l'original.



160 BETTY ROJTMAN

bien, à travers le choix d'Abraham, à la définition d'un sens, résolvant dans

le concret de l'événement le «fils» en Isaac, la classe en individu, le nom
commun en nom propre.

Continuons la lecture. Ainsi s'énonce l'ordre divin: «Achemine-toi vers
la terre de Moria, et là offre-le en holocauste sur une des montagnes que
je te désignerai».

Le Midrach s'empare de cette indétermination; il y reconnaît une stratégie

de l'incertitude caractéristique de l'expérience biblique: «Sur l'une des

montagnes que je te dirai»: Rav Houna dit au nom de Rabbi Eliézer fils de

Rabbi Yossé le Galiléen: le Saint béni soit-il met les Justes dans le désarroi
et les tient en suspens avant de leur dévoiler le sens des choses. Ainsi dit-il:
«Vers le pays que Je te montrerai» (Gen. 12.1), «Sur l'une des montagnes
que Je te dirai». De même: «Lance l'appel que Je te dirai» (Jon. 3,2). De
même: «Lève-toi et va vers la colline, là Je te parlerai» (Ez. 3; 22). (Beréchit
Rabba, 55, 7).

Dans tous ces exemples, le sens peu à peu se libère dans l'événement.
Ce n'est donc pas un hasard si l'appel de Dieu à Abraham présente cette
indétermination constitutive en attente de l'homme, en attente d'une
interprétation où la «précipiter». Ainsi Abraham se met-il en route de bonne

heure, «pour le lieu que lui avait indiqué le Seigneur»: lieu sans nom dont
le patriarche ignore encore l'emplacement exact, et qui ne se découvrira

que dans la marche qui mène vers lui. C'est au «troisième jour» seulement,

que levant les yeux, Abraham «aperçut l'endroit dans le lointain». Encore

anonyme, — reconnu, mais de loin, le «lieu» ne descend que lentement
dans le récit. Il est encore, pour Abraham avant l'épreuve, un «là-bas» à

explorer: «Tenez-vous ici avec l'âne; moi et le jeune homme nous irons

jusque là-bas» (Gen. 22, 5).
C'est à la fin seulement du parcours que «l'endroit» se verra identifié

par Abraham qui en perçoit l'essence profonde. Le lieu de l'épreuve reçoit
son nom de l'intention qui s'y est accomplie: «Abraham dénomma cet

endroit: Adonaï Yiré [Dieu pourvoira]» (Gen. 22, 14).

En même temps que se précisent les contours du lieu, la distribution des

protagonistes se décide. Cette répartition des rôles, qui met un visage sur

chaque fonction du récit, s'accompagne d'une révélation d'identité en
profondeur.

C'est dans un silence du texte où se replie l'abnégation d'Abraham, que
l'univers d'Isaac, en un brusque éclaircissement, va soudain basculer: «Isaac,

s'adressant à son père, dit... «Voici le feu et le bois, mais où est l'agneau
de l'holocauste!». Abraham répondit: «Dieu choisira lui-même l'agneau de

l'holocauste, mon fils». Et ils allèrent tous deux ensemble.» (Gen. 22,7-8).
La fonction de victime est assurée — selon la Parole inaugurale —, mais

comme place vide. Et l'action du récit, son action tragique commence avec



LE RÉCIT COMME INTERPRÉTATION 161

la recherche de ses contenus possibles d'identité. Ce n'est pas Ismael,
comme le pensait Abraham. Ce ne sera même pas Isaac, comme l'ont pensé
Abraham et Isaac en un temps du récit. C'est finalement l'événement
concret de l'épreuve actuelle, son irrémédiable présent qui tranchera entre
ces différentes virtualités, qui désignera la victime effective, le terme insoupçonné

du paradigme: «Abraham, levant les yeux, remarqua qu'un bélier,
derrière lui, s'était embarrassé les cornes dans un buisson. Abraham alla

prendre ce bélier, et l'offrit en holocauste à la place de son fils». (Gen. 22,
13).

Ce coup de théâtre final, appuyé sur une permutation d'«acteurs»,
semble remettre en cause la structure du mythe. Il affirme d'abord, à travers
la relecture existentielle qu'il en donne, la mutation possible de ses symboles:
le «fils» s'échange contre le bélier 6, ouvrant la possibilité de la substitution.

Car si Isaac redescend de l'autel où le bélier sera sacrifié, c'est la parole
même du projet fondateur qui se trouve ici interrogée.

Le Midrach pose que cette inversion des repères, cette dynamique de

l'actualisation où s'élabore une autre compréhension était inscrite déjà dans
la parole de Dieu, récupérée au titre de l'intention première, ambivalente,
insérée dans les mots du «programme»: «Selon Rabbi A'ha, Abraham
s'exclama: Tout cela m'étourdit! Encore hier Tu me disais: «C'est par Isaac

que tu auras une descendance de ton nom» (Gen. 21, 12), puis Tu t'es repris
et m'as demande : « Prends, de grâce, ton fils fais le monter en holocauste »

(Gen. 22, 2), et maintenant Tu me dis: «Ne porte pas la main sur le jeune
homme» Le Saint béni soit-il répondit: «Je ne profanerai pas mon alliance»
(Ps. 89,35); «J'établirai mon alliance avec Isaac» (Gen. 17, 21). «Ce qui
est sorti de mes lèvres. Je ne le changerai pas» (Ps., ibid.). Quand Je t'ai
dit: «Prends, de grâce, ton fils», Je ne te demandais pas de l'immoler mais
de le faire «monter» [en holocauste].» (Beréchit Rabba, 56. 8).

Interprété d'abord dans un cadre conventionnel (où «holocauste» est

compris comme «immolation»), l'ordre divin, lorsqu'il s'accomplit, dévoile
sa véritable leçon, axée sur la littéralité du signe.

Le Midrach raconte (Ber. Rabba, 65, 10) comment Isaac fut aveuglé,
sur l'autel, par les larmes des anges; comment dans le traumatisme du

renoncement, le premier Isaac, encore puéril, malléable, s'anéantit pour
renaître à lui-même en sa nouvelle dimension d'après l'épreuve... Et ce

passage d'un niveau d'être à l'autre, cette «élévation» d'Isaac à la déposses-

6 Plus exactement, la substitution effectuée s'intègre désormais au schéma primitif
et l'accompagnera dans des réalisations ultérieures: «Rabbi Benaya [a enseigné]:
Abraham dit devant le Saint béni soit-Il: Maître du monde, considère le sang du bélier
comme s'il était celui d'Isaac mon fils, considère les entrailles du bélier comme si elles
étaient celles d'Isaac mon fils.» (Beréchit Rabba, 56. 9). Depuis Abraham, tout
sacrifice rituel garde ce sens substitutif de compensation.



162 BETTY ROJTMAN

sion du sacrifice, c'est bien l'holocauste au sens propre du terme dont parlait
l'injonction divine.

Cette signification reste en suspens dans l'énoncé, et se joue dans

l'épreuve du sacrifice. Le sens dévié d'un sacrifice de sang est comme
évacué, dans le récit7, par la figure comparse du bélier. Reste l'«holo-
causte», au lieu-dit. et du fils bien-aimé.

La fonction herméneutique du récit

Ce qui se révèle, en fin de compte, est donc la polysémie constitutive
de l'énoncé programmateur, qui confère à l'action son rôle herméneutique.

La Parole s'offre comme énigme; sa «situation prophétique» 8, hors

contexte, favorise une ambiguïté dans l'expression qui demande à être
résolue dans le contexte narratif. L'interprétation du mythe, portée par la

geste des héros, débouche donc sur une exégèse textuelle. En même temps
que l'histoire s'accomplit, le sens des mots se décide. Une équivalence se

dessine alors, entre l'actualisation du mythe au niveau existentiel, et son
exégèse linguistique. L'histoire a fonction herméneutique. Et réciproquement,

la détermination du sens prend valeur d'événement.
Cependant, au contraire d'une elucidation de l'oracle à la manière

grecque, l'ambiguïté biblique est de nature, et donc essentiellement irréductible.

Comme toute structure ouverte, la formulation originelle dispose un
éventail des possibles, à la fois infini et réglé. Mais la décision du sens reste

entre les mains d'Abraham et de son libre vouloir 9. De même, l'actualisation
du mythe prend à son tour la forme du récit. Venu du langage, l'acte qui
en réalise le sens retourne au langage: lové dans le procès narrateur, il
produit un sens nouveau, homologue, mais non identique au premier. On

ne s'étonnera pas d'y reconnaître en particulier la valeur performative des

mots qui le constituent: «Abraham dit à ses serviteurs: «Tenez-vous ici avec

l'âne; moi et le jeune homme nous irons jusque là-bas, nous nous prosternerons

et nous reviendrons vers vous» (Gen. 22, 5). «Nous nous prosternerons
puis nous reviendrons vers vous» (Gen. 22, 5): Ainsi lui fut-il annoncé qu'il
reviendrait du mont Moria dans la paix.» (Beréchit Rabba, 56. 2).

7 Le Midrach. lui. reprend cette possibilité en soulignant que le texte n'indique
nulle part qu'Isaac soit redescendu de la colline. Abraham rejoint seul, peut-être, ses

compagnons de voyage. (Ber. Rabba, 56, 1. Voir également Vayikra Rabba. 20, 2).
8 L'expression est forgée par Roland Barthes dans Critique et Vérité. (Paris. Seuil.

1966, p. 54).
9 C'est sur le ton de la prière, nous dit le Midrach (Ber. Rabba. 55. 7 et Sanhédrin

89b) que Dieu s'était adressé à Abraham: «Prends, je t'en prie, ton fils...». Dieu remet
à l'homme les clés du sens, lui en confie la responsabilité.



LE RÉCIT COMME INTERPRÉTATION 163

Si l'interprétation du micro-récit nous est livrée dans un récit de

l'interprétation, elle implique cet écart nécessaire d'un sens produit.
Le récit porte donc en lui cette double valence d'être fait d'interprétation

et fait de langue. En même temps qu'il offre la détermination d'une structure
narrative spécifique, il ouvre, par son langage, sur une nouvelle intransi-
tivité: les symboles du mythe se modifient sans se réduire. L'opacité du
récit, son indétermination referentielle subsistent à travers l'épreuve même
de sa détermination. Elle appelle de nouvelles «lectures», une réécriture
de ses symboles dans des contextes à venir. Le report au récit, comme
instance dernière d'interprétation, de la signification originelle, permettra
d'enchaîner sur de nouveaux possibles.

Ainsi le texte lui-même prépare-t-il un «après» de la signification: le

lieu «indiqué par le Seigneur», et qu'Abraham avait fini par nommer, dans

l'exercice de l'épreuve, connaîtra par la suite une nouvelle désignation:
«d'où Ton dit aujourd'hui: 'Sur le mont de Adonaï Yéraë'» 10. Appellation
très proche, paronymique de la première puisqu'elle en maintient la disposition

consonantique, cette mention nouvelle décale le sens du nom donné

par Abraham et modifie sa vocalisation u. La signification du «lieu» ne
s'achève pas avec le sacrifice d'Isaac. L'espace est ménagé d'un nouveau
récit. Ce déplacement dans la répétition marque donc l'attente d'une
nouvelle contextualisation.

Les cycles narratifs

Le premier récit institué par les patriarches devient «mythe» à son tour,
rite ou signe pour les générations à venir. Après la geste des patriarches,
les familles humaines se constituent; elles reprennent le chemin tracé par
les pères, en répètent le cycle à l'échelle collective. Maassei Avot siman
lebanim: l'histoire des Pères est signe pour les enfants 12. Signe comme
exemple, mais plus profondément comme prototype, destin secret. Pour le

Midrach, les vicissitudes d'Israël retrouvent la trace d'un itinéraire ancien.
Il n'est pas de génération, nous dit-il. qui ne compte son Abraham. (Ber.
Rabba, 56, 7). C'est pourquoi l'appel de Dieu se redouble, gros d'investissement

à venir: «Abraham, Abraham...».
Par là s'amorce dans la Bible un nouveau temps du récit, reformulation

ambivalente de la structure narrative première.
D'une part, les acquis de l'épreuve sont irréversibles, les dynasties

marquées. Dieu renouvelle sa bénédiction à Abraham, engageant l'avenir;

10 Cet aujourd'hui est celui de renonciation. Il annonce l'élargissement, sinon
l'éclatement du cadre narratif.

11 La disposition consonantique faisant figure de structure (scripturaire) ouverte,
actualisée dans telle ou telle lecture vocalique.

12 Cf. Ramban sur Léh-le'ha 12, 6: Tan'houma. Le'h-le'ha 9: Sota 34a.



164 BETTY ROJTMAN

l'acte est ineffaçable: «Parce que tu as agi ainsi... Je te comblerai de mes
faveurs: Je multiplierai ta race comme les étoiles du ciel... Et toutes les

nations de la terre s'estimeront heureuses par ta postérité, en récompense
de ce que tu as obéi à ma voix» (Gen. 22. 16-18).

Mais en même temps, cette répétition qui est toujours autre dans
l'accomplissement du devenir historique, fait éclater de nouvelles ambiguïtés. C'est

toujours, dans l'événement nouveau, un sens linguistique premier qui se

dévoile. Sens déchiffré à travers des mots pour le dire 13, et qui font germer
une équivoque renaissante.

C'est le Midrach qui. rétablissant la continuité événementielle des épisodes,

reconnaît dans le texte de la Bible des cycles narratifs complets. La

geste des héros, en effet, s'y reproduit de façon éclatée. Chaque génération
en joue un épisode, lui conférant sa dimension épique et nationale. Ainsi
les constituants traditionnels du récit. — temps, lieu, protagonistes, actes

et paroles —. les fondements du mythe, sont éparpillés en autant de

symboles (de signifiants), intégrés à la trame de nouveaux récits. Le Midrach
en piste le retour, signalé par une récurrence dans l'expression. Les motifs
narratifs ressurgissent, encore pris dans le moule linguistique où ils ont été

d'abord coulés. La linéarité du récit biblique est donc restructurée («en
colonnes») par le Midrach. et c'est filtré par la conscience exégétique
traditionnelle que son caractère répétitif se dévoile.

Ainsi les trois jours précédant l'épreuve réapparaissent dans de nouveaux
épisodes: les trois jours d'angoisse en prison des frères de Joseph, et les

trois jours de préparation à la révélation du Sinai: ceux des explorateurs en
mission au pays de Canaan, et ceux de Jonas au ventre du poisson. Et. plus
loin dans l'histoire, les trois jours précédant le retour d'exil, ceux de la reine
Esther affrontant Assuérus. Puis, au-delà des temps 14, dit le Midrach. le

troisième jour à venir de la résurrection finale (Ber. Rabba. 56. 1).

Le retour du motif implique un retour sématique: L'attente d'une
révélation.

Quant au lieu de l'épreuve, c'est l'endroit plus tard reconnu par Jacob

dans sa fuite à 'Haran: «Il parvint à l'endroit et il y établit son gîte, parce

que le soleil était couché» (Gen. 28, 11).

«L'endroit», c'est cet endroit même, nous dit le Midrach L\ qu'Abraham
avait «vu de loin», lc lieu du dévoilement: «Jacob, s'étant réveillé, s'écria:
Assurément. l'Eternel est présent en ce lieu, et moi je l'ignorais» (Gen. 28.16).

13 Ou des rites: cf. infra.
14 Cf. infra, l'extension eschatologique du thème.
15 C'est Rachi qui rapproche explicitement les deux occurrences à partir de la

tradition du Midrach (cf. le commentaire de Rachi sur Gen. 28. 1 et Beréchit Rabba.
68. 9).



LE RÉCIT COMME INTERPRÉTATION 165

Quant aux protagonistes, père et fils, Isaac «élevé» et bélier sacrifié lâ,

ils se confondront tous dans le même avatar, la destinée collective d'Israël
comme peuple, revivant l'épreuve, tour à tour sous le mode d'Abraham.
d'Isaac, ou du bélier.

Dans la victime de l'holocauste, ce bélier sacrifié qui représente le salut
d'Isaac, la part sacrifiée d'Isaac permettant son élévation, le Midrach voit
explicitement le symbole d'Israël, pris dans les rets de ses propres péchés,
les cornes embrouillées dans l'exil des nations, et appelé à être sauvé par
le son du chofar 17 (Ber. Rabba. 56, 9).

La répétition du thème n'est pas identité, elle vient après, se connaît

comme répétition: le cheminement des héritiers prolonge la geste des pères,
en porte la marque irréversible, non comme fatalité, mais comme progre-
sion: mimétisme et métamorphose d'un thème en train de chercher sa

résolution.
Comme le bélier, Israël est pris dans les broussailles de son destin; image

d'un Isaac conduit au sacrifice. Mais déjà Abraham a suivi la route vers
l'épreuve, et le sens du récit, déjà, a changé: Isaac ne sera pas sacrifié. Et
ce bélier, qui n'avait fonction que de substitut, est devenu, par le mérite
d'Abraham qui en vécut d'abord le drame, bélier rédempteur.

Ainsi tous les événements se retournent, comme s'ils revenaient, mais
désamorcés par l'acte d'Abraham: pour chaque geste du père, un événement

parallèle viendra sauver les enfants. Le mythe se transforme en s'accomplissant.

Au nom du bois fendu par Abraham, la mer rouge se fendra devant
le passage des hébreux (Ber. Rabba. 55, 8); au nom du couteau levé par
Abraham, Israël sera sauvé du glaive de Pharaon (Ber. Rabba. 55, 8).

On reconnaît, à travers ces mutations, l'ambiguïté fondamentale du

mythe: perdu comme le bélier, Israël sera sauvé par la corne du bélier.
Chute et Rédemption se fondent dans un même symbole.

Du mythe à l'histoire

Cette polyvalence est attachée à l'extension du paradigme dans l'histoire ;

elle circonscrit, dans sa praxis, de nouveaux cercles herméneutiques. Car
le regard du Midrach ne s'arrête pas aux frontières bibliques du thème; une
fois enclenché, le processus déborde la narration proprement dite et débouche

sur une leçon contemporaine: «Abraham, levant les yeux, remarqua

"' Cet par le thème de l'agneau que s'ouvre le récit de la vocation de Moïse. La
récurrence du motif, avec l'agneau pascal, suggère une continuité. d'Abraham à Moïse,
de l'épreuve individuelle à la rédemption collective.

17 C'est la corne de bélier dont sonnent les hébreux aux jours du Jugement.



166 BETTY ROJTMAN

qu'un bélier, derrière lui, s'était embarrassé les cornes dans un buisson»

(Gen. 22. 13). Dans l'expression littérale «un bélier après», et dont la

traduction ne peut rendre compte ls. le Midrach relit une indication temporelle:

«Après tous ces événements»... 19. Le bélier annonce l'Histoire.
«Comme Abraham voyait le bélier se dégager d'un buisson pour aller

s'enferrer dans un autre (a' her), le Saint béni soit-Il lui dit: Ainsi tes enfants
s'enferreront-ils dans les empires, de Babel à la Perse, de la Perse à la
Grèce, de la Grèce à Rome. Et ils finiront par être sauvés par la corne du

bélier, ce qu'exprime (Zac. 9,14): 'Le Seigneur Dieu fera retentir le chofar'»
(Beréchit Rabba. 56. 9).

Pour le Midrach. le corpus biblique ne marque pas un univers clos. Le
scheme mythique s'y éprouve, mais pour couvrir après lui tous les avenirs
de ce monde-ci; de multiples indications du texte annoncent pour le

commentateur une réalité existentielle permanente ou répétitive, à travers tout
le déroulement de l'histoire juive: permanence, avec le thème de la nourriture,

dont Israël ne peut jouir en ce monde que par le mérite du bélier
sacrifié (Ber. Rabba 56, 3). Cette mise en perspective historique répète
l'épreuve d'exil jusqu'au Jour où. pareil à cet âne sanglé par Abraham au

matin de l'épreuve 20, un autre âne reviendra portant le rédempteur 21.

L'espace historique est ainsi embrassé jusqu'à son aboutissement
eschatologique. Le mythe draîné tout au long du récit biblique continue de

s'accomplir dans l'histoire. Histoire en spirale, répétant et modifiant la

structure fondamentale; histoire rythmée selon un sens.

Symbolique linguistique et symbolique rituelle

Ce sens qui n'a plus de substrat linguistique où se fonder n'en trouve

pas moins son incarnation dans une forme symbolique: celle du rite.
En même temps que l'épopée d'Abraham fonde l'histoire, elle institue

la Loi donnée comme nouveau langage ; la loi comme répétition symbolique
d'une cérémonie première, mais chargée chaque fois d'un sens nouveau.
Loi agie dans l'événement comme répétition parallèle du mythe, comme
sens caché dans l'histoire, que le récit ne peut plus dire.

18 La traduction du rabbinat traduit «A'har» par «derrière lui». On peut imaginer
également, s'autorisant de la même disposition consonantique. une interprétation de

A'har, «après», comme A'her, «autre», qui manifesterait le caractère substitutif de la

victime. Dans la citation qui suit, la traduction du verset de Zacharie est celle de

l'auteur.
19 Ber. Rabba. 56. 9.
20 «Abraham se leva de bonne heure, sangla son âne» (Gen. 22, 3).
21 Ber. Rabba, 56, 2. C'est pourquoi les trois jours de la marche vers le «lieu»

annonçaient aussi les trois jours de la résurrection finale.



LE RECIT COMME INTERPRÉTATION 167

C'est principalement, bien sûr, le rituel des sacrifices qui s'inspire du
modèle patriarcal : deux agneaux seront chaque jour sacrifiés dans le temple,
en souvenir du bélier 22. Par ailleurs, la Guemara 23 tire du récit de l'holocauste

une série d'enseignements sur les lois sacrificielles.
On a reconnu plus haut en outre le rappel du bélier de l'holocauste dans

le rite (commémoratif) de la sonnerie du chofar, au premier jour de l'année
juive (Roch Hachand) 24.

Le rite devient ainsi une forme symbolique d'actualisation, à l'image du
récit. Il double l'événement historique, le coulant dans le moule d'un sens

déjà connu. Par le rite, l'ouverture symbolique du mythe se perpétue et la

structure profonde. répétitive de l'histoire se révèle. Sa valeur de commémoration

vient se confondre avec sa force performative, qui engage l'avenir.
«[Voici un enseignement] de Rabbi 'Hanina bar Its'haq: Tous les jours

de l'année Israël s'enferre dans la transgression puis s'empêtre dans
l'angoisse, mais le jour de Roch Hachana, ils [sonnent du chofar] et se rappellent
au souvenir du Saint béni soit-Il qui alors leur pardonne. Et ils finiront par
être sauvés par la corne du bélier, ce qu'exprime: 'Le Seigneur Dieu fera
retentir le chofar etc.' 25» (Beréchit Rabba, 56, 9).

La sonnerie du Chofar est donc rite et événement; comme rite elle

rappelle l'événement du sacrifice d'Isaac, et le répète symboliquement. Mais
cette répétition symbolique agit sur l'histoire, puisque par le mérite de son

accomplissement Israël sera sauvé, et sauvé dans une réactualisation
dernière du symbole, rite redevenu histoire, sonnerie ultime et singulière du

Chofar de la Rédemption.
C'est par l'acte cérémoniel de la commémoration que l'histoire

progresse. Les échanges entre mythe et récit se transmuent, au-delà du récit,
dans une ambivalence entre rite et histoire.

Conclusion

On marquera, en conclusion, la disposition contradictoire du déroulement

historique: sa structure cyclique, accrochée à un mythe générateur,
est articulée (à travers la Loi ou le récit) sur un mécanisme symbolique de

transformation, — c'est-à-dire intransitif et polysémique.
La reconnaissance du mythe dans l'événement est en effet au principe

même de la pensée du Midrach. «Au commencement. Dieu créa le ciel et

22 Cf. Vayikra Rabba. 2. 11.
23 Ensemble des discussions talmudiques portant sur le code législatif proprement

dit, ou Michna.
24 Le rite du chofar est prescrit par le texte biblique même (cf. Nbes 29. 1); le

rapprochement avec le sacrifice d'Isaac est le fait du Midrach.
25 Cf. note 18.



168 BETTY ROJTMAN

la terre» (Gen. I, 1). «Au commencement: en vue du commencement» 26.

Le monde s'élabore sur un projet, sur un scheme, que la réalité vient remplir.
Le «commencement», la structure originelle qui donne à l'Histoire son coup
d'envoi, ne révèle son sens qu'a posteriori, à travers l'identité ou l'acte qui
en ont porté l'insigne: «Car il se fait que la dimension divine est comme
suspendue et en attente de celui qui se montrera capable de l'assumer»

(Yehuda Halevi, Kiizari, art. 2, par. 14). La fin est contenue et comme
repliée dans l'origine, mais en creux, comme possibilité. La figure humaine

qui s'y dévoue donne au Temps un nom et un parcours. La révélation s'opère
alors, au sens chimique du terme, d'un dessin initial qui imprime son rythme
à tout l'avenir.

Cette dynamique est assurée, cependant, par le relais du-récit qui découvre

du réel sa valeur de signe, pour la projeter vers de nouveaux sens et de

nouveaux devenirs. L'accomplissement du «projet» dans le monde passe

par le détour de sa représentation: c'est bien la médiation symbolique qui
garantit l'ouverture du paradigme. Elle le convertit du même coup en

«signifiant flottant»: si l'histoire a pour vocation de venir emplir un mythe,
elle se produit dans la conscience herméneutique de cette fonction, qui est

la mesure ultime de son historicité; par là, elle se libère du mythe. Celui-ci
se modifie, nous l'avons vu, à travers la signification qu'il prend dans

l'histoire, et qui conditionne sa perpétuation.
On reconnaît là une dialectique du fixe et de l'indéterminé qui situe

l'activité humaine entre le modèle et la liberté. Oscillation portée par
l'ambiguïté du signe (narratif ou rituel), entre motivation et arbitraire.

La question n'est jamais tranchée de savoir qui, du mythe ou de l'histoire,
a déterminé l'autre. Abraham est-il appelé vers «l'endroit» qui marque, dit
la tradition27, l'emplacement futur du temple du fait même de sa sainteté?
Ou bien le patriarche consacre-t-\l par son holocauste le lieu du sacrifice,

comme montagne sainte? Voué à l'histoire, l'homme y découvre des signes

que lui-même contribue à fonder.
Incertitude qui rejette dans l'inconnu l'origine même du sens. Car le

mythe fondateur, posé comme fonctionnellement originel conserve ce même

caractère ambigu. Il peut n'être lui-même que la projection d'une structure

historique déjà constituée 28.

Le récit eût-il pu s'écrire autrement? Un autre Abraham, dans un autre
lieu et un autre temps... Derrière cette «morale de l'ambiguité» se redéfinit,

26 L'interprétation est de Rachi, à partir d'un texte du Midrach Tan'houma (Beréchit,

3).
27 Ber. Rabb. 55. 7.
28 Pour chaque geste d'Abraham liant son fils sur l'autel, nous dit le Midrach. le

Saint-Béni-Soit-Il en reproduit le signe dans l'univers céleste, anté- ou a-historique,
dans le monde du «projet» (Ber. Rabba. 56, 6).



LE RÉCIT COMME INTERPRÉTATION 169

au plan éthique, une responsabilité d'interpréter, qui est une responsabilité
de la conduite.

Contre la voix sortie des cieux pour attester une vérité absolue du texte,
la conscience rabbinique s'élève pour dire que «la Tora n'est pas au ciel» 29,

mais prise dans les rets de l'histoire qui la comprend. A l'homme de lire
selon son choix ce texte incontournable, sous la modalité de l'«élévation»,
ou sous la modalité du sacrifice.

29 Baba Metsia, 59.


	Le récit comme interprétation : à partir de Gen. 22 et du Midrach Rabba

