Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 2

Artikel: Le récit comme interprétation : a partir de Gen. 22 et du Midrach Rabba
Autor: Rojtman, Betty

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 157-169

LE RECIT COMME INTERPRETATION
(a partir de Gen. 22 et du Midrach Rabba)

BeTTY ROJITMAN
Résumé

La structure narrative du récit biblique peut étre dite «ouverte» en ce que ses
contenus référentiels se précisent avec le déroulement du texte. Cette détermi-
nation progressive des schémas narratifs renvoie, dans la cohérence de l'exé-
gese juive traditionnelle, a la mesure de la liberté humaine qui s’investit en
eux. On suivra sur l'exemple du sacrifice d’Isaac ce double effort de clarifica-
tion et de qualification autour d’un théme qui va s’amplifiant a travers le texte
et a travers lhistoire.

Introduction

Le texte biblique, on I'a suffisamment dit, est texte ouvert, appel a
I'interprétation. Notre propos sera de montrer qu'il offre de surcroit, dans
'emboitement de ses récits, un modele interne de lecture, la représentation
d’un proces herméneutique.

Si I'on prend pour exemple 1'épisode du sacrifice d’Isaac !, on est frappé
par I'indétermination qu’il présente dans sa mise en place des paramétres
traditionnels du récit: incertitude quant au lieu, a la nature de l’action,
quant a I'identité des protagonistes. Fixant progressivement des références,
le récit s’accomplit devant nous, a partir d’éléments pré-narratifs qui appa-
raissent comme sémantiquement variables et jouent le role, au plan théma-
tique, des déictiques dans la langue, c’est-a-dire d’«embrayeurs» ouverts
sur n’importe quelle actualisation.

De fagon plus générale, du point de vue de sa structure narrative et des
significations qu’elle prend dans l'exégése juive traditionnelle, le texte
biblique semble construire, autour d’un noyau fondamental, une série de
«réalisations» existentielles corollaires. A partir d’une structure «profonde»
indifférenciée, qui émerge dans le tissu diégétique, se dégagent en des temps
complémentaires de la fiction, et portées par le retour des termes, des
formations narratives de plus en plus élaborées.

U Genése, ch. 22.



158 BETTY ROJTMAN

L’on pourrait dire, pour mieux centrer notre perspective, que le récit
biblique est d’abord récit de sa propre formation, par la projection d’un
scheme initial sur les contextes particuliers du vécu hébraique. On trouvera
que chaque séquence fonde ainsi la séquence qui la reprend, la prolonge et
I'interprete. Disposition récurrente qui assure le passage du mythe au récit,
puis du récit a 'histoire, en une chaine herméneutique dont chaque élément
joue tour a tour le réle de texte et celui de contexte.

La particularité du texte biblique serait donc de se constituer des ’abord
comme contexte, doublant un récit préalable inachevé. Déja répétition et
réflexion, le texte dit la modification du sens dans le récit. Amorcant par
la le processus herméneutique, il entraine le lecteur dans sa spirale, et le
rend responsable du sens historique dernier revétu par le mythe.

Le programme du récit

Le récit du sacrifice d’Isaac s’ouvre sur ’énoncé d’un programme:

«Et 1l arriva, apres ces faits, que Dieu éprouva Abraham... Prends ton fils,
ton fils unique, celui que tu aimes, — Isaac; achemine-toi vers la terre de
Moria, et la offre-le en holocauste sur une des montagnes que je te désigne-
rai» 2 (Gen. 22, 1-2).

Cet appel programme le récit en méme temps qu’il I'enclenche: dans
l'ordre divin, il faut lire I’esquisse d’un modele, un micro-récit encore ouvert
sur de multiples fixations sémantiques, et dont les indicateurs, ici indétermi-
nés, n’ont encore d’ancrage dans aucune réalité précise. Cette indétermina-
tion référentielle de ’énoncé, avant sa réalisation dans un contexte événe-
mentiel particulier, signale ici une sorte de mythe fondateur appelé a se
réaliser dans la geste des héros bibliques.

«Etil arriva, apres ces faits, que Dieu éprouva Abraham»: Le Midrach 3
souligne que cette «épreuve» est surtout preuve a faire, 'actualisation d’un
possible, un témoignage de fidélité porté par la praxis. «Apres ces faits...»:
apres s’étre asssuré, nous dit le Midrach, de la disponibilité spirituelle des
patriarches, Dieu lance le projet de I'épreuve. Ecoutant le dialogue imagi-
naire des personnages, il estime que I'’heure est venue de la démonstration
(Beréchit Rabba 4, 55, 4): «Et il arriva, aprés ces faits, que Dieu éprouva
Abraham...»

2 Les citations de la Bible renvoient généralement a la traduction du rabbinat
francais, établit par le rabbin Zadoc Kahn, ed. Colbo, 3, rue Richer, Paris 9¢, 1966.
Lorsqu’une traduction plus précise s’est avérée nécessaire, comme dans le cas du
présent verset, 'auteur a préféré traduire littéralement, & partir du texte hébraique.

3 Midrach Aggada, ensemble de textes d’exégése traditionnelle, 4 caractére para-
bolique ou homilétique.

¢ Le Midrach Rabba représente I'un des corpus les plus importants de ce type de
commentaires. Les premiers chapitres de Beréchit Rabba, qui comportent I'essentiel



LE RECIT COMME INTERPRETATION 159

L’identité profonde d’Abraham et d’Isaac se dévoile ici dans leur consen-
tement a réaliser I'intention du Créateur. Dieu apparait a Abraham, a la
fin du récit, pour le confirmer dans sa réussite: «Car je sais maintenant que
tu crains I'Eternel» (Gen. 22, 12). Je sais: Ne le savait-1l donc pas aupara-
vant?, s’é¢tonne le Midrach. Mais c’est une vérité advenue au monde: «Je
sais: Jai fait savoir.» 3 (Ber. Rabba, 56, 7).

Pour traverser I'épreuve, Abraham accomplit la Volonté du Seigneur.
Il remplit ses intentions et les concrétise. Assumant I'épreuve, Abraham
donne corps au projet premier, en détermine les parametres, le situe dans
le temps et dans I’espace. Le culte rendu par Abraham est de jouer le mythe,
et le jouant, de le situer. Le développant, de se révéler.

Accomplissant 'ordre, I'interprétant dans sa réalité existentielle, Abra-
ham permet le récit: celui-ci reprend la structure ouverte du mythe pour le
déterminer référentiellement dans un contexte historique précis. La geste
d’Abraham se dévoile ainsi comme pratique herméneutique. par quoi s’éla-
bore le récit qui la rapporte.

Les étapes de la détermination référentielle

Suivons-en les étapes, en marquant ses «blancs»: «Il arriva, apres ces
faits, que Dieu éprouva Abraham... Prends ton fils, ton fils unique, celui
que tu aimes, — Isaac» (Gen. 22, 1-2).

Le commentaire du Midrach souligne dés I'ouverture cette sorte d’hési-
tation qui borde I’énoncé, cette progression incertaine vers un sens en
devenir, se rectifiant & chaque détermination; voici, sous-jacent a cette
injonction vacillante, le dialogue restitué par le Midrach: Le Saint beni
soit-Il 2 Abraham: «Prends de grace», Je t’en prie, «ton fils.» — Lequel?
dit Abraham, j’en ai deux. — «Ton unique». — L’un est unique pour sa
mere et Pautre aussi, répondit Abraham! — «Que tu aimes.» — Les
entrailles distinguent-elles? — «Isaac», finit par dire le Saint beni soit-II.
(Beréchit Rabba, 55, 7).

Plus que la legon morale de la fable, nous retiendrons la démarche
exégétique: 'apparition du «nom propre» est différée pour permettre de
libérer, en cours d’énonciation, la plurivalence des fixations référentielles
possibles. Tout le récit s’inscrira, de méme, dans cette distance laissée entre
acteurs et actants, entre les «lieux» du mythe et leur cristallisation effective
dans le procés de la narration. Le déroulement de I'épreuve correspond

des textes consacrés a Gen. 22, ont été traduits par B. Maruani et A. Cohen Arazi en
un volume paru aux éditions Verdier (Lagrasse, 1987) sous le titre Genése Rabba.
Sauf indication contraire, ¢’est cette version que nous avons adoptée. Pour la citation
de textes midrachiques complémentaires, I'auteur se réfere a I'édition critique en
hébreu d’A. M. Mirkin, ed. Yavné, Tel-Aviv, 1968.

5 Traduction de I'auteur, plus fidele a l'original.



160 BETTY ROJTMAN

bien, a travers le choix d’Abraham, a la définition d’un sens, résolvant dans
le concret de I'événement le «fils» en Isaac, la classe en individu, le nom
commun €n nom propre.

Continuons la lecture. Ainsi s’énonce 'ordre divin: « Achemine-toi vers
la terre de Moria, et la offre-le en holocauste sur une des montagnes que
je te désignerai».

Le Midrach s’empare de cette indétermination; il y reconnait une straté-
gie de I'incertitude caractéristique de I’expérience biblique: «Sur 'une des
montagnes que je te dirai»: Rav Houna dit au nom de Rabbi Eliézer fils de
Rabbi Yossé le Galiléen: le Saint béni soit-Il met les Justes dans le désarroi
et les tient en suspens avant de leur dévoiler le sens des choses. Ainsi dit-il:
«Vers le pays que Je te montrerai» (Gen. 12.1), «Sur I'une des montagnes
que Je te dirai». De méme: «Lance I’appel que Je te dirai» (Jon. 3.,2). De
méme: «Leve-toi et va vers la colline, la Je te parlerai» (Ez. 3,22). (Berechit
Rabba, 55, 7).

Dans tous ces exemples, le sens peu a peu se libere dans I'événement.
Ce n’est donc pas un hasard si 'appel de Dieu a Abraham présente cette
indétermination constitutive en attente de ’homme, en attente d’une inter-
prétation ou la «précipiter». Ainsi Abraham se met-il en route de bonne
heure, «pour le lieu que lui avait indiqué le Seigneur»: lieu sans nom dont
le patriarche ignore encore ’emplacement exact, et qui ne se découvrira
que dans la marche qui mene vers lui. C’est au «troisiéme jour» seulement,
que levant les yeux, Abraham «apercgut ’endroit dans le lointain». Encore
anonyme, — reconnu, mais de loin, le «lieu» ne descend que lentement
dans le récit. Il est encore, pour Abraham avant I’épreuve, un «la-bas» a
explorer: «Tenez-vous ici avec 'dne; moi et le jeune homme nous irons
jusque la-bas» (Gen. 22, 5).

C’est a la fin seulement du parcours que «l’endroit» se verra identifié
par Abraham qui en percoit ’essence profonde. Le lieu de I'épreuve regoit
son nom de l'intention qui s’y est accomplie: «Abraham dénomma cet
endroit: Adonai Yiré [Dieu pourvoira]» (Gen. 22, 14).

En méme temps que se précisent les contours du lieu, la distribution des
protagonistes se décide. Cette répartition des rdles, qui met un visage sur
chaque fonction du récit, s’accompagne d’une révélation d’identité en pro-
fondeur.

C’est dans un silence du texte ol se replie I'abnégation d’Abraham, que
'univers d’Isaac, en un brusque éclaircissement, va soudain basculer: «Isaac,
s’adressant a son pere, dit... «Voici le feu et le bois, mais ou est 'agheau
de ’holocauste?». Abraham répondit: «Dieu choisira lui-méme ’agneau de
I’holocauste, mon fils». Et ils allerent tous deux ensemble.» (Gen. 22, 7-8).

La fonction de victime est assurée — selon la Parole inaugurale —, mais
comme place vide. Et I'action du récit, son action tragique commence avec



LE RECIT COMME INTERPRETATION 161

la recherche de ses contenus possibles d’identité. Ce n’est pas Ismaél,
comme le pensait Abraham. Ce ne sera méme pas Isaac, comme ’'ont pensé
Abraham et Isaac en un temps du récit. C’est finalement 1’événement
concret de I'épreuve actuelle, son irrémédiable présent qui tranchera entre
ces différentes virtualités, qui désignera la victime effective, le terme insoup-
¢onné du paradigme: «Abraham, levant les yeux, remarqua qu'un bélier,
derriere lui, s’était embarrassé les cornes dans un buisson. Abraham alla
prendre ce bélier, et l'offrit en holocauste a la place de son fils». (Gen. 22,
13):

Ce coup de théatre final, appuyé sur une permutation d’«acteurs»,
semble remettre en cause la structure du mythe. Il affirme d’abord, a travers
la relecture existentielle qu’il en donne, la mutation possible de ses symboles:
le «fils» s’échange contre le bélier ¢, ouvrant la possibilité de la substitution.

Car si Isaac redescend de I'autel ou le bélier sera sacrifié, c’est la parole
méme du projet fondateur qui se trouve ici interrogée.

Le Midrach pose que cette inversion des repéres, cette dynamique de
'actualisation ot s’élabore une autre compréhension était inscrite déja dans
la parole de Dieu, récupérée au titre de I'intention premiére, ambivalente,
insérée dans les mots du «programme»: «Selon Rabbi A’ha, Abraham
s’exclama: Tout cela m’étourdit! Encore hier Tu me disais: «C’est par Isaac
que tu auras une descendance de ton nom» (Gen. 21, 12), puis Tu t’es repris
et m’as demandé: «Prends, de gréce, ton fils ... fais le monter en holocauste»
(Gen. 22, 2), et maintenant Tu me dis: «Ne porte pas la main sur le jeune
homme»! Le Saint béni soit-il répondit: «Je ne profanerai pas mon alliance »
(Ps. 89,35); «J'établirai mon alliance avec Isaac» (Gen. 17, 21), «Ce qui
est sorti de mes levres. Je ne le changerai pas» (Ps., ibid.). Quand Je t’ai
dit: «Prends, de gréce, ton fils», Je ne te demandais pas de I'immoler mais
de le faire «monter» [en holocauste].» (Beréchit Rabba, 56, 8).

Interprété d’abord dans un cadre conventionnel (ot «holocauste» est
compris comme «immolation»), 'ordre divin, lorsqu’il s’accomplit, dévoile
sa véritable lecon, axée sur la littéralité du signe.

Le Midrach raconte (Ber. Rabba, 65, 10) comment Isaac fut aveuglé,
sur l'autel, par les larmes des anges; comment dans le traumatisme du
renoncement, le premier Isaac, encore puéril, malléable, s’anéantit pour
renaitre a lui-méme en sa nouvelle dimension d’aprés I'épreuve... Et ce
passage d’un niveau d’étre a I'autre, cette «élévation» d’'Isaac a la déposses-

® Plus exactement, la substitution effectuée s’intégre désormais au schéma primitif
et 'accompagnera dans des réalisations ultérieures: «Rabbi Benaya [a enseigné]:
Abraham dit devant le Saint béni soit-Il: Maitre du monde, considére le sang du bélier
comme s’il était celui d'Isaac mon fils, considére les entrailles du bélier comme si elles
ctaient celles d’Isaac mon fils.» (Beréchit Rabba, 56, 9). Depuis Abraham, tout
sacrifice rituel garde ce sens substitutif de compensation.



162 BETTY ROJTMAN

sion du sacrifice, c’est bien I’holocauste au sens propre du terme dont parlait
I'injonction divine.

Cette signification reste en suspens dans 1’énoncé, et se joue dans
I’épreuve du sacrifice. Le sens dévié d’un sacrifice de sang est comme
évacué, dans le récit 7, par la figure comparse du bélier. Reste I’«holo-
causte», au lieu-dit, et du fils bien-aimé.

La fonction herméneutique du récit

Ce qui se révele, en fin de compte, est donc la polysémie constitutive
de I’énoncé programmateur, qui confére aI’action son réle herméneutique.

La Parole s’offre comme énigme; sa «situation prophétique» &, hors
contexte, favorise une ambiguité dans I’expression qui demande a étre
résolue dans le contexte narratif. L'interprétation du mythe, portée par la
geste des héros, débouche donc sur une exégése textuelle. En méme temps
que T'histoire s’accomplit, le sens des mots se décide. Une équivalence se
dessine alors, entre I'actualisation du mythe au niveau existentiel, et son
exégese linguistique. L'histoire a fonction herméneutique. Et réciproque-
ment, la détermination du sens prend valeur d’événement.

Cependant, au contraire d’une élucidation de l'oracle a la maniere
grecque, 'ambiguité biblique est de nature, et donc essentiellement irréduc-
tible. Comme toute structure ouverte, la formulation originelle dispose un
éventail des possibles, a la fois infini et réglé. Mais la décision du sens reste
entre les mains d’Abraham et de son libre vouloir . De méme, I’actualisation
du mythe prend a son tour la forme du récit. Venu du langage, 'acte qui
en réalise le sens retourne au langage: lové dans le proces narrateur, il
produit un sens nouveau, homologue, mais non identique au premier. On
ne s’étonnera pas d’y reconnaitre en particulier la valeur performative des
mots qui le constituent: « Abraham dit a ses serviteurs: « Tenez-vous ici avec
I’ane; moi et le jeune homme nous irons jusque la-bas, nous nous prosterne-
rons et nous reviendrons vers vous» (Gen. 22, 5). «Nous nous prosternerons
puis nous reviendrons vers vous» (Gen. 22, 5): Ainsi lui fut-il annoncé qu’il
reviendrait du mont Moria dans la paix.» (Beréchit Rabba, 56, 2).

7 Le Midrach, lui, reprend cette possibilité en soulignant que le texte n’indique
nulle part qu’Isaac soit redescendu de la colline. Abraham rejoint seul, peut-étre, ses
compagnons de voyage. (Ber. Rabba, 56, 1. Voir également Vayikra Rabba, 20, 2).

8 L’expression est forgée par Roland Barthes dans Critique et Vérité. (Paris, Seull,
1966, p. 54).

9 C’est sur le ton de la priere, nous dit le Midrach (Ber. Rabba, 55, 7 et Sanhedrin
89b) que Dieu s’était adressé a4 Abraham: «Prends, je t’en prie, ton fils...». Dieu remet
a 'homme les clés du sens, lui en confie la responsabilité.



LE RECIT COMME INTERPRETATION 163

Si I'interprétation du micro-récit nous est livrée dans un récit de l'inter-
prétation, elle implique cet écart nécessaire d’un sens produit.

Le récit porte donc en lui cette double valence d’étre fait d’interprétation
et fait de langue. En méme temps qu’il offre la détermination d’une structure
narrative spécifique, il ouvre, par son langage, sur une nouvelle intransi-
tivité: les symboles du mythe se modifient sans se réduire. L’opacité du
récit, son indétermination référentielle subsistent a travers I'épreuve méme
de sa détermination. Elle appelle de nouvelles «lectures», une réécriture
de ses symboles dans des contextes a venir. Le report au récit, comme
instance dernicre d’interprétation, de la signification originelle, permettra
d’enchainer sur de nouveaux possibles.

Ainsi le texte lui-méme prépare-t-il un «apres» de la signification: le
lieu «indiqué par le Seigneur», et qu’Abraham avait fini par nommer, dans
I'exercice de I'épreuve, connaitra par la suite une nouvelle désignation:
«d’ott 'on dit aujourd’hui: ‘Sur le mont de Adonai Yéraé'» 1. Appellation
trés proche, paronymique de la premiére puisqu’elle en maintient la dispo-
sition consonantique, cette mention nouvelle décale le sens du nom donné
par Abraham et modifie sa vocalisation 1. La signification du «lieu» ne
s’achéve pas avec le sacrifice d’Isaac. L’espace est ménagé d’un nouveau
récit. Ce déplacement dans la répétition marque donc I'attente d’une nou-
velle contextualisation.

Les cycles narratifs

Le premier récit institué par les patriarches devient «mythe» a son tour,
rite ou signe pour les générations a venir. Apres la geste des patriarches,
les familles humaines se constituent; elles reprennent le chemin tracé par
les peéres, en répetent le cycle a I’échelle collective. Maassei Avot siman
lebanim: T'histoire des Péres est signe pour les enfants 12, Signe comme
exemple, mais plus profondément comme prototype, destin secret. Pour le
Midrach, les vicissitudes d’Israél retrouvent la trace d’un itinéraire ancien.
Il n’est pas de génération, nous dit-il, qui ne compte son Abraham. (Ber.
Rabba, 56, 7). C’est pourquoi 'appel de Dieu se redouble, gros d’investis-
sement a venir: « Abraham, Abraham...».

Par la s’amorce dans la Bible un nouveau temps du récit, reformulation
ambivalente de la structure narrative premiére.

D’une part, les acquis de I'épreuve sont irréversibles, les dynasties
marquées. Dieu renouvelle sa bénédiction a Abraham, engageant I'avenir;

" Cet aujourd’hui est celui de I’énonciation. Il annonce I'élargissement, sinon
I"éclatement du cadre narratif.

' La disposition consonantique faisant figure de structure (scripturaire) ouverte,
actualisée dans telle ou telle lecture vocalique.

12 Cf. Ramban sur Léh-le’ha 12, 6; Tan houma, Le’h-le’ha 9; Sora 34a.



164 BETTY ROJTMAN

I'acte est ineffacable: «Parce que tu as agi ainsi... Je te comblerai de mes
faveurs: Je multiplierai ta race comme les ¢toiles du ciel... Et toutes les
nations de la terre s’estimeront heureuses par ta postérité, en récompense
de ce que tu as obéi a ma voix» (Gen. 22, 16-18).

Mais en méme temps, cette répétition qui est toujours autre dans ’accom-
plissement du devenir historique, fait éclater de nouvelles ambiguités. C’est
toujours, dans I'événement nouveau, un sens linguistique premier qui se
dévoile. Sens déchiffré a travers des mots pour le dire 13, et qui font germer
une équivoque renaissante.

C’est le Midrach qui, rétablissant la continuité événementielle des épiso-
des. reconnait dans le texte de la Bible des cycles narratifs complets. La
geste des héros, en effet. s’y reproduit de facon éclatée. Chaque génération
en joue un épisode, lui conférant sa dimension épique et nationale. Ainsi
les constituants traditionnels du récit, — temps, licu, protagonistes, actes
et paroles —. les fondements du mythe, sont éparpillés en autant de
symboles (de signifiants), intégrés a la trame de nouveaux récits. Le Midrach
en piste le retour, signalé par une récurrence dans I'expression. Les motifs
narratifs ressurgissent, encore pris dans le moule linguistique ou ils ont été
d’abord coulés. La lin€arité du récit biblique est donc restructurée («en
colonnes») par le Midrach, et c’est filtré par la conscience exégétique
traditionnelle que son caractére répétitif se dévoile.

Ainsi les trois jours précédant I'épreuve réapparaissent dans de nouveaux
épisodes: les trois jours d’angoisse en prison des fréres de Joseph, et les
trois jours de préparation a la révélation du Sinai: ceux des explorateurs en
mission au pays de Canaan, et ceux de Jonas au ventre du poisson. Et, plus
loin dans I'histoire, les trois jours précédant le retour d’exil, ceux de la reine
Esther affrontant Assuérus. Puis, au-dela des temps 4, dit le Midrach, le
troisiéme jour a venir de la résurrection finale (Ber. Rabba, 56, 1).

Le retour du motif implique un retour sématique: L’attente d’une
révélation.

Quant au lieu de I'épreuve, c’est I'endroit plus tard reconnu par Jacob
dans sa fuite a "Haran: «Il parvint a 'endroit et il y établit son gite, parce
que le soleil était couché» (Gen. 28, 11).

«L’endroit», c’est cet endroit méme, nous dit le Midrach 15, qu’Abraham
avait «vu de loin», le lieu du dévoilement: «Jacob, s’étant réveillé, s’écria:
Assurément, I'Eternel est présent en ce lieu, et moi je I'ignorais» (Gen. 28, 16).

13 Qu des rites: cf. infra.

14 Cf. infra, I'extension eschatologique du théme.

15 C’est Rachi qui rapproche explicitement les deux occurrences a partir de la
tradition du Midrach (cf. le commentaire de Rachi sur Gen. 28, 1 et Beréchit Rabba,
68, 9).



LE RECIT COMME INTERPRETATION 165

Quant aux protagonistes, pere et fils, Isaac «élevé» et bélier sacrifié 19,
ils se confondront tous dans le méme avatar, la destinée collective d’Israél
comme peuple, revivant I'épreuve, tour a tour sous le mode d’Abraham,
d'Isaac, ou du bélier.

Dans la victime de I'holocauste, ce bélier sacrifié qui représente le salut
d’Isaac, la part sacrifiée d’Isaac permettant son élévation, le Midrach voit
explicitement le symbole d’Israél, pris dans les réts de ses propres péchés,
les cornes embrouillées dans I'exil des nations, et appelé a étre sauvé par
le son du chofar V7 (Ber. Rabba, 56, 9).

La répétition du théme n’est pas identité, elle vient apres, se connait
comme répétition: le cheminement des héritiers prolonge la geste des peres,
en porte la marque irréversible, non comme fatalité, mais comme progre-
sion: mimétisme et métamorphose d’un théme en train de chercher sa
résolution.

Comme le bélier, Israél est pris dans les broussailles de son destin; image
d’un Isaac conduit au sacrifice. Mais déja Abraham a suivi la route vers
I'épreuve, et le sens du récit, déja, a changé: Isaac ne sera pas sacrifié. Et
ce bélier, qui n’avait fonction que de substitut, est devenu, par le mérite
d’Abraham qui en vécut d’abord le drame, bélier rédempteur.

Ainsi tous les événements se retournent, comme s'ils revenaient, mais
désamorcés par I'acte d’ Abraham: pour chaque geste du pére, un événement
parallele viendra sauver les enfants. Le mythe se transforme en s’accomplis-
sant. Au nom du bois fendu par Abraham, la mer rouge se fendra devant
le passage des hébreux (Ber. Rabba, 55, 8); au nom du couteau levé par
Abraham, Israél sera sauvé du glaive de Pharaon (Ber. Rabba. 55, 8).

On reconnait, a travers ces mutations, I’ambiguité fondamentale du
mythe: perdu comme le bélier, Israél sera sauvé par la corne du bélier.
Chute et Rédemption se fondent dans un méme symbole.

Du mythe a I'histoire

Cette polyvalence est attachée a I’extension du paradigme dans I'histoire;
elle circonscrit, dans sa praxis, de nouveaux cercles herméneutiques. Car
le regard du Midrach ne s’arréte pas aux fronti¢res bibliques du théme: une
fois enclenché, le processus déborde la narration proprement dite et débou-
che sur une legon contemporaine: «Abraham, levant les yeux, remarqua

10 C’et par le theme de I'agneau que s’ouvre le récit de la vocation de Moise. La
récurrence du motif, avec I'agneau pascal, suggere une continuité, d’Abraham a Moise,
de I'épreuve individuelle a la rédemption collective.

17" Cest la corne de bélier dont sonnent les hébreux aux jours du Jugement.



166 BETTY ROJTMAN

qu’un bélier, derriere lui, s’était embarrassé les cornes dans un buisson»
(Gen. 22, 13). Dans l'expression littérale «un bélier aprés», et dont la
traduction ne peut rendre compte '8, le Midrach relit une indication tempo-
relle: «Apres tous ces événements»... 19 Le bélier annonce I’'Histoire.

«Comme Abraham voyait le bélier se dégager d’un buisson pour aller
s’enferrer dans un autre (a’ her), le Saint béni soit-Il lui dit: Ainsi tes enfants
s’enferreront-ils dans les empires, de Babel a la Perse, de la Perse a la
Grece, de la Gréce a Rome. Et ils finiront par étre sauvés par la corne du
bélier, ce qu'exprime (Zac. 9, 14): ‘Le Seigneur Dieu fera retentir le chofar’»
(Beréchit Rabba, 56, 9).

Pour le Midrach, le corpus biblique ne marque pas un univers clos. Le
scheme mythique s’y éprouve, mais pour couvrir apres lui tous les avenirs
de ce monde-ci; de multiples indications du texte annoncent pour le com-
mentateur une réalité existentielle permanente ou répétitive, a travers tout
le déroulement de I'histoire juive: permanence, avec le théme de la nourri-
ture, dont Israél ne peut jouir en ce monde que par le mérite du bélier
sacrifié (Ber. Rabba 56, 3). Cette mise en perspective historique répete
I’épreuve d’exil jusqu’au Jour ou, pareil a cet ane sanglé par Abraham au
matin de 'épreuve 2, un autre ane reviendra portant le rédempteur 2!.

L’espace historique est ainsi embrassé jusqu’a son aboutissement escha-
tologique. Le mythe drainé tout au long du récit biblique continue de
s’accomplir dans T'histoire. Histoire en spirale, répétant et modifiant la
structure fondamentale; histoire rythmée selon un sens.

Symbolique linguistique et symbolique rituelle

Ce sens qui n'a plus de substrat linguistique ot se fonder n’en trouve
pas moins son incarnation dans une forme symbolique: celle du rite.

En méme temps que I'épopée d’Abraham fonde I'histoire, elle institue
la Loi donnée comme nouveau langage; la loi comme répétition symbolique
d’une cérémonie premiere, mais chargée chaque fois d’un sens nouveau.
Loi agie dans I'’événement comme répétition parallele du mythe, comme
sens caché dans I'histoire, que le récit ne peut plus dire.

18 La traduction du rabbinat traduit « A 'har» par «derriére lui». On peut imaginer
également, s’autorisant de la méme disposition consonantique, une interprétation de
A’har, «aprés», comme A ’her, «autre», qui manifesterait le caractére substitutif de la
victime. Dans la citation qui suit, la traduction du verset de Zacharie est celle de
’auteur.

19 Ber. Rabba, 56, 9.

0 «Abraham se leva de bonne heure, sangla son dne» (Gen. 22, 3).

2l Ber. Rabba, 56, 2. C’est pourquoi les trois jours de la marche vers le «lieu»
annongaient aussi les trois jours de la résurrection finale.



LE RECIT COMME INTERPRETATION 167

C’est principalement, bien sir, le rituel des sacrifices qui s’inspire du
modele patriarcal: deux agneaux seront chaque jour sacrifiés dans le temple,
en souvenir du bélier 22. Par ailleurs, la Guermara 2 tire du récit de [’holo-
causte une série d’enseignements sur les lois sacrificielles.

On a reconnu plus haut en outre le rappel du bélier de I'holocauste dans
le rite (commémoratif) de la sonnerie du chofar, au premier jour de I’'année
juive (Roch Hachana) .

Le rite devient ainsi une forme symbolique d’actualisation, a I'image du
récit. Il double I'événement historique, le coulant dans le moule d’un sens
déja connu. Par le rite, I'ouverture symbolique du mythe se perpétue et la
structure profonde, répétitive de I'histoire se révele. Sa valeur de commémo-
ration vient se confondre avec sa force performative, qui eﬁgage I'avenir.

«[Voici un enseignement] de Rabbi "Hanina bar Its’haq: Tous les jours
de 'année Israél s’enferre dans la transgression puis s‘empétre dans I'an-
goisse, mais le jour de Roch Hachana, ils [sonnent du chofar] et se rappellent
au souvenir du Saint béni soit-Il qui alors leur pardonne. Et ils finiront par
€tre sauvés par la corne du bélier, ce qu'exprime: ‘Le Seigneur Dieu fera
retentir le chofar etc.” 25» (Beréchit Rabba, 56, 9).

La sonnerie du Chofar est donc rite et événement; comme rite elle
rappelle I'événement du sacrifice d’Isaac, et le répete symboliquement. Mais
cette répétition symbolique agit sur I’histoire, puisque par le mérite de son
accomplissement Israél sera sauvé, et sauvé dans une réactualisation der-
niere du symbole, rite redevenu histoire, sonnerie ultime et singuliére du
Chofar de la Rédemption.

C’est par l'acte cérémoniel de la commémoration que I'histoire pro-
gresse. Les échanges entre mythe et récit se transmuent, au-dela du récit,
dans une ambivalence entre rite et histoire.

Conclusion

On marquera, en conclusion, la disposition contradictoire du déroule-
ment historique: sa structure cycligue, accrochée a un mythe générateur,
est articulée (a travers la Loi ou le récit) sur un mécanisme symboligue de
transformation, — c’est-a-dire intransitif et polysémique.

La reconnaissance du mythe dans ’événement est en effet au principe
méme de la pensée du Midrach. «Au commencement, Dicu créa le ciel et

2 Cf. Vayikra Rabba, 2, 11.

3 Ensemble des discussions talmudiques portant sur le code législatif proprement
dit, ou Michna.

* Le rite du chofar est prescrit par le texte biblique méme (cf. Nbes 29, 1); le
rapprochement avec le sacrifice d’'Isaac est le fait du Midrach.

3 Cf. note 18.



168 BETTY ROJTMAN

la terre» (Gen. 1, 1). «Au commencement: en vue du commencement» 26,
Le monde s’élabore sur un projet, sur un schéme, que la réalité vient remplir.
Le «commencement», la structure originelle qui donne a I'Histoire son coup
d’envoi, ne révele son sens qu’a posteriori, a travers I'identité ou 'acte qui
en ont porté I'insigne: «Car il se fait que la dimension divine est comme
suspendue et en attente de celui qui se montrera capable de I'assumer»
(Yehuda Halevi, Kuzari, art. 2, par. 14). La fin est contenue et comme
repli€ée dans 'origine, mais en creux, comme possibilité. La figure humaine
qui s’y dévoue donne au Temps un nom et un parcours. La révélation s’opere
alors. au sens chimique du terme, d’un dessin initial qui imprime son rythme
a tout I'avenir.

Cette dynamique est assurée, cependant, par le relais du-récit qui décou-
vre du réel sa valeur de signe, pour la projeter vers de nouveaux sens et de
nouveaux devenirs. L’accomplissement du «projet» dans le monde passe
par le détour de sa représentation: c’est bien la médiation symbolique qui
garantit 'ouverture du paradigme. Elle le convertit du méme coup en
«signifiant flottant»: si I’histoire a pour vocation de venir emplir un mythe,
elle se produit dans la conscience herméneutique de cette fonction, qui est
la mesure ultime de son historicité; par la, elle se libére du mythe. Celui-ci
se modifie, nous 'avons vu, a travers la signification qu’il prend dans
I'histoire, et qui conditionne sa perpétuation.

On reconnait la une dialectique du fixe et de I'indéterminé qui situe
I'activité humaine entre le modele et la liberté. Oscillation portée par
I'ambiguité du signe (narratif ou rituel), entre motivation et arbitraire.

La question n’est jamais tranchée de savoir qui, du mythe ou de I'histoire,
a déterminé 'autre. Abraham est-il appelé vers «’endroit» qui marque, dit
la tradition?’, 'emplacement futur du temple du fait méme de sa sainteté?
Ou bien le patriarche consacre-t-il par son holocauste le lieu du sacrifice,
comme montagne sainte? Voué a I'histoire, ’homme y découvre des signes
que lui-méme contribue a fonder.

Incertitude qui rejette dans I'inconnu l'origine méme du sens. Car le
mythe fondateur, posé comme fonctionnellement originel conserve ce méme
caractere ambigu. Il peut n’étre lui-méme que la projection d’une structure
historique déja constituée 25.

Le récit elit-il pu s’écrire autrement? Un autre Abraham, dans un autre
lieu et un autre temps... Derriere cette «morale de I'ambiguité» se redéfinit,

26 [interprétation est de Rachi, a partir d’un texte du Midrach Tan houma (Beré-
chit, 3).

27 Ber. Rabb, 55, 7.

28 Pour chaque geste d’Abraham liant son fils sur I'autel, nous dit le Midrach, le
Saint-Béni-Soit-1l en reproduit le signe dans 'univers céleste, anté- ou a-historique,
dans le monde du «projet» (Ber. Rabba, 56, 6).



LE RECIT COMME INTERPRETATION 169

au plan éthique, une responsabilité d'interpréter, qui est une responsabilité

de la conduite.
Contre la voix sortie des cieux pour attester une vérité absolue du texte,

la conscience rabbinique s'éleve pour dire que «la Tora n’est pas au ciel» 27,
mais prise dans les réts de 'histoire qui la comprend. A I'homme de lire
selon son choix ce texte incontournable, sous la modalité de I'«élévation»,
ou sous la modalité du sacrifice.

% Baba Metsia, 59.



	Le récit comme interprétation : à partir de Gen. 22 et du Midrach Rabba

