Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 2

Artikel: Le probleme du discours sur l'indicible chez Plotin
Autor: O'Meara, Dominic J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381405

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 145-156

LE PROBLEME DU DISCOURS SUR
L’INDICIBLE CHEZ PLOTIN

DoMiIniICc J. O’MEARA
Résumé

Cet article propose une étude des raisons qui ont conduit Plotin a
affirmer I'ineffabilité de la source ultime des choses, I'Un. Plotin explique
la possibilité d'un discours sur I'Un de maniére a sauvegarder cette ineffa-
bilité. En effet ce discours se référe a notre nature et a celle du monde,
dont la déficience renvoie au-dela d’elle-méme. La place et la fonction du
langage dans le cadre du retour de I'adme a I'Un font I'objet de quelques
remarques finales.

Comment peut-il y avoir un discours concernant ce qui est au-dela de
tout discours, la source transcendante de toute réalité? La contribution qu’a
pu faire Plotin a 1’étude de cette question a €té reconnue surtout, me
semble-t-1l, dans la mesure ou, au III° siecle apres J.-C., il aurait jeté les
bases de I’approche des philosophes médiévaux a 1’effort d’attribuer des
prédicats a la nature divine. Un auteur chrétien du VI¢ siécle influencé indi-
rectement par la philosophie plotinienne, le Pseudo-Denys, a formulé
notamment les techniques de [’attribution (ou «théologie») affirmative,
négative et superlative dont ont profité, par la suite, les penseurs médiévaux
dans leurs tentatives d’élaborer un discours sur Dieu'. Je n’ai toutefois pas
I’intention de traiter ici du rdle historigue qu’a pu jouer Plotin dans ce
domaine. Je propose plutot d’examiner, en détail et pour elle-méme, la
théorie plotinienne du discours sur I’indicible. Il s’agit certes d’un théme
bien connu. Il me semble toutefois que certains aspects de la théorie ploti-
nienne méritent un nouvel examen, surtout si nous les plagons dans le cadre
de la «philosophie» du langage que présuppose Plotin.

En guise d’introduction, je proposerai quelques remarques au sujet de la
question de I'ineffabilité de Dieu, ou de la cause premiére, telle qu’elle a
€€ traitée par les prédécesseurs immédiats de Plotin, les Platoniciens du
[I° siecle aprés J.-C. que nous appelons les «moyens Platoniciens». J’abor-

L Cf. par exemple, M. de Gandillac, La Sagesse de Plotin, Paris 1966, ch. 9;
Denys I'Aréopagite, La Hiérarchie Céleste éd. R. Roques et al., Paris 1970,
pp. XXV-XXVIIL



146 DOMINIC J. O'MEARA

derai ensuite quelques traités de Plotin, notamment les Ennéades V19, V 3
et VI8, afin de faire ressortir la maniere dont Plotin lui-méme est arrivé a
la conclusion que la cause premicre de toutes les choses, I'Un, devait &tre
ineffable. Je voudrais identifier les raisons qui I’ont conduit & tirer cette
conclusion, ainsi que les €léments principaux de la solution qu’il a
propos€e au probleme consistant dans le fait que I'Un, tout en €tant indi-
cible, semble toutefois faire I"objet de nos discours. Ensuite, je proposerai
quelques remarques critiques au sujet de la solution plotinienne, avant de
terminer avec quelques indications a propos de la place qu’occupe, selon
Plotin, le discours par rapport & la pensée et par rapport au monde.

Parmi les philosophes qui, au cours des premiers siecles de notre ére et
a travers I'empire romain, se caractérisaient comme Platoniciens, basant
leur enseignement sur [’exégése des dialogues de Platon, I'idée que la cause
premiere, ou Dieu, était inconnaissable et ineffable était chose courante, en
fait un lieu commun. Plusieurs textes de Platon autorisaient une telle
conception. Le Timée (28c) parle de I’artisan divin du monde comme étant
difficile a découvrir et impossible (ddVvatov) & communiquer a tous les
hommes. Dans la Républigue (509b) I'Idée du Bien est décrite comme étant
au-dela de I'étre (énéxewva tfig obolac), au-dela donc des Idées qui font
I’objet de la connaissance. Le Parménide (142a) nous dit qu’il n’y a pas de
nom (6voua) pour I'Un, affirmation que les moyens Platoniciens interpré-
taient d’une mani¢re métaphysique. Enfin, dans la septiéme lettre (341c),
Platon nous dit que l'objet de ses recherches n’est pas dicible (pntov)
comme le sont d’autres connaissances. Inspirés par de tels textes, les
moyens Platoniciens adoptaient comme allant de soi le principe que la
cause premicre de la réalité était inconnaissable et ineffable. Ils exploitaient
cette ineffabilité afin de récuser systématiquement I’application de prédicats
a la cause premicre, tout en élaborant simultanément des méthodes permet-
tant 1’élaboration d’une conception plus adéquate de la divinité¢, méthodes
basées sur |’analogie, I’abstraction et la via eminentiae. Nous voila donc
déja au début des théories médiévales de la triple voie, a savoir de la prédi-
cation affirmative, négative et superlative au sujet de la nature divine. Etant
donné que les textes principaux des moyens Platoniciens concernant ce
sujet ont été rassemblés, traduits et commentés par A. J. Festugiére dans le
volume IV de son livie La Révélation d’Hermés Trismégiste?, je me
contenterai de rappeler son travail et de souligner les points suivants.

2 Paris 1954, ch. 6. Cf. aussi J. Whittaker, Studies in Platonism and Patristic
Thought, London 1984, articles nos. IX-XIII.



DISCOURS SUR L’INDICIBLE CHEZ PLOTIN 147

L’idée de l'incognoscibilité et de I'ineffabilit¢ de la cause premiére
apparait dans le moyen platonisme, je viens de 1'indiquer, comme une sorte
de lieu commun. Mais quel est le sens, au juste, de cette idée? Veut-on
indiquer par la tout simplement la transcendance de la cause premiere par
rapport au monde naturel et la difficulté d’atteindre cette cause? Cette cause
premiere est-elle de nature intelligible et donc en principe connaissable? Ou
faut-il penser que cette cause se situe au-dela de toute connaissance
possible et donc au-dela de tout discours? Aucune prise de position claire et
cohérente concernant le statut métaphysique précis de la cause premiére ne
s’impose chez les moyens Platoniciens. Cette cause est décrite a la fois
comme Intellect divin, donc comme une réalité en principe intelligible, et
comme réalité supérieure au niveau intelligible’. De cette ambiguité, de
cette confusion métaphysique découle un discours également confus, dans
lequel la cause premicre se voit attribuer a la fois une série d’attributs posi-
tifs et un statut d’incognoscibilité et d’ineffabilité*. On ne peut guére
parler d’une conception philosophique satisfaisante de I’ineffabilité de la
cause premiére parmi les moyens Platoniciens qui nous sont connus.

I

Si nous nous tournons par contre vers les Ennéades de Plotin, nous y
trouvons une discussion claire et raisonnée du probleme du statut métaphy-
sique de la cause premiére de la réalité, ainsi qu’une conception cohérente
du sens philosophique que comporte I’affirmation de I’incognoscibilité et de
I'ineffabilité de I’Un. Lisons les premiers chapitres du traité VI9 [9], un
des premiers traités rédigés par Plotin et dans lequel se trouve déja ’essen-
tiel de sa pensée concernant le probléme que constitue le discours sur 1’in-
dicible.

Plotin s’efforce de démontrer, aux chapitres 1 et 2, que les choses sont
ce qu’elles sont grice aux types d’unité qu’elles composent’. Une maison,
une plante ou un animal, par exemple, n’est que l'unité d’un ensemble
d’éléments. C’est 1'unité qui constitue I’étre de la chose. Quel est le prin-
cipe responsable de I’organisation des choses comme unités? Pour Plotin,
I"ame, principe de la vie individuelle et cosmique, donne au monde son

3 Cf., par exemple, Albinus, Didaskalikos ch. 10, p. 164, 22-28, p. 165, 4-14
Hermann (pp. 57-61 dans 1'édition de P. Louis, Albinos Epitomé, Paris 1945); J.
Whittaker, « Enéxewva vod xai ovoiacy, Vigiliae Christianae 23 (1969), pp. 103-104
(= Studies, article no. XIII).

i il Festugiere, op. cit., pp. 95, 137-139.

5 . N . . . 4 s .
Dans les lignes qui suivent, je ne propose qu’une esquisse de ce qui me
semble étre [’essentiel du raisonnement de Plotin.



148 DOMINIC J. O'MEARA

ordre. L’ame est alors la cause responsable de 1'unité et donc de I’étre des
choses dans le monde. Toutefois, I’ame n’est pas la cause ultime de 1’unité
des choses, car elle est elle-méme une multiplicité unifiée de pensées, de
sentiments, de désirs. Selon le systtme métaphysique plotinien, 1’dme en
tant que principe organisateur du monde dépend a son tour d’un étre au-
dela et indépendant du monde, un Intellect divin, le Nobg, qui évoque pour
nous a bien des égards le dieu-penseur d’Aristote, mais dont 1’objet de
pensée est identifié par Plotin, comme par ses prédécesseurs platoniciens,
avec les Idées ou les Formes transcendantes que Platon qualifie d’étre véri-
table. L’ame dépend donc de cet Intellect divin comme cause de son unité
propre. Peut-on alors considérer 1’Intellect divin comme la cause ultime de
I'unité et de 1'étre des choses? Cet Intellect fonctionne chez Aristote
comme cause premiere. Tel n’est pas 1’avis de Plotin. L’identification de
I’objet de pensée de 1'Intellect divin avec les Idées de Platon implique que,
méme si les Idées composent avec I'Intellect une unité trés €troite, cette
unité¢ demeure 'unité d’une pluralité. Nous sommes obligés ainsi, dans
notre recherche de la cause premiere de 1’unité, de postuler I’existence, au-
dela de UDIntellect divin, d’une cause qui doit étre absolument non
composée, cause que Plotin appelle souvent «1’Un».

Apres avoir précisé le statut métaphysique de la cause premiere comme
étant au-dela de 'Intellect divin, donc de 1’intelligible et de 1’étre, Plotin
fait ressortir, aux chapitres 3 et 4 du traité VI 9, la maniere dont tout cela
implique I’incognoscibilité et I'ineffabilité de cette cause. L’Un n’est pas
connaissable, car la connaissance (yv@®o1g) se rapporte a des objets ayant
des formes déterminées, tandis que 1'Un, €tant au-dela de toute forme, se
pose comme au-dela de toute détermination. Pour connaitre une chose, il
faut pouvoir la définir, en délimiter la nature par !’identification des attri-
buts particuliers qui la caractérisent, attributs qui se rapportent a des caté-
gories particulieres. Comment opérer de cette maniere au sujet d’une réalité
qui transcende toute détermination?

Ajoutons le fait que la pensée, selon Plotin, est un processus d’in-
formation, au sens littéral (tumobovat). Comment une réalité sans nature
déterminée pourrait-elle «in-former» la pensée? Il ne peut donc y avoir de
pensée et de connaissance d’un objet qui s’aveére étre au-dela de toute
détermination. Et si le discours doit étre considéré, comme il I'est chez
Plotin, comme 1’expression de la pensée®, 1'Un posséde un statut métaphy-
sique qui le situe a la fois au-dela de la pensée et du discours. Dans ce
sens, et pour cette raison, 1’Un est ineffable.

6 Cf. infra, p. 154.



DISCOURS SUR L’INDICIBLE CHEZ PLOTIN 149

Il ne me semble pas que I’indétermination transcendante soit la seule
raison pour laquelle Plotin a affirmé 1’ineffabilité de 1’Un. L’ébauche d’un
autre raisonnement conduisant a cette méme affirmation se trouve dans un
crit postérieur, le traité V 3 [49], ou Plotin, dans le cadre d’un argument
contre I’attribution de la connaissance de soi a ’Un, revient, aux chapitres
13 et 14, a la question de l'ineffabilité. Il cite le Parménide (142a) afin
d’étayer sa thése qu’il n’y a pas de nom (Ovopa) pour 1'Un, car rien ne
peut étre prédiqué de lur (13, 4-6). Cette affirmation se rapproche, me
semble-t-il, de la théorie utilisée par Platon dans le Théétete (201d, ss.) et
associée chez Aristote (Mét. VIII, 3) avec Antistheéne, selon laquelle le
discours (AOyoc), étant composé, ne peut étre tenu qu’au sujet d’objets
composés. Il ne peut y avoir de discours concernant les éléments simples
constitutifs des objets composés. Car on ne peut méme pas dire d’un
€lément simple qu’ «il est», sans faire de lui un étre compos€. Ainsi, selon
ce que rapporte Aristote, aucun élément ne peut faire 1’objet d’un discours
qui affirmerait quelque chose de cet élément. La simplicité de [’objet exclut
le discours a cause de la complexité qui y est impliquée. De maniere
semblable, 1'Un chez Plotin ne se préte pas au discours comme objet
possible, car le discours, en affirmant quelque chose d’un objet, suppose la
complexité, tandis que 1’Un est absolument simple7.

Ce raisonnement en faveur de 1’ineffabilité de 1’Un, dans la mesure ol
il est indépendant de 1’argument basé sur I’indétermination transcendante de
I’Un et s’applique a tout objet absolument non composé, ne me semble
guére convaincant. L’argument semble présupposer notamment une assimi-
lation entre le discours et le monde, telle que le fait de parler de quelque
chose revient a dire en quelque sorte (A€yewv) la chose elle-méme. Ainsi le
discours du simple doit étre lui-méme simple, ce qui est impossible. On
pourrait objecter que, quand nous parlons d’une chose, nous ne «disons»
pas la chose elle-méme. Le discours ne représente point les choses de
maniere a revétir une structure identique a celle de [’objet dont il est ques-
tion.

Enfin j’ajouterai ici un troisiéme raisonnement, plus persuasif cette fois,
qui sert chez Plotin a étayer la thése de I’ineffabilité de 1'Un. Ce raisonne-
ment se trouve dans I’Ennéade VI8 [39], traité qui concerne le probleme
de I'attribution de la liberté ou de la nécessité a 1'Un. Au chapitre 8, Plotin
se prononce contre 1’attribution de la liberté a 1’Un, car le mot «liberté» (10
avteEovaiov)

7 Dans le passage du Théérete, la possibilité de nommer un élément simple est
distinguée de I'impossibilité d’en prédiquer des attributs, tandis que dans V 3, 13,
4-6, Plotin semble envisager 1’acte de nommer comme une sorte de prédication. I
s’ensuit qu’il n’y a pas de nom pour 1’Un.



150 DOMINIC J. O'MEARA

[énonce] un acte relatif @ un objet différent, puisqu’[il] implique des
objets différents de I'€tre libre, et sur lesquels il agit sans obstacle®.

En d’autres termes, le mot «liberté» est utilisé dans un cadre particulier,
celul notamment de [’acte d’une chose qui fait partie d’un ensemble
complexe. Le sens du mot le rend donc inapte a 1’application a une réalité
qui se pose au-dela de tout ensemble, de toute pluralité organisée. Plotin
traite par la suite d’autres expressions dont le sens les lie a une certaine
sorte d’objet, notamment les objets que nous connaissons et dont nous
parlons habituellement, avec lesquels 1’Un ne se confond nullement. Nous
pourrions dire ainsi, en généralisant [’argument de Plotin, que les mots et
les expressions que nous utilisons pour signifier la réalité que nous connais-
sons ne peuvent en aucune maniéere signifier une chose absolument diffé-
rente de cette réalité. Ainsi I’Un s’avere étre ineffable, indicible:

[11

Les textes tirés des Enn. VI9, V3 et VI8 que je viens de présenter
montrent bien, me semble-t-il, que I’ineffabilit¢ de 1’Un n’est pas, pour
Plotin, un simple lieu commun, une idée recue. Plotin réfléchit sur les
raisons qui conduisent a I’affirmation de I’ineffabilité¢ de 1’Un; il déduit
cette affirmation principalement du statut métaphysique de 1’Un qui le place
au-dela du niveau de I'ére déterminé, intelligible, connaissable. La
conscience du sens que comporte |’affirmation de !’ineffabilité implique, a
son tour, la découverte qu’une telle affirmation entraine un paradoxe, un
dilemme, méme I'impression d’une contradiction. Car [’affirmation de
I'ineffabilité de I'Un fait partie d’un discours ou il est beaucoup question
de I'Un, y compris la désignation de cet objet comme «Un». Comment
justifier donc ce discours sur 1'Un, étant donné 'indicibilité de 1’'Un? Plotin
mentionne, a la fin du ch. 3 du traité VI9, les dilemmes (amopiat) qui
entourent 1’effort pour connaitre et parler de 1’Un, et, au ch. 14 du traité
V 3, il formule le probléme d’une maniére explicite:

Comment alors parler de lui? — Nous pouvons parler de lui, mais non
pas l’exprimer lui-méme. Nous n’avons de lui ni connaissance ni
pensée. — Comment parler de lui, si nous ne le saisissons pas lui-
méme? C’est que, sans le saisir par la connaissance, nous ne sommes

8 Traduction de E. Bréhier, Plotin Ennéades VI?, Paris 1963, p. 143 (j utilise
aussi dans la suite la traduction de Bréhier, parfois légérement modifiée).



DISCOURS SUR L’INDICIBLE CHEZ PLOTIN 151

pas tout a fait sans le saisir; nous le saisissons assez pour parler de lui,

. i . ~ C
mais sans que nos paroles l’atteignent en lui-méme”.

Plotin résume dans les lignes suivantes la solution du dilemme, dont
I’essentiel se trouve déja dans le traité VI9. Je vais donc revenir au traité
V19 et ainsi a la premiere présentation de la théorie plotinienne du discours
sur I’'indicible.

Apres avoir nié au ch. 3 'applicabilité descatégories a 1’'Un, Plotin dit
(11. 49-54).

Nous disons, il est vrai, qu’il [c.a.d. I'Un] est cause; mais ¢’est 1a attri-
buer un accident non pas a lui, mais a nous, c¢’est dire que nous tenons
quelque chose de lui, tandis qu’il reste en lui-mé€me. Si I’on parle avec
exactitude, il ne faut en dire ni ceci ni cela, mais ce sont nos propres
sentiments (d0M) que nous essayons d’énoncer.

En d’autres termes, le discours sur 1'Un est en fait un discours sur
nous-mémes. En disant que 1’Un est cause, nous disons que nous sommes
contingents du point de vue de la causalité et nous disons ce que nous
ressentons dans cet état de contingence. Il ne me semble pas qu’on ait vrai-
ment tenu compte de la maniére originale dont Plotin réduit le discours sur
I’Un a un discours sur ce qui est postérieur a 1'Un. J’aimerais donc
présenter quelques exemples de discours sur 1I'Un et de leur réduction.

Au ch. 5 du traité¢ V19 Plotin discute de la description de I'Un comme
«Un». Il critique 1'usage du mot «Un» par rapport a 1'Un (31ss.). Si nous
parlons de 1'Un, nous parlons en fait de ce qui est postérieur, contingent,
des pluralités unifiées; et nous essayons par la d’atteindre, dans nos ames,
une conception plus unifiée'’. Pareillement, au ch. 6, 38ss, Plotin rejette la
description de I'Un comme étant bien en soi, car ce qui est bien I’est par
rapport a une chose qui est déficiente. Si nous parlons donc de I’'Un comme
‘bien’, nous parlons des choses contingentes, déficientes, et de leur besoin
d’une autre réalité, cause du bien pour elles.

Plotin revient, au ch. 14 du trait¢ V 3, a la solution qu’il donne au
probleme du discours sur 1’Un. Dans la suite du passage cité plus haut, il
dit:

Nous le saisissons assez pour parler de lui (mepl avtod) mais sans que
nos paroles ’atteignent en lui-méme. Nous disons ce qu’il n’est pas,
nous ne disons pas ce qu’il est. Nous parlons de lui (mepi avtol
Aéyopev) a partir des choses qui lui sont inférieures. Pourtant rien
n’empéche que nous le saisissions, sans 1’exprimer par des paroles. De

O Cf. aussi V5 [32], 6, 23-26: xai Aéyopev mepl ob pnrod:  W. Beierwaltes,
Denken des Einen, Frankfurt 1985, p. 103 n. 84,
10 Cf. aussi V 5, 6, 24ss.



152 DOMINIC J, O'MEARA

méme les inspirés et les possédés voient jusqu’a un certain point qu’ils
ont en eux quelque chose de plus grand qu’eux; ils ne voient pas ce que
c’est; mais de leurs mouvements et de leurs paroles, ils tirent un certain
sentiment de la cause qui leur a donné le branle, bien que cette cause
en soit tres différente.

Dans ce texte, Plotin laisse entrevoir une distinction entre un discours
de ’Un et un discours sur 1'Un (nepi avtot)!!. S’il nous est impossible de
parler de I’Un, de le dire, nous pouvons par contre parler sur I’Un, dans le
sens que nous pouvons parler de nous-mémes et de notre condition de
dépendance causale qui renvoie au-dela d’elle-méme. En parlant sur 1’Un,
nous parlons en fait du statut métaphysique qui nous caractérise en tant
qu’étres contingents. Cette dépendance causale dont nous parlons est la
présence en nous de I’Un. C’est ainsi que nous €laborons un discours sur
I"ineffable en parlant d’une présence en nous qui, elle, est dicible 2

La qualit¢ dynamique de notre statut de dépendance causale, qui rend
possible un discours qui est a la fois du dicible et sur 1'indicible, implique
aussi la finalité de tout discours sur 1’Un, un finalité soulignée déja au ch. 4
(14ss.) du traité VI9. L’objectif du discours sur I'Un, du discours écrit
aussi bien que du discours oral, est anagogique: nous ramener a une meil-
leure connaissance de notre propre nature, préparant ainsi le dépassement
de soi auquel conduit la connaissance de soi, ce dépassement permettant a
son tour 1’union ultime avec 1'Un. Ainsi, le discours sur 1’Un, si abondant
dans les écrits de Plotin, n’a rien d’un projet d’élaborer dans 1’abstrait un
langage spécial concernant 1’Un. Ce discours représente plutot 1’effort de
nous parler de nous-mémes et du monde afin d’en rendre évidente la
contingence, la postériorité causale qui nous appelle a dépasser le domaine
de la pensée et du discours.

IV

Si nous comparons la solution que propose Plotin au probléeme que
représente le discours sur l'indicible avec les arguments qui 1’ont amené a
affirmer l'ineffabilité de 1’Un, nous pouvons admettre, je pense, que la
solution s’intégre bien dans le cadre établi par ces arguments. Si I’'Un est
ineffable a cause de sa nature absolument indéterminée, absolument non
composite, absolument transcendante par rapport aux multiplicités unifiées
auxquelles se réfere le discours, le discours sur 1’Un, se rapportant en fait a

' Sur cette distinction, cf. F. Schroeder, «Saying and Having in Plotinus»,
Dionysius 9 (1985), pp. 75-76.
12 Cf. aussi III 8 [30], 9, 16-24.



DISCOURS SUR L’INDICIBLE CHEZ PLOTIN 153

notre propre nature et plus généralement a la nature des choses contin-
gentes, est tout a fait possible étant donné que son objet effectif est de
nature déterminée, composite et connue. Ainsi les exigences imposées par
I’affirmation de I’ineffabilité de 1'Un sont respectées dans I’interprétation

que donne Plotin du discours sur 1’Un.

Mais cette interprétation représente-t-elle une solution satisfaisante? La
critique suivante pourrait étre soulevée. Si le discours sur 1’Un ineffable est
a comprendre comme un discours concernant en fait ce qui est postérieur a
I’Un, comment distinguer entre un discours parlant des choses en elles-
mémes et un discours parlant des choses de maniere & pouvoir parler de
I’Un? N’existe-t-il pas le risque que tout ce que nous disons des choses soit
un discours sur I’'Un? Nous serions alors incapables d’établir une différence
entre n’importe quel discours et le discours sur 1'Un. En respectant
soigneusement 1’ineffabilité absolue de 1’Un, Plotin n’a-t-il pas, en derniere
analyse, renoncé a l'effort de faire fonctionner, de maniere identifiable,
I’Un comme sujet de discours?

Si nous voulons aborder cette critique a partir du cadre de la philoso-
phie plotinienne, nous sommes obligés, me semble-t-il, d’en accepter la
plausibilité. Il est vrai que tout ce qui est dit chez Plotin des choses posté-
rieures a tendance a devenir un discours concernant I’Un. Cette tendance
découle de la structure métaphysique des choses qui n’existent, chez Plotin,
qu’en tant qu’expressions de 1’Un qui renvoient a I’Un. Une orientation si
dynamique, si forte, des choses par rapport a leur cause ultime ne nous
dispense pas toutefois, me semble-t-il, de la nécessité de pouvoir distinguer,
d’une maniére ou d’une autre, entre des affirmations concernant 1’arbre en
soi, par exemple, et des affirmations concernant ’arbre comme présence de
I’Un. Autrement, nous risquons de tomber dans une confusion totale du
discours, dans laquelle rien ne séparerait I’'Un des autres, dans laquelle I'Un
serait tout, et le tout 1’Un.

\%

De telles difficultés nous rameénent a I’étude de la facon dont Plotin
concevait le langage et son rapport avec le monde. Nous pourrions soup-
¢onner que le refus d’admettre que 1I’Un puisse fonctionner comme sujet
dans le discours et la tentative de substituer, & 1'Un, d’autres sujets dans
le discours sur 1’Un, impliquent un présupposé que j’ai mentionné aupa-
ravant, & savoir le présupposé que le discours doit correspondre, dans sa
structure, a celle du sujet. Or 1’Un se pose comme au-dela de toute struc-
ture. Nous ne sommes pas trés éloignés ici de la curieuse idée selon
laquelle le fait de parler de quelque chose reviendrait a dire la chose elle-



154 DOMINIC J. O’ MEARA

méme. Il nous faut ainsi examiner de plus prés la conception qu’avait
Plotin du langage et de son rapport avec la réalité.

Dans la derniere partie de cet article, je voudrais aborder trés brieve-
ment ce sujet. Ce qu’on pourrait appeler la philosophie du langage de
Plotin reste, a ce que je sache, un domaine assez négligé dans les études
actuelles et mérite certainement un examen beaucoup plus approfondi'®. Les
bréves remarques que je pourrai faire ici a ce sujet ne seront toutefois pas
inutiles dans I'effort d’arriver a une appréciation plus équilibrée de la
conception plotinienne du discours sur I'indicible, dans la mesure ou elles
nous permettront de situer cette conception dans un cadre plus large, celui
de la place du langage dans le monde.

La suggestion, chez Platon, que la pensée est un dialogue intérieur,
ainsi que la distinction stoicienne entre un raisonnement extériorisé (AOyog
TPOEOPIKOG) et un raisonnement intérieur (AOYOG £vO1GAVETOS), ont incité
Plotin a concevoir le langage comme une image de la pensée, une extériori-
sation et une matérialisation de celle-ci dans I’air, sous la forme de sons.
Comme le langage est I'image de la pensée, il nous faut passer du langage
a la pensée qu’il exprimem. La pensée en question est d’'un genre qu’on
pourrait appeler «discursif»: il s’agit de la maniere de penser que nous
pratiquons habituellement, une recherche assez pénible et limitée de la
connaissance a travers de longues séries de prémisses et de conclusions. Ce
niveau de réflexion est inférieur, selon Plotin, a la pensée qui possede
I’objet de connaissance d’une maniére immédiate et totale, la pensée qui
caractérise I’Intellect divin, le Notg!>. Comme le langage n’est qu’une
image de la pensée discursive, cette pensée devrait pouvoir s’en passer.
C’est encore plus vrai dans le cas de la pensée supérieure du Novg, au sein
duquel tout est connu, tout est présent immédiatement, sans la médiation du
langage'®. Car le langage se manifeste pour Plotin dans le cadre de la défi-
cience. Quand les dmes sont incorporées, quand elles oublient leur propre
nature, quand elles se trompent, elles ont besoin d’instructions, de conseils,
de directives. Le langage, comme moyen de communication et de média-
tion, répond a ce besoin. Grice au langage, la communication entre les
ames est retrouvée; ce qui est connu est partagé; les problemes sont

13 Cf. Beierwaltes, op. cit., pp. 102-107. Je n’ai pas pu consulter I'article de
J. Sicalin (1978) mentionné dans K. Corrigan et P. O’Cleirigh, «The Course of
Plotinian Scholarship from 1971 to 1986», dans Aufstieg und Niedergang der
romischen Welt 11, vol. 36.1, Berlin 1987, p. 620.

4°Cf. Vv 1, 3, 7-10 (avec le commentaire de J. Atkinson, Plotinus: Ennead V. I,
Oxford 1983, pp. 50-51); 1 2, 3, 27-31; VI8, 9, 2-3; Beierwaltes, op. cit., p. 102.

5 1v 3, 18,

0 v 3, 18, 1325,



DISCOURS SUR L’INDICIBLE CHEZ PLOTIN 155

discutés; les erreurs critiquées; 1’ignorance amoindrie'’. Une autre fonction
du langage que mentionne Plotin se rapporte aussi a la déficience, celle de
nous permettre de donner a notre pensée une forme plus tangible, donc plus
accessible. Le langage peut agir ainsi comme une sorte de miroir, nous
donnant acceés a notre propre pensée qui, autrement, reste pour nous diffi-
cile a saisir'®. Si le langage se manifeste ainsi parmi les dmes incorporées
comme moyen de communication, comme remede contre 1’ignorance et la
confusion, il devient inutile a 1'dme qui a surmonté sa déficience, qui a
retrouvé la vie de pensée en se séparant du monde corporel. L’ accroisse-
ment de la connaissance s’accompagne d’une augmentation du silence. En
derniere analyse, la hiérarchie qui s’étend du bavardage des ames déchues
jusqu’au silence de I'Intellect omniscient est dépassée par une unification
de I’ame avec 1'Un'?.

Cette esquisse tres sommaire de la fagon dont Plotin envisage le
langage et sa place dans la réalité pourrait nous aider & mieux cerner son
attitude quant au discours sur 1’Un. Il est clair que le langage se subor-
donne a la pensée de maniére a n’étre d’aucune maniére indispensable a la
pensée. Le langage n’est qu'une pensée extériorisée, matérialisée, image
d’une pensée d’un type inférieur, discursif. Par conséquent, le probleme de
la connaissance de 1'Un et celui du discours sur 1’Un ne se situent pas au
méme niveau. Le discours sur I'Un a lieu a un niveau inférieur, celui des
dmes incorporées qui essaient de retrouver la connaissance. Le langage
nous aide a réfléchir sur le monde et sur notre propre nature. Nous pouvons
nous en passer au moment oll nous avons retrouvé la capacité de réfléchir
et de nous mettre sur le chemin de la connaissance totale que possede 1'In-
tellect divin. Tout cela devrait s’appliquer au discours sur 1'Un. Ce discours
a lieu, lui aussi, & un niveau inférieur, au début de la montée de 1’ame vers
la connaissance de soi. Cette distance?” qui sépare I’ame qui parle de 1'Un,
de I'Un lui-méme, renforce la conclusion de Plotin qu’un tel discours
concerne en fait, en premier lieu, le monde et notre propre nature, chez qui
I’'Un est présent sous 1'aspect d’une dépendance causale radicale qui
renvoie au-dela d’elle-méme.

En situant le discours sur I'Un dans ce contexte plus large, nous nous
donnons aussi les moyens, me semble-t-il, de mieux répondre aux critiques
que j'ai formulées a propos de l'interprétation plotinienne du discours sur

71V 3, 18, 15-19; voir R. MORTLEY, «Negative Theology in Plotinus», American
Journal of Philology 96 (1975), p. 367; W. Theiler, «Die Sprache des Geistes in der
Antike», dans son livre Forschungen zum Neuplatonismus, Berlin 1966, p. 311.

'® Cf. 1V 3, 30, 8-12; 111 8, 6, 22-29.

2 OF T 8. 56,

2 Distance spirituelle que s’est imposée I’dme; 1'Un, par contre, est toujours
proche de I'dme (cf. V 1, 3, 2-4).



156 DOMINIC J. O'MEARA

I’Un. Il me semble notamment que la nécessité de faire une distinction
entre le discours sur 1'Un et le discours sur les autres, s’impose d’une
maniere particuliere, notamment dans un cadre ou I’dme se montre, par son
discours, assez €loignée de 1’Un, et ol le discours sur I’Un ne peut se
rapporter qu’a la contingence des choses qui nous entourent. Ce serait
justement la découverte de cette contingence qui rendrait possible la
distinction (et le passage) entre un discours sur les choses et un discours
sur les choses comme présence de 1"Un?!.

21 Cette conclusion est inspirée par la discussion qui a suivi la présentation de ce
texte & I’Université de Neuchitel. Je voudrais remercier M. le Prof. F. Brunner ainsi
que ceux qui, a Neuchitel, a la Société philosophique Vaudoise et a la
Philosophische Gesellschaft Bern, m’ont aidé par leurs questions et suggestions.



	Le problème du discours sur l'indicible chez Plotin

