
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 2

Artikel: Le problème du discours sur l'indicible chez Plotin

Autor: O'Meara, Dominic J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381405

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 145-156

LE PROBLEME DU DISCOURS SUR
L'INDICIBLE CHEZ PLOTIN

Dominic J. O'Meara

Résumé

Cet article propose une étude des raisons qui ont conduit Plotin à

affirmer Tineffabilité de la source ultime des choses, l'Un. Plotin explique
la possibilité d'un discours sur l'Un de manière à sauvegarder cette ineffabilité.

En effet ce discours se réfère à notre nature et à celle du monde,

dont la déficience renvoie au-delà d'elle-même. La place et la fonction du

langage dans le cadre du retour de Tâme à l'Un font l'objet de quelques

remarques finales.

Comment peut-il y avoir un discours concernant ce qui est au-delà de

tout discours, la source transcendante de toute réalité? La contribution qu'a
pu faire Plotin à l'étude de cette question a été reconnue surtout, me
semble-t-il, dans la mesure où, au IIIe siècle après J.-C, il aurait jeté les

bases de l'approche des philosophes médiévaux à l'effort d'attribuer des

prédicats à la nature divine. Un auteur chrétien du VIe siècle influencé
indirectement par la philosophie plotinienne, le Pseudo-Denys, a formulé
notamment les techniques de l'attribution (ou «théologie») affirmative,
négative et superlative dont ont profité, par la suite, les penseurs médiévaux
dans leurs tentatives d'élaborer un discours sur Dieu1. Je n'ai toutefois pas
l'intention de traiter ici du rôle historique qu'a pu jouer Plotin dans ce
domaine. Je propose plutôt d'examiner, en détail et pour elle-même, la
théorie plotinienne du discours sur l'indicible. Il s'agit certes d'un thème
bien connu. Il me semble toutefois que certains aspects de la théorie
plotinienne méritent un nouvel examen, surtout si nous les plaçons dans le cadre
de la «philosophie» du langage que présuppose Plotin.

En guise d'introduction, je proposerai quelques remarques au sujet de la

question de l'ineffabilité de Dieu, ou de la cause première, telle qu'elle a

été traitée par les prédécesseurs immédiats de Plotin, les Platoniciens du
IIe siècle après J.-C. que nous appelons les «moyens Platoniciens». J'abor-

1

Cf. par exemple, M. de Gandillac, La Sagesse de Plotin, Paris 1966, ch. 9;

Denys l'Aréopagite, La Hiérarchie Céleste éd. R. Roques et al., Paris 1970,

pp. XXV-XXVII.



146 DOMINICI. O'MEARA

derai ensuite quelques traités de Plotin, notamment les Ennéades VI 9, V 3

et VI 8, afin de faire ressortir la manière dont Plotin lui-même est arrivé à

la conclusion que la cause première de toutes les choses, l'Un, devait être
ineffable. Je voudrais identifier les raisons qui l'ont conduit à tirer cette

conclusion, ainsi que les éléments principaux de la solution qu'il a

proposée au problème consistant dans le fait que l'Un, tout en étant
indicible, semble toutefois faire l'objet de nos discours. Ensuite, je proposerai
quelques remarques critiques au sujet de la solution plotinienne, avant de

terminer avec quelques indications à propos de la place qu'occupe, selon

Plotin, le discours par rapport à la pensée et par rapport au monde.

Parmi les philosophes qui, au cours des premiers siècles dé notre ère et
à travers l'empire romain, se caractérisaient comme Platoniciens, basant
leur enseignement sur l'exégèse des dialogues de Platon, l'idée que la cause

première, ou Dieu, était inconnaissable et ineffable était chose courante, en
fait un lieu commun. Plusieurs textes de Platon autorisaient une telle

conception. Le Timée (28c) parle de l'artisan divin du monde comme étant

difficile à découvrir et impossible (àSûvaxov) à communiquer à tous les
hommes. Dans la République (509b) l'Idée du Bien est décrite comme étant
au-delà de l'être (értÉKeiva xfjç oùataç), au-delà donc des Idées qui font
l'objet de la connaissance. Le Parmenide (142a) nous dit qu'il n'y a pas de

nom (ôvoua) pour l'Un, affirmation que les moyens Platoniciens interprétaient

d'une manière métaphysique. Enfin, dans la septième lettre (341c),
Platon nous dit que l'objet de ses recherches n'est pas dicible (pqtôv)
comme le sont d'autres connaissances. Inspirés par de tels textes, les

moyens Platoniciens adoptaient comme allant de soi le principe que la

cause première de la réalité était inconnaissable et ineffable. Ils exploitaient
cette ineffabilité afin de récuser systématiquement l'application de prédicats
à la cause première, tout en élaborant simultanément des méthodes permettant

l'élaboration d'une conception plus adéquate de la divinité, méthodes
basées sur l'analogie, l'abstraction et la via eminentiae. Nous voilà donc

déjà au début des théories médiévales de la triple voie, à savoir de la
prédication affirmative, négative et superlative au sujet de la nature divine. Etant
donné que les textes principaux des moyens Platoniciens concernant ce

sujet ont été rassemblés, traduits et commentés par A. J. Festugière dans le

volume IV de son livre La Révélation d'Hermès Trismégiste2, je me
contenterai de rappeler son travail et de souligner les points suivants.

2 Paris 1954, ch. 6. Cf. aussi J. Whittaker, Studies in Platonism and Patristic
Thought, London 1984, articles nos. IX-XIII.



DISCOURS SUR L'INDICIBLE CHEZ PLOTIN 147

L'idée de l'incognoscibilité et de l'ineffabilité de la cause première
apparaît dans le moyen platonisme, je viens de l'indiquer, comme une sorte
de lieu commun. Mais quel est le sens, au juste, de cette idée? Veut-on

indiquer par là tout simplement la transcendance de la cause première par
rapport au monde naturel et la difficulté d'atteindre cette cause? Cette cause

première est-elle de nature intelligible et donc en principe connaissable? Ou
faut-il penser que cette cause se situe au-delà de toute connaissance

possible et donc au-delà de tout discours? Aucune prise de position claire et
cohérente concernant le statut métaphysique précis de la cause première ne

s'impose chez les moyens Platoniciens. Cette cause est décrite à la fois
comme Intellect divin, donc comme une réalité en principe intelligible, et

comme réalité supérieure au niveau intelligible3. De cette ambiguïté, de

cette confusion métaphysique découle un discours également confus, dans

lequel la cause première se voit attribuer à la fois une série d'attributs positifs

et un statut d'incognoscibilité et d'ineffabilité4. On ne peut guère
parler d'une conception philosophique satisfaisante de l'ineffabilité de la

cause première parmi les moyens Platoniciens qui nous sont connus.

II

Si nous nous tournons par contre vers les Ennéades de Plotin, nous y
trouvons une discussion claire et raisonnée du problème du statut métaphysique

de la cause première de la réalité, ainsi qu'une conception cohérente
du sens philosophique que comporte l'affirmation de l'incognoscibilité et de

l'ineffabilité de l'Un. Lisons les premiers chapitres du traité VI9 [9], un
des premiers traités rédigés par Plotin et dans lequel se trouve déjà l'essentiel

de sa pensée concernant le problème que constitue le discours sur
l'indicible.

Plotin s'efforce de démontrer, aux chapitres 1 et 2, que les choses sont
ce qu'elles sont grâce aux types d'unité qu'elles composent5. Une maison,
une plante ou un animal, par exemple, n'est que l'unité d'un ensemble
d'éléments. C'est l'unité qui constitue l'être de la chose. Quel est le principe

responsable de l'organisation des choses comme unités? Pour Plotin,
l'âme, principe de la vie individuelle et cosmique, donne au monde son

3 Cf., par exemple, Albinus, Didaskalikos ch. 10, p. 164, 22-28, p. 165, 4-14
Hermann (pp. 57-61 dans l'édition de P.Louis, Albinos Epitome. Paris 1945); J.

Whittaker, «ErcéKeiva voû Kai oùaiaç», Vigiliae Christianae 23 (1969), pp. 103-104
Studies, article no. XIII).

4 Cf. Festugière, op. cit., pp. 95, 137-139.

Dans les lignes qui suivent, je ne propose qu'une esquisse de ce qui me
semble être l'essentiel du raisonnement de Plotin.



148 DOMINICI. O'MEARA

ordre. L'âme est alors la cause responsable de l'unité et donc de l'être des

choses dans le monde. Toutefois, l'âme n'est pas la cause ultime de l'unité
des choses, car elle est elle-même une multiplicité unifiée de pensées, de

sentiments, de désirs. Selon le système métaphysique plotinien, l'âme en
tant que principe organisateur du monde dépend à son tour d'un être au-
delà et indépendant du monde, un Intellect divin, le NoOç, qui évoque pour
nous à bien des égards le dieu-penseur d'Aristote, mais dont l'objet de

pensée est identifié par Plotin, comme par ses prédécesseurs platoniciens,
avec les Idées ou les Formes transcendantes que Platon qualifie d'être
véritable. L'âme dépend donc de cet Intellect divin comme cause de son unité

propre. Peut-on alors considérer l'Intellect divin comme la cause ultime de

l'unité et de l'être des choses? Cet Intellect fonctionne chez Aristote
comme cause première. Tel n'est pas l'avis de Plotin. L'identification de

l'objet de pensée de l'Intellect divin avec les Idées de Platon implique que,
même si les Idées composent avec l'Intellect une unité très étroite, cette
unité demeure l'unité d'une pluralité. Nous sommes obligés ainsi, dans

notre recherche de la cause première de l'unité, de postuler l'existence, au-
delà de l'Intellect divin, d'une cause qui doit être absolument non

composée, cause que Plotin appelle souvent «l'Un».

Après avoir précisé le statut métaphysique de la cause première comme
étant au-delà de l'Intellect divin, donc de l'intelligible et de l'être, Plotin
fait ressortir, aux chapitres 3 et 4 du traité VI 9, la manière dont tout cela

implique l'incognoscibilité et l'ineffabilité de cette cause. L'Un n'est pas
connaissable, car la connaissance (yvtoaiç,) se rapporte à des objets ayant
des formes déterminées, tandis que l'Un, étant au-delà de toute forme, se

pose comme au-delà de toute détermination. Pour connaître une chose, il
faut pouvoir la définir, en délimiter la nature par l'identification des attributs

particuliers qui la caractérisent, attributs qui se rapportent à des

catégories particulières. Comment opérer de cette manière au sujet d'une réalité

qui transcende toute détermination?

Ajoutons le fait que la pensée, selon Plotin, est un processus
d'information, au sens littéral (xu7ioùo"f)at). Comment une réalité sans nature
déterminée pourrait-elle «in-former» la pensée? Il ne peut donc y avoir de

pensée et de connaissance d'un objet qui s'avère être au-delà de toute
détermination. Et si le discours doit être considéré, comme il l'est chez

Plotin, comme l'expression de la pensée6, l'Un possède un statut métaphysique

qui le situe à la fois au-delà de la pensée et du discours. Dans ce

sens, et pour cette raison, l'Un est ineffable.

6 Cf. infra, p. 154.



DISCOURS SUR L'INDICIBLE CHEZ PLOTIN 149

Il ne me semble pas que l'indétermination transcendante soit la seule

raison pour laquelle Plotin a affirmé l'ineffabilité de l'Un. L'ébauche d'un
autre raisonnement conduisant à cette même affirmation se trouve dans un

écrit postérieur, le traité V 3 [49], où Plotin, dans le cadre d'un argument
contre l'attribution de la connaissance de soi à l'Un, revient, aux chapitres
13 et 14, à la question de l'ineffabilité. Il cite le Parmenide (142a) afin

d'étayer sa thèse qu'il n'y a pas de nom (ôvopa) pour l'Un, car rien ne

peut être prédiqué de lui (13, 4-6). Cette affirmation se rapproche, me

semble-t-il, de la théorie utilisée par Platon dans le Théétète (201d, ss.) et

associée chez Aristote (Met. VIII, 3) avec Antisthène, selon laquelle le

discours (AOyoç), étant composé, ne peut être tenu qu'au sujet d'objets
composés. Il ne peut y avoir de discours concernant les éléments simples
constitutifs des objets composés. Car on ne peut même pas dire d'un
élément simple qu' «il est», sans faire de lui un être composé. Ainsi, selon

ce que rapporte Aristote, aucun élément ne peut faire l'objet d'un discours

qui affirmerait quelque chose de cet élément. La simplicité de l'objet exclut
le discours à cause de la complexité qui y est impliquée. De manière

semblable, l'Un chez Plotin ne se prête pas au discours comme objet
possible, car le discours, en affirmant quelque chose d'un objet, suppose la

complexité, tandis que l'Un est absolument simple7.

Ce raisonnement en faveur de l'ineffabilité de l'Un, dans la mesure où

il est indépendant de l'argument basé sur l'indétermination transcendante de

l'Un et s'applique à tout objet absolument non composé, ne me semble

guère convaincant. L'argument semble présupposer notamment une assimilation

entre le discours et le monde, telle que le fait de parler de quelque
chose revient à dire en quelque sorte (Àiyetv) la chose elle-même. Ainsi le

discours du simple doit être lui-même simple, ce qui est impossible. On

pourrait objecter que, quand nous parlons d'une chose, nous ne «disons»

pas la chose elle-même. Le discours ne représente point les choses de

manière à revêtir une structure identique à celle de l'objet dont il est question.

Enfin j'ajouterai ici un troisième raisonnement, plus persuasif cette fois,
qui sert chez Plotin à étayer la thèse de l'ineffabilité de l'Un. Ce raisonnement

se trouve dans l'Ennèade VI 8 [39], traité qui concerne le problème
de l'attribution de la liberté ou de la nécessité à l'Un. Au chapitre 8, Plotin
se prononce contre l'attribution de la liberté à l'Un, car le mot «liberté» (xô

aùxe^ouotov)

7 Dans le passage du Théétète. la possibilité de nommer un élément simple est

distinguée de l'impossibilité d'en prédiquer des attributs, tandis que dans V 3, 13,

4-6, Plotin semble envisager l'acte de nommer comme une sorte de prédication. Il
s'ensuit qu'il n'y a pas de nom pour l'Un.



150 DOMINIC J. O'MEARA

[énonce] un acte relatif à un objet différent, puisqu'il] implique des

objets différents de l'être libre, et sur lesquels il agit sans obstacle8.

En d'autres termes, le mot «liberté» est utilisé dans un cadre particulier,
celui notamment de l'acte d'une chose qui fait partie d'un ensemble

complexe. Le sens du mot le rend donc inapte à l'application à une réalité

qui se pose au-delà de tout ensemble, de toute pluralité organisée. Plotin
traite par la suite d'autres expressions dont le sens les lie à une certaine
sorte d'objet, notamment les objets que nous connaissons et dont nous
parlons habituellement, avec lesquels l'Un ne se confond nullement. Nous

pourrions dire ainsi, en généralisant l'argument de Plotin, que les mots et
les expressions que nous utilisons pour signifier la réalité que nous connaissons

ne peuvent en aucune manière signifier une chose absolument différente

de cette réalité. Ainsi l'Un s'avère être ineffable, indicible.'

Ill

Les textes tirés des Enn. VI 9, V 3 et VI 8 que je viens de présenter
montrent bien, me semble-t-il, que l'ineffabilité de l'Un n'est pas, pour
Plotin, un simple lieu commun, une idée reçue. Plotin réfléchit sur les

raisons qui conduisent à l'affirmation de l'ineffabilité de l'Un; il déduit
cette affirmation principalement du statut métaphysique de l'Un qui le place
au-delà du niveau de l'être déterminé, intelligible, connaissable. La
conscience du sens que comporte l'affirmation de l'ineffabilité implique, à

son tour, la découverte qu'une telle affirmation entraîne un paradoxe, un

dilemme, même l'impression d'une contradiction. Car l'affirmation de

l'ineffabilité de l'Un fait partie d'un discours où il est beaucoup question
de l'Un, y compris la désignation de cet objet comme «Un». Comment

justifier donc ce discours sur l'Un, étant donné l'indicibilité de l'Un? Plotin
mentionne, à la fin du ch. 3 du traité VI 9, les dilemmes (adoptai) qui
entourent l'effort pour connaître et parler de l'Un, et, au ch. 14 du traité

V 3, il formule le problème d'une manière explicite:

Comment alors parler de lui? - Nous pouvons parler de lui, mais non

pas l'exprimer lui-même. Nous n'avons de lui ni connaissance ni

pensée. - Comment parler de lui, si nous ne le saisissons pas lui-
même? C'est que, sans le saisir par la connaissance, nous ne sommes

8 Traduction de E. Bréhier, Plotin Ennéades VE, Paris 1963, p. 143 (j'utilise
aussi dans la suite la traduction de Bréhier, parfois légèrement modifiée).



DISCOURS SUR L'INDICIBLE CHEZ PLOTIN 151

pas tout à fait sans le saisir; nous le saisissons assez pour parler de lui,
mais sans que nos paroles l'atteignent en lui-même9.

Plotin résume dans les lignes suivantes la solution du dilemme, dont
l'essentiel se trouve déjà dans le traité VI 9. Je vais donc revenir au traité
VI 9 et ainsi à la première présentation de la théorie plotinienne du discours

sur l'indicible.

Après avoir nié au ch. 3 l'applicabilité des,catégories à l'Un, Plotin dit
(11. 49-54):

Nous disons, il est vrai, qu'il [c.à.d. l'Un] est cause; mais c'est là attribuer

un accident non pas à lui, mais à nous; c'est dire que nous tenons

quelque chose de lui, tandis qu'il reste en lui-même. Si l'on parle avec

exactitude, il ne faut en dire ni ceci ni cela, mais ce sont nos propres
sentiments (7t<xur])que nous essayons d'énoncer.

En d'autres termes, le discours sur l'Un est en fait un discours sur
nous-mêmes. En disant que l'Un est cause, nous disons que nous sommes

contingents du point de vue de la causalité et nous disons ce que nous
ressentons dans cet état de contingence. Il ne me semble pas qu'on ait
vraiment tenu compte de la manière originale dont Plotin réduit le discours sur
l'Un à un discours sur ce qui est postérieur à l'Un. J'aimerais donc

présenter quelques exemples de discours sur l'Un et de leur réduction.

Au ch. 5 du traité VI 9 Plotin discute de la description de l'Un comme
«Un». Il critique l'usage du mot «Un» par rapport à l'Un (31ss.). Si nous
parlons de l'Un, nous parlons en fait de ce qui est postérieur, contingent,
des pluralités unifiées; et nous essayons par là d'atteindre, dans nos âmes,

une conception plus unifiéel0. Pareillement, au ch. 6, 38ss, Plotin rejette la

description de l'Un comme étant bien en soi, car ce qui est bien l'est par
rapport à une chose qui est déficiente. Si nous parlons donc de l'Un comme
'bien', nous parlons des choses contingentes, déficientes, et de leur besoin
d'une autre réalité, cause du bien pour elles.

Plotin revient, au ch. 14 du traité V 3, à la solution qu'il donne au

problème du discours sur l'Un. Dans la suite du passage cité plus haut, il
dit:

Nous le saisissons assez pour parler de lui (rcepi aùxoO) mais sans que
nos paroles l'atteignent en lui-même. Nous disons ce qu'il n'est pas,
nous ne disons pas ce qu'il est. Nous parlons de lui (7tepi aùxoû

Aiyopev) à partir des choses qui lui sont inférieures. Pourtant rien

n'empêche que nous le saisissions, sans l'exprimer par des paroles. De

9 Cf. aussi V5 [32], 6, 23-26: koù X&yonev irepi oùpnioO: W. Beierwaltes,
Denken des Einen, Frankfurt 1985, p. 103 n. 84.

10 Cf. aussi V 5. 6, 24ss.



152 DOMINIC J. O'MEARA

même les inspirés et les possédés voient jusqu'à un certain point qu'ils
ont en eux quelque chose de plus grand qu'eux; ils ne voient pas ce que
c'est; mais de leurs mouvements et de leurs paroles, ils tirent un certain
sentiment de la cause qui leur a donné le branle, bien que cette cause

en soit très différente.

Dans ce texte, Plotin laisse entrevoir une distinction entre un discours
de l'Un et un discours sur l'Un (nept aùxoû)". S'il nous est impossible de

parler de l'Un, de le dire, nous pouvons par contre parler sur l'Un, dans le

sens que nous pouvons parler de nous-mêmes et de notre condition de

dépendance causale qui renvoie au-delà d'elle-même. En parlant sur l'Un,
nous parlons en fait du statut métaphysique qui nous caractérise en tant

qu'êtres contingents. Cette dépendance causale dont nous parlons est la

présence en nous de l'Un. C'est ainsi que nous élaborons un discours sur
l'ineffable en parlant d'une présence en nous qui, elle, est dicible

La qualité dynamique de notre statut de dépendance causale, qui rend

possible un discours qui est à la fois du dicible et sur l'indicible, implique
aussi la finalité de tout discours sur l'Un, un finalité soulignée déjà au ch. 4

(14ss.) du traité VI 9. L'objectif du discours sur l'Un, du discours écrit
aussi bien que du discours oral, est anagogique: nous ramener à une meilleure

connaissance de notre propre nature, préparant ainsi le dépassement
de soi auquel conduit la connaissance de soi, ce dépassement permettant à

son tour l'union ultime avec l'Un. Ainsi, le discours sur l'Un, si abondant
dans les écrits de Plotin, n'a rien d'un projet d'élaborer dans l'abstrait un

langage spécial concernant l'Un. Ce discours représente plutôt l'effort de

nous parler de nous-mêmes et du monde afin d'en rendre évidente la

contingence, la postériorité causale qui nous appelle à dépasser le domaine
de la pensée et du discours.

IV

Si nous comparons la solution que propose Plotin au problème que
représente le discours sur l'indicible avec les arguments qui l'ont amené à

affirmer l'ineffabilité de l'Un, nous pouvons admettre, je pense, que la
solution s'intègre bien dans le cadre établi par ces arguments. Si l'Un est

ineffable à cause de sa nature absolument indéterminée, absolument non

composite, absolument transcendante par rapport aux multiplicités unifiées

auxquelles se réfère le discours, le discours sur l'Un, se rapportant en fait à

11 Sur cette distinction, cf. F. Schroeder, «Saying and Having in Plotinus»,
Dionysius 9 (1985), pp. 75-76.

12 Cf. aussi III 8 [30J, 9, 16-24.



DISCOURS SUR L'INDICIBLE CHEZ PLOTIN 153

notre propre nature et plus généralement à la nature des choses contingentes,

est tout à fait possible étant donné que son objet effectif est de

nature déterminée, composite et connue. Ainsi les exigences imposées par
l'affirmation de l'ineffabilité de l'Un sont respectées dans l'interprétation
que donne Plotin du discours sur l'Un.

Mais cette interprétation représente-t-elle une solution satisfaisante? La

critique suivante pourrait être soulevée. Si le discours sur l'Un ineffable est

à comprendre comme un discours concernant en fait ce qui est postérieur à

l'Un, comment distinguer entre un discours parlant des choses en elles-
mêmes et un discours parlant des choses de manière à pouvoir parler de

l'Un? N'existe-t-il pas le risque que tout ce que nous disons des choses soit

un discours sur l'Un? Nous serions alors incapables d'établir une différence
entre n'importe quel discours et le discours sur l'Un. En respectant
soigneusement l'ineffabilité absolue de l'Un, Plotin n'a-t-il pas, en dernière

analyse, renoncé à l'effort de faire fonctionner, de manière identifiable,
l'Un comme sujet de discours?

Si nous voulons aborder cette critique à partir du cadre de la philosophie

plotinienne, nous sommes obligés, me semble-t-il, d'en accepter la

plausibilité. Il est vrai que tout ce qui est dit chez Plotin des choses
postérieures a tendance à devenir un discours concernant l'Un. Cette tendance
découle de la structure métaphysique des choses qui n'existent, chez Plotin,
qu'en tant qu'expressions de l'Un qui renvoient à l'Un. Une orientation si

dynamique, si forte, des choses par rapport à leur cause ultime ne nous

dispense pas toutefois, me semble-t-il, de la nécessité de pouvoir distinguer,
d'une manière ou d'une autre, entre des affirmations concernant l'arbre en

soi, par exemple, et des affirmations concernant l'arbre comme présence de

l'Un. Autrement, nous risquons de tomber dans une confusion totale du

discours, dans laquelle rien ne séparerait l'Un des autres, dans laquelle l'Un
serait tout, et le tout l'Un.

De telles difficultés nous ramènent à l'étude de la façon dont Plotin
concevait le langage et son rapport avec le monde. Nous pourrions
soupçonner que le refus d'admettre que l'Un puisse fonctionner comme sujet
dans le discours et la tentative de substituer, à l'Un, d'autres sujets dans
le discours sur l'Un, impliquent un présupposé que j'ai mentionné
auparavant, à savoir le présupposé que le discours doit correspondre, dans sa

structure, à celle du sujet. Or l'Un se pose comme au-delà de toute structure.

Nous ne sommes pas très éloignés ici de la curieuse idée selon

laquelle le fait de parler de quelque chose reviendrait à dire la chose elle-



154 DOMINIC J. O'MEARA

même. Il nous faut ainsi examiner de plus près la conception qu'avait
Plotin du langage et de son rapport avec la réalité.

Dans la dernière partie de cet article, je voudrais aborder très brièvement

ce sujet. Ce qu'on pourrait appeler la philosophie du langage de

Plotin reste, à ce que je sache, un domaine assez négligé dans les études
actuelles et mérite certainement un examen beaucoup plus approfondi13. Les
brèves remarques que je pourrai faire ici à ce sujet ne seront toutefois pas
inutiles dans l'effort d'arriver à une appréciation plus équilibrée de la

conception plotinienne du discours sur l'indicible, dans la mesure où elles

nous permettront de situer cette conception dans un cadre plus large, celui
de la place du langage dans le monde.

La suggestion, chez Platon, que la pensée est un dialogue intérieur,
ainsi que la distinction stoïcienne entre un raisonnement extériorisé (Xoyoç

7ipo(poptKÔç) et un raisonnement intérieur (Xoyoç èvôtàûexoç), ont incité
Plotin à concevoir le langage comme une image de la pensée, une extériorisation

et une matérialisation de celle-ci dans l'air, sous la forme de sons.
Comme le langage est l'image de la pensée, il nous faut passer du langage
à la pensée qu'il exprime14. La pensée en question est d'un genre qu'on
pourrait appeler «discursif»; il s'agit de la manière de penser que nous

pratiquons habituellement, une recherche assez pénible et limitée de la
connaissance à travers de longues séries de prémisses et de conclusions. Ce

niveau de réflexion est inférieur, selon Plotin, à la pensée qui possède

l'objet de connaissance d'une manière immédiate et totale, la pensée qui
caractérise l'Intellect divin, leNoûç15. Comme le langage n'est qu'une
image de la pensée discursive, cette pensée devrait pouvoir s'en passer.
C'est encore plus vrai dans le cas de la pensée supérieure du Noûç, au sein

duquel tout est connu, tout est présent immédiatement, sans la médiation du

langage16. Car le langage se manifeste pour Plotin dans le cadre de la
déficience. Quand les âmes sont incorporées, quand elles oublient leur propre
nature, quand elles se trompent, elles ont besoin d'instructions, de conseils,
de directives. Le langage, comme moyen de communication et de médiation,

répond à ce besoin. Grâce au langage, la communication entre les

âmes est retrouvée; ce qui est connu est partagé; les problèmes sont

Cf. Beierwaltes, op. cit., pp. 102-107. Je n'ai pas pu consulter l'article de
J. Sicalin (1978) mentionné dans K. Corrigan et P. O'Cleirigh, «The Course of
Plotinian Scholarship from 1971 to 1986», dans Aufstieg und Niedergang der
römischen Welt II, vol. 36.1, Berlin 1987, p. 620.

14 Cf. V 1, 3, 7-10 (avec le commentaire de J. Atkinson, Plotinus: Ennead V. 1.

Oxford 1983, pp. 50-51); I 2, 3, 27-31; VI 8, 9, 2-3; Beierwaltes, op. cit.. p. 102.
15 IV 3, 18.
16 IV 3, 18, 13-25.



DISCOURS SUR L'INDICIBLE CHEZ PLOTIN 155

discutés; les erreurs critiquées; l'ignorance amoindrie17. Une autre fonction
du langage que mentionne Plotin se rapporte aussi à la déficience, celle de

nous permettre de donner à notre pensée une forme plus tangible, donc plus
accessible. Le langage peut agir ainsi comme une sorte de miroir, nous
donnant accès à notre propre pensée qui, autrement, reste pour nous difficile

à saisir18. Si le langage se manifeste ainsi parmi les âmes incorporées
comme moyen de communication, comme remède contre l'ignorance et la

confusion, il devient inutile à l'âme qui a surmonté sa déficience, qui a

retrouvé la vie de pensée en se séparant du monde corporel. L'accroissement

de la connaissance s'accompagne d'une augmentation du silence. En

dernière analyse, la hiérarchie qui s'étend du bavardage des âmes déchues

jusqu'au silence de l'Intellect omniscient est dépassée par une unification
de l'âme avec l'Un19.

Cette esquisse très sommaire de la façon dont Plotin envisage le

langage et sa place dans la réalité pourrait nous aider à mieux cerner son
attitude quant au discours sur l'Un. Il est clair que le langage se subordonne

à la pensée de manière à n'être d'aucune manière indispensable à la

pensée. Le langage n'est qu'une pensée extériorisée, matérialisée, image
d'une pensée d'un type inférieur, discursif. Par conséquent, le problème de

la connaissance de l'Un et celui du discours sur l'Un ne se situent pas au

même niveau. Le discours sur l'Un a lieu à un niveau inférieur, celui des

âmes incorporées qui essaient de retrouver la connaissance. Le langage
nous aide à réfléchir sur le monde et sur notre propre nature. Nous pouvons
nous en passer au moment où nous avons retrouvé la capacité de réfléchir
et de nous mettre sur le chemin de la connaissance totale que possède
l'Intellect divin. Tout cela devrait s'appliquer au discours sur l'Un. Ce discours
a lieu, lui aussi, à un niveau inférieur, au début de la montée de l'âme vers
la connaissance de soi. Cette distance20 qui sépare l'âme qui parle de l'Un,
de l'Un lui-même, renforce la conclusion de Plotin qu'un tel discours

concerne en fait, en premier lieu, le monde et notre propre nature, chez qui
l'Un est présent sous l'aspect d'une dépendance causale radicale qui
renvoie au-delà d'elle-même.

En situant le discours sur l'Un dans ce contexte plus large, nous nous
donnons aussi les moyens, me semble-t-il, de mieux répondre aux critiques
que j'ai formulées à propos de l'interprétation plotinienne du discours sur

17 IV 3, 18, 15-19; voir R. Mortley. «Negative Theology in Plotinus», American
Journal of Philology 96 (1975), p. 367; W. Theiler, «Die Sprache des Geistes in der
Antike», dans son livre Forschungen zum Neiiphitonismtis. Berlin 1966, p. 311.

18 Cf. IV 3, 30, 8-12; III 8, 6, 22-29.
19 Cf. III 8, 5-6.
0 Distance spirituelle que s'est imposée l'âme; l'Un, par contre, est toujours

proche de l'àme (cf. V 1, 3, 2-4).



156 DOMINIC J. O'MEARA

l'Un. Il me semble notamment que la nécessité de faire une distinction
entre le discours sur l'Un et le discours sur les autres, s'impose d'une
manière particulière, notamment dans un cadre où l'âme se montre, par son

discours, assez éloignée de l'Un, et où le discours sur l'Un ne peut se

rapporter qu'à la contingence des choses qui nous entourent. Ce serait

justement la découverte de cette contingence qui rendrait possible la

distinction (et le passage) entre un discours sur les choses et un discours

sur les choses comme présence de l'Un21.

21 Cette conclusion est inspirée par la discussion qui a suivi la présentation de ce
texte à l'Université de Neuchâtel. Je voudrais remercier M. le Prof. F. Brunner ainsi

que ceux qui. à Neuchâtel. à la Société philosophique Vaudoise et à la

Philosophische Gesellschaft Bern, m'ont aidé par leurs questions et suggestions.


	Le problème du discours sur l'indicible chez Plotin

