Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 1

Artikel: Etudes critiques : "Résistance? les chrétiens et les Eglises face aux
problémes relatifs a l'asile”

Autor: Freudiger, Marc-André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381404

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 117-127

démarche méme de Bernard Hort doit continuer & nous stimuler. Il ne
faudrait pas, en effet, que philosophes et théologiens finissent par désespérer
les uns des autres, et s’enferment, sous prétexte d’autonomie radicale, dans
la tour d’ivoire de leur domaine réservé °.

«RESISTANCE? LES CHRETIENS ETLES EGLISES
FACE AUX PROBLEMES RELATIFS A L’ASILE» *

MARC-ANDRE FREUDIGER

Résumé

Dans la ligne de la politique d’asile respectueuse des personnes défendue
par la FEPS, le document bienvenu qu’elle publie a le mérite de faire valoir
un point de vue éclairant et structurant sur les possibilités de résistance en
Suisse. A la question de la responsabilité des Eglises envers les requérants
d’asile, comme a celle de sa mission, on eit pu souhaiter néanmoins des
fondements théologiques plus rigoureux. Face aux conceptions rousseauistes
du Contrat social, on eiit pu aussi en appeler plus clairement a Locke.

Les relations entre les Eglises et I’Etat n’é€taient plus guere source de
problémes en Suisse. Il était entendu d’un c6té comme de 'autre qu’a partir
de points de départ différents, on marchait vers des buts sinon semblables,
du moins parfaitement conciliables. Qu’elles fussent libres ou liées a I'Etat,
les Eglises représentaient pour ce dernier un appui stir. Mais, depuis une
décennie, I'afflux des requérants d’asile en Suisse et dans les pays occiden-
taux a introduit quelque trouble dans cet état de fait. Les questions inhéren-
tes a la politique d’asile, et en particulier celle, délicate, du refus et du
renvoi, ont fait naitre subitement des divergences, voire des oppositions

9 Voir a ce propos la lettre inédite de P. Thévenaz a H.-L. Miéville que Hort
publie en annexe. Elle date de 1939. Thévenaz y demandait seulement: faut-il déses-
pérer des théologiens? Personnellement, je crois que I'espoir des théologiens a I'encon-
tre des philosophes contemporains passe non seulement par une connivence ontologi-
que et éthique, mais aussi par un respect des spheres d’autonomie revendiquées par
toute philosophie véritable.

“ Résistance? Les chrétiens et les Eglises fuce aux probléemes relutifs a [asile,
Document de la Fédération des Eglises protestantes de la Suisse, Collection Foi,
Eglise, Ecuménisme, Berne 1988, 233 p.



118 MARC-ANDRE FREUDIGER

frontales, entre des personnes ou des collectivités se réclamant de I’Evangile
et les autorités civiles. Elles ont aiguisé les consciences et ont relancé des
interrogations fondamentales, aussi bien sur le role de ’Eglise dans la cité
et sur sa liberté face a I’Etat que sur le sens de la démocratie et sur les
limites de I'obéissance dans un régime de droit. Dans ce foyer de controver-
ses, les enjeux sont d’importance: ils comportent des dimensions a la fois
humaines, politiques, juridiques, éthiques, philosophiques, théologiques.

C’est donc le mérite de la FEPS que de s’étre engagée sur ce terrain
brilant, pour faire valoir du c6té des Eglises protestantes un point de vue
¢€clairant et structurant. Face aux risques d’emportement des subjectivités
— en particulier quand elles s’autorisent de leur foi —, le document qu’elle
a publié apporte des informations et des points de repére précieux. Son
propos est celui des possibilités et des conditions d’un droit de résistance
dans notre Etat confédéral, par rapport au probleme précis de I'asile et en
particulier du refoulement. Le document est riche, il se référe au droit en
vigueur, a la Bible, a I'histoire. Et contre la theése selon laquelle le droit de
résistance est en principe exclu en démocratie, il affirme la possibilité de ce
droit, et en méme temps son existence, dans certains cas particuliers, a
I'intérieur de I'ordre juridique suisse. Parallelement, il admet qu’il peut
exister des situations ol, en conscience, le chrétien se sent autorisé 2
désobéir.

Il nous faut donc relever le courage de cette prise de position. Elle place
les fideles des Eglises devant des perspectives auxquelles ils ne songeaient
plus guere. Elle signifie aux pouvoirs civils et politiques qu’il est possible
de se démarquer de leurs réglementations. Elle donne du relief aux Eglises
devant une opinion publique qui n’est plus toujours tres bien disposée a
leur endroit. Mais nous reléverons aussi 'opportunité et la nécessité d’une
prise de position claire et étayée dans un contexte souvent obscurci par les
passions et la confusion. Sans oublier la loyauté dont font preuve des
instances appelées a étre partenaires lorsqu’elles se situent les unes en face
des autres et affichent honnétement leurs positions!

Le document de la FEPS est né d’un postulat, en mai 1986, de 'Union
synodale Berne-Jura demandant que soient précisées, du point de vue
théologique et éthique, les notions d’«asile dans les églises», de «décision
de conscience» et de «droit d’opposition». Une commission a donc été
formée, composée de juristes et de théologiens et présidée par le professeur
P. Saladin, de Berne. Tres vite, elle s’est rendu compte que les questions
soulevées dépassaient la simple «précision» de notions et que la réflexion
devait étre menée plus largement. Le document de la FEPS constitue le
rapport de cette commission. Il a été publié par son Conseil a la requéte
expresse de I’Assemblée des délégués. Il est composé de cing chapitres
auxquels s’ajoutent une bibliographie et deux annexes.



LES CHRETIENS ET LES EGLISES FACE A L'ASILE 119

Le premier chapitre établit le «contexte juridique et sociologique» du
propos. Apres avoir rapidement défini I’Etat démocratique suisse et évoqué
quelques faits récents de résistance, il examine le droit et la pratique de
I'asile en Suisse. Puis il justifie la responsabilité des Eglises a I'égard des
requérants d’asile.

Le deuxiéme chapitre prend pour theme I’Etat, I’Eglise et les citoyens.
Il met en lumiére les caractéristiques d'un Etat de droit, releve les rapports
complexes d’autonomie et de dépendance qui existent en Suisse entre les
Eglises et I’Etat, tant du point de vue organique que juridique, et il précise
la notion de décision de conscience du citoyen.

Le troisieme chapitre justifie la possibilité d’une résistance a I’Etat de
la part des Eglises et l'illustre par quelques points de repere dans la tradition
protestante, en particulier chez les Réformateurs. Il récuse aussi I’asile dans
les églises en tant que droit, sinon en tant que protestation.

Le quatriéme chapitre touche a la question du droit de résistance dans
I’Etat démocratique. Il différencie les formes de résistance et se référe a
des dispositions du droit en vigueur pour en affirmer la l1égitimité a certaines
conditions.

Le dernier chapitre passe en revue tous les principes dont il convient de
tenir compte avant de se lancer dans une action de résistance, a 'intention
de ceux qui seraient tentés de le faire. Il s’adresse aussi aux autorités pour
leur faire part de quelques recommandations qui pourraient éviter les
risques de résistance.

La premi¢re annexe reproduit in extenso I'exposé de H.-B. Peter sur
«les relations de 1'Eglise et de I'Etat dans la pensée des Réformateurs et
dans la tradition réformée» qui a servi de base pour le troisieme chapitre.
Et la seconde annexe est une analyse de U. Friedrich sur les possibilités de
justifier la résistance a une décision de renvoi a I’aide du droit en vigueur.

La rédaction des différentes parties du document ayant €té I'ceuvre de
plusieurs mains, il en résulte un certain nombre de chevauchements, voire
d’incohérences. Par ailleurs, si le domaine abordé est relativement bien
délimité, il touche néanmoins a plusieurs disciplines différentes et offre a
examen divers points d’accrochage. Nous nous bornerons donc ici a porter
le regard sur les points suivants: la responsabilité des Eglises envers les
requérants d’asile, le droit et le devoir de résistance pour les Eglises, la
résistance dans un Etat démocratique fondé sur le droit.

La responsabilité des Eglises envers les requérants d’asile

Pour les auteurs du document, cette responsabilité est quelque chose de
clair. Elle n’a pas besoin de recevoir une longue justification théologique.
Loin de nous I'idée de contester cette responsabilité! Mais il n’est pas inutile



120 MARC-ANDRE FREUDIGER

de nous arréter tout de méme a la justification produite. D’autant plus que,
si évidente qu’elle puisse apparaitre, il n’en demeure pas moins qu’il existe
une large frange de la population, voire des Eglises, qui n’en est pas du tout
convaincue.

Fideles a la tradition protestante, les auteurs cherchent cette justification
dans la Bible. Ils la voient clairement attestée dans le souci de Dieu pour
les déshérités. «La préférence de Dieu pour les pauvres, son amour pour
ceux qui sont dépourvus de puissance, ceux qui sont repoussés, tels que
nous les révelent I’Ancien et le Nouveau Testament, deviennent pour tout
chrétien et toute Eglise chrétienne un devoir» (p. 28). Et les thémes ou les
passages bibliques invoqués en appui sont, d’une part, I’exode et I'exil, et,
d’autre part, en référence au Christ, sa fuite en Egypte, sa condition d’errant
(Mt 8,20) et la parabole du Jugement dernier (Mt 25). Mais juste apres cet
appel a une inclination de Dieu pour une partie de ses créatures, les auteurs
affirment également la dignité intrinseque de tous les hommes, découlant
de leur statut d’images de Dieu et de leur justification par le Christ. Par 1a,
ils peuvent faire un pont avec le respect des Droits de 'homme, pour en
revenir ensuite a la défense particuliere des désavantagés.

Nous ne retiendrons pas I’étrange contorsion par laquelle on se faufile
entre deux €léments contradictoires — la préférence et I'universalité. Ce
serait d’ailleurs inutile puisqu’en fait I’'argument-porteur de tout le dévelop-
pement, c¢’est manifestement la préférence de Dieu pour les déshérités. Cest
sur elle que les auteurs fondent la responsabilité des Eglises envers les
requérants d’asile. Or on peut discuter de cette interprétation du témoignage
biblique. Non qu’elle soit dépourvue d’appuis, mais plutdt parce qu’elle
reste en retrait de ce qui apparait comme la radicalité de I'Evangile. Il
semble bien en effet que l'originalité de I’engagement de Dieu dans le
Nouveau Testament, c’est d’étre davantage engagement envers ’homme
pécheur qu’engagement envers les pauvres et les démunis. Ou dit de maniére
plus précise: les notions de pauvreté, de dénuement ou d’impuissance ont
été portées a leur comble et ont trouvé leur quintessence dans celle du
péché. Ainsi’amour de Dieu qui s’atteste en Jésus-Christ, c’est la libération
de ’homme désespérément prisonnier de son péché. Cet amour est une
grace, regue de I'extérieur et dans la foi, et il implique I'universalité du
péché, indépendamment de nos ressources et de nos conditions sociales. 1l
va de pair avec une nette distinction entre la loi et 'Evangile et, s’il conduit
les croyants a veiller tout particulierement au sort des défavorisés, il ne
s’agit pas d’'un amour préférentiel ou sélectif, mais d’'un amour dii au
prochain, quel qu’il soit.

Par rapport au centre du message néotestamentaire, fonder la responsa-
bilité des Eglises envers les requérants d’asile sur I'engagement de Dieu
envers les déshérités a donc quelque chose de réducteur. La nécessaire



LES CHRETIENS ET LES EGLISES FACE A L’'ASILE 121

dialectique entre le rédempteur et le modele, qui est au cceur de la christo-
logie, se retrouve effacée. Le Christ risque de ne plus étre envisagé autre-
ment que comme exemple pour les combattants.

S’il eut donc été plus juste, bibliquement parlant, de fonder la responsa-
bilité des Eglises envers les requérants d’asile directement sur I’amour du
prochain, c’efit ét€ aussi plus sage du point de vue des effets pratiques. Une
préférence et un engagement pour une catégorie de gens équivalent a une
prise de parti. Et une prise de parti «pour» implique une prise de parti
«contre». Inévitablement des fronts vont donc se créer, durcis et renforcés
encore par le fait que poser les uns en victimes, c’est ouvrir la porte aux
réactions obscures et irrationnelles en dessinant au-dessus des autres des
ombres de coupables et de bourreaux. Les auteurs du document ont trés
bien remarqué qu’«on redoute a tort que notre Etat se soucie davantage
d’eux (i.e. les requérants d’asile) dans ses préoccupations sociales que de
nos rentiers AVS ou de nos paysans de montagne» (p. 19). Dommage qu’ils
n’aient pas remarqué aussi que par leur mise en perspective préférentielle,
ils contribuent en fait au maintien dans la population de ce clivage qu'ils
déplorent.

On expliquera également a partir de 1a une certaine partialité tout au
long du document au bénéfice des requérants d’asile. Par exemple, s’il est
question des préjugés que nous pouvons avoir a leur endroit, il n’est que
peu question des préjugés qu’eux peuvent avoir sur nous. Le nécessaire
recadrage du probléme de I'asile comme indice d’un probléme plus vaste
de migrations n’est guére effectué, ce qui permet d’assimiler entre eux
plusieurs types de réfugiés. Les mesures de I'Etat sont plus envisagées en
fonction de leurs abus et de leurs limites qu’en fonction de leur nécessité.
Peut-étre que le recours a 'universalité de I'amour du prochain edt évité
ces distorsions.

Le droit et le devoir de résistance pour les Eglises

Fonder la responsabilité des Eglises envers les requérants d’asile n’équi-
vaut pas a donner aux Eglises un droit et un devoir de résistance vis-a-vis
de I’Etat en certaines circonstances. Il y faut un pas supplémentaire, une
autre justification. Mais les auteurs du document s’y sont aussi attelés. Et
1a encore, leurs fondements théologiques méritent I'attention.

Ce qui est avancé d’emblée, c'est le rapport de dépendance étroit et
absolu qui doit exister entre I'Eglise et Dieu, rapport qui implique une
relativisation de tous les autres attachements. «De méme que Jésus témoi-
gnait d’une obéissance sans réserve a I'égard de Dieu (Mc 14,36; Ph 2.8;
Rm 5,19, etc.), ce qui le fit entrer en conflit avec les autorités religieuses
et laiques (Ac 4,19), de méme I'Eglise sait que ses obligations envers Dieu
et son respect de la Parole divine prévalent toujours sur ses obligations a



122 MARC-ANDRE FREUDIGER

I'égard des hommes et de leurs réglements» (p. 59). De cette maniére se
trouvent introduites les conditions de possibilité de la désobéissance a
I'autorité de I'Etat. Elles sont liées a la mission que Dieu confie a I’'Eglise.

Pour les auteurs, cette mission est une mission «prophétique». «L’Eglise
a €té chargée par Jésus-Christ non seulement d’annoncer au monde, en
toute conscience de sa responsabilité, le salut et 'accomplissemnt de toute
chose, mais aussi de se mettre a son service afin de I'aider a atteindre ces
buts» (p. 59). Tant dans sa parole que dans son étre et son faire, I'Eglise
vit tournée vers le monde; c’est 1a qu’elle a son champ d’action et non pas
dans la sphére individualiste et intime des ames de chacun. Sa responsabilité,
c’est d’étre «le témoin du renouveau a venir» (p. 60). Comme telle, I'Eglise
est marquée d’une «différence eschatologique d’avec le monde» (p. 60). Ce
qui signifie aussi: «Elle est le mouvement de Dieu pour établir son régne
et pour communiquer la vie» (p. 60). ‘

De la découle pour I'Eglise le devoir de défendre la dignité humaine,
de dénoncer les injustices et de rechercher la justice. Elle doit le faire
résolument, sans craindre de perdre sa neutralité. Elle doit le faire chaque
fois que la liberté d’expression de la foi est sérieusement mise en question,
mais chaque fois aussi que I'intégrité corporelle et la vie sont menacées. Or
justement, dans ce devoir qui lui incombe, I'Eglise peut se trouver aux prises
avec les pouvoirs publics. Néanmoins, il faut qu’elle persévére dans son
obéissance, méme si cela signifie leur désobéir. Non seulement parce que
son Seigneur ultime, c’est Dieu, mais également parce que les exigences
d’obéissance et les compétences des pouvoirs publics ne sont pas absolues
et qu’elles ont, elles aussi, 'autorité de Dieu au-dessus d’elles. Si cette
allégeance de part et d’autre a la souveraineté de Dieu fonde une relation
de partenariat entre I’Eglise et I'Etat, ce partenariat, vu de I’Eglise, ne peut
donc étre qu’un partenariat critique.

La justification ainsi produite par les auteurs pour fonder un droit et un
devoir de résistance pour les Eglises appelle quelques remarques critiques.
Et dans la mesure ou le document semble se nourrir ici d’une tradition plutot
zwinglienne de I’Eglise, il ne sera pas faux de voir que ces remarques
s’inscrivent sur 'arriere-fond du débat théologique fondamental qui s’est
amorcé entre elle et la tradition luthérienne.

S’il n’y a pas lieu de discuter I'idée que le rapport absolu de I’Eglise a
Dieu relativise tous les autres rapports qu’elle peut entretenir, on ne peut
éviter de se poser quelques questions a propos de la conception de I'Eglise
et de sa mission, qui lui est adjointe. Elle esquive toute référence au
témoignage biblique. Elle comporte de trés curieux passages des catégories
de fonction aux catégories de I'étre. Elle demeure extraordinairement vague
et imprécise sur le contenu du message qui assure justement la raison d’étre
de I’Eglise.



LES CHRETIENS ET LES EGLISES FACE A 1’ASILE 123

En fait, le rapport avec la mise en croix du Christ, qui constitue le cceur
du témoignage néotestamentaire, a complétement disparu. Le Christ ne
subsiste plus que comme celui qui confie la mission. Ainsi s’efface aussi et
de nouveau tout le theme de la grace et de la justification. Le paradoxe qui
fait de I'Eglise la communauté des pécheurs vivant de leur foi dans une
imputation de justice a laissé place 4 I'Eglise en tant que grandeur qui a son
€tre en elle-méme. La dépendance d’un extra nos est rompue au profit d’une
immédiateté: 'Eglise est, en tant que telle, le mouvement de Dieu. Opérer
une différenciation entre une Eglise visible et une Eglise invisible perd donc
de son sens. Les Eglises empiriques peuvent avoir la certitude que leurs
engagements — ramenés essentiellement au plan éthique — sont automati-
quement portés par le vent du Royaume.

Le résultat ressemble fort & une divinisation de 'Eglise. Dans un rapport
d’'immédiateté avec Dieu, le retournement s’opere en effet tout naturelle-
ment entre les deux types d’affirmations: «Nous sommes engagés pour la
cause de Dieu» et «La cause de Dieu», C’est ce pourquol nous sommes
engagés». Cette divinisation porte en elle, bien entendu, les germes du
triomphalisme, de I'autoritarisme et aussi d’'une prétention dont le ton de
notre document n’est pas tout a fait exempt. Surtout, elle expose I'Eglise a
une contradiction confondante. Comment se poser en effet en champion de
la justice et des Droits de I'’homme, donc du refus de laisser aux hommes
la toute-puissance divine, si en méme temps on revendique pour soi une
essence divine?

Le droit et le devoir de résistance pour les Eglises peuvent difficilement
étre fondés de cette maniére. D’abord la question reste entiere de savoir si
ce droit et ce devoir reviennent aux Eglises plutdt qu'aux membres qui les
composent. Ensuite, dans I'affirmative, le partenariat avec I’Etat, s’il peut
étre critique, ne peut étre qu’humblement critique. Une communauté qui
se réclame de la grice de la croix et qui a pour raison d’étre de I'annoncer
ne peut se prévaloir vis-a-vis de personne. Et encore moins dans les occasions
ou elle en appelle a la loi plutdt qu’a ’Evangile. Si donc le droit et le devoir
de résistance pour I'Eglise ou ses membres sont li€s & leur mission — ce
que théologiquement nous ne saurions contester —, cette mission doit €tre
congue et présentée autrement. Le rapport avec la croix doit rester central,
I’'Eglise doit conserver sa double dimension de communauté des saints et
des pécheurs au service de la proclamation de I'Evangile. Par 1a, son rdle
d’instance critique vis-a-vis des pouvoirs publics n’est pas ni¢, mais il
implique clairement que leurs droits propres sont aussi, et d’abord, affirmés
et soutenus, que I’examen ne peut se passer des criteres spécifiques aux
Etats de droit, et que I'Eglise et les chrétiens ne peuvent se réclamer, en
cas de résistance, d’aucun privilege devant la loi.



124 MARC-ANDRE FREUDIGER

La résistance dans un Etat démocratique fondé sur le droit

Si le droit propre de I'Etat doit étre affirmé, il ne suffit pas que les
Eglises justifient un droit et un devoir de résistance a partir de la seule
théologie. Elles doivent pouvoir en rendre compte sur le terrain méme de
la rationalité politique. L'idée de résistance, qui présuppose la possibilité
qu’un Etat soit injuste, est & articuler aux réflexions philosophiques élabo-
rées autour de I'Etat, de son sens, de ses limites, et de la constitution d’un
Etat juste.

Etd’abord, il convient de définir ce qu’on entend par résistance. L ’accep-
tion que les auteurs retiennent pour leur propos se situe non pas dans le
cadre d'un tyrannie, mais dans celui d’'un Etat démocratique fondé sur le
droit. Elle ne recouvre pas une volonté de renverser un régime, mais une
volonté de s’opposer a certaines de ses décisions ou de ses dispositions
légales. Elle implique une référence a des valeurs ou a des normes supérieu-
res. «On peut définir la résistance comme une opposition aux ordres de
I’Etat par la non-observation du droit positif, motivée par le fait que la
réglementation imposée par I'Etat lese de maniere patente et grave certaines
valeurs fondamentales, enfreignant par 1a des normes de comportements
supérieures» (p. 84). La définition étant posée, il convient de savoir si une
telle résistance peut réclamer le droit pour elle dans un Etat démocratique
fondé sur le droit.

Ce que les auteurs constatent, c’est qu’en soi, le droit de résistance n’est
pas du tout incompatible avec un systéme démocratique, en I'occurrence
celui de la Suisse. En effet, 'ordre juridique suisse garantit lui-méme au
citoyen une série de droits qui lui permettent de s’opposer a des réglemen-
tations ou a des décisions imposées par les autorités. Plus encore, la crainte
d’injustices possibles de la part de ’Etat est a ce point au centre de cet ordre
qu’il intégre tout un ensemble de dispositions pour les prévenir et les
combattre. On peut citer la reconnaissance des droits fondamentaux qui
implique la liberté d’expression et de critique, les droits d’initiative et de
référendum, le droit de recours, certains droits de résistance spéciaux et
méme, déja, ’échelonnement des normes en niveaux entre Droits fonda-
mentaux, constitution, lois, réeglements, etc. En Suisse, une résistance légale
est donc possible puisqu’il existe a l'intérieur du droit positif une volonté
d’admettre ’éventualité de la résistance et de la canaliser.

Mais a partir de la, la question rebondit: en dehors des possibilités de
résistance expressément reconnues par le droit en vigueur, peut-il y avoir
un droit de résistance? Autrement dit: dans un Etat fondé sur le droit, la
résistance ne peut-elle avoir le droit pour elle que canalisée pour les cas et
dans les formes prévues par la loi? Sur ce point, les auteurs n’entrent guere
en matiere. IIs se bornent & indiquer «qu’il ne faut jamais accorder au droit



LES CHRETIENS ET LES EGLISES FACE A L’ASILE 125

positif un caractere absolu» (p. 96) et, s’appuyant sur la référence a Dieu
qui ouvre la Constitution fédérale, ils affirment le caractére imparfait et
transitoire de tout ouvrage humain. Mais sur la question elle-méme, ils ne
se prononcent pas directement, justifiant leur retrait par le fait que pour
leur propos — les problemes li€s a 'asile —, le recours au droit en vigueur
fournit des solutions adéquates et qu’il n’est donc pas nécessaire de pousser
la réflexion plus loin.

Il est vrai que nous pouvons trouver dans le droit positif toutes sortes
de précautions devant I'injustice possible, précautions qui permettent a la
résistance de s’exprimer. Les nombreux exemples que les auteurs mettent
en lumiere dans le cadre juridique suisse sont de bon augure et réjouissants.
Dans le cas des problemes relatifs a l'asile, ils laissent effectivement de
bonnes possibilités de manceuvre, de sorte qu’ils ne doivent pas étre sous-
estimés. Néanmoins, on regrettera que les auteurs ne se soient pas avancés
davantage sur les questions de principe et qu’ils se soient satisfaits de fonder
le droit a la résistance dans un Etat démocratique sur la seule référence au
droit positif. Non pas que celui-ci ne soit pas respectable: les auteurs nous
ont justement montré le contraire. Seulement, un droit positif ne peut pas
avoir valeur d’instance derniere, sauf a le considérer comme infaillible, de
sorte que le prendre comme seul argument lui confére involontairement ce
statut.

Certes, les auteurs ont affirmé la relativité du droit positif et le caractere
imparfait et transitoire de tout ouvrage humain. Mais c’est précisément ce
qui nous fait regretter leur limitation au seul argument du droit positif.
D’autant plus que leur reconnaissance de I'imperfection de toute institution
humaine leur fournissait un bon point de départ pour aborder de front la
question de principe. Si le propre d’'un Etat fondé sur le droit est de
rechercher passionnément la justice tout en se sachant faillible, comment
cet Etat pourrait-il prétendre prévoir et canaliser tous les cas de résistance
légitime? Bien entendu, cet effort de prévoyance et de canalisation, il doit
’effectuer, mais en consentant a 'impossibilité de la maitrise, donc en
admettant formellement qu’une résistance illégale et non prévue puisse
parfois étre légitime. Cela aurait pu étre dit clairement.

En effet, ce qui est en jeu dans cette question de principe, c’est I'antino-
mie entre les deux théories du Contrat social que I'histoire nous a léguées.
Dans la lignée de J. Locke, 'ordre juridique de la soci€té s’efforce d’étre
la traduction d’un droit naturel des personnes, reconnu comme supérieur,
inaliénable et sacré. De ce fait, il est toujours en situation de dépendance
hiérarchique et, en cas d'injustice, il est possible d’en appeler contre lui a
I’arbitrage du droit naturel. Dans la lignée de J.-J. Rousseau, au contraire,
une fois le Contrat social constitué, le droit naturel perd sa raison d’étre,
les citoyens devant l'aliéner au profit de la volonté générale réputée «tou-



126 MARC-ANDRE FREUDIGER

jours droite». De ce fait, le droit positif fonctionne comme une instance
ultime qui n’a plus de contrdle extérieur et toute résistance a son endroit,
en dehors de celle que lui-méme prévoit et admet, ne peut étre qu'illégitime.
Dans la tension et la confusion créées par I'existence de ces deux lignées,
il elit €té important que nos auteurs se démarquent clairement et résolument
de la seconde. Non seulement en raison des virtualités absolutistes que
celle-ci comporte, mais aussi parce que seule la premiére peut étre compa-
tible avec les présupposés théologiques des Eglises.

La reconnaissance des Droits fondamentaux par et a I'intérieur de I’Etat
de droit joue donc un rdle-clé dans la lutte contre I'injustice, et particuliere-
ment dans I’élaboration d’un cadre de référence permettant, en cas d’injus-
tice, de légitimer une résistance. C’est sur elle qu’il importe de mettre le
doigt. Car c’est elle qui définit avec le plus de tranchant «le caractere
imparfait et transitoire» (p. 96) du droit positif, plus encore que la référence
a Dieu introduite dans une Constitution (cf. pp. 35 et 96). Une référence
théologique, en effet, n’est pas forcément un recours contre l'injustice. Elle
est ambigué. Au lieu d’introduire une instance critique, elle peut tres bien
fonctionner comme une caution de ’ordre juridique en vigueur. Et d’autant
plus quand elle apparait sous la forme «Au nom de Dieu tout-puissant!».
Pour fonder un droit de résistance, elle constitue donc une base quelque
peu fragile.

En publiant ce document, la FEPS a voulu qu’on le considére comme
un instrument qui facilite les décisions a prendre dans la pratique et comme
une invitation a la réflexion par les éléments qu’il apporte au débat public.

Jugé sur cette intention, le document est certainement un bon instrument
pour les personnes impliquées dans le probleéme de I'asile ou en contact
avec les requérants. Elle leur offre un principe de référence défendable —
I'affirmation qu’une résistance peut avoir le droit pour elle dans un Etat de
droit — face auquel elles peuvent se situer et a partir duquel elles peuvent
agir. Elle fournit un certain nombre de recommandations et de données
historiques et juridiques utiles. Et a ceux qui envisagent une décision de
résistance, elle peut apporter quelque assistance: soit en réfrénant des
emportements irraisonnés et en poussant a bien vérifier que toutes les
possibilités d’actions l€gales ont été épuisées; soit en indiquant, dans le droit
en vigueur, les possibilités d’appui qui permettront de défendre au mieux,
voire de couvrir et de justifier, un acte de résistance.

Outre ce cOté pratique, le document se proposait aussi d’étre une invite
a la réflexion et une contribution au débat public. Sur ce point, il faut étre
plus nuancé. Il est certain en effet que ’affirmation claire de la responsabilité



LES CHRETIENS ET LES EGLISES FACE A L'ASILE 127

des Eglises envers les réfugiés ou de ’existence de formes possibles de
résistance vont favoriser utilement les échanges et les discussions. Il est
moins sr en revanche que les justifications théologiques avancées, en raison
de leur rapidité ou de la fragilité de quelques-uns de leurs aspects, apportent
a la réflexion des €léments substantiels. Par ailleurs, on peut regretter que
sur un point de droit central pour le débat — la question d’une résistance
légitime non prévue par la loi —, le document fasse preuve d’autant de
retenue. On a I'impression qu'une occasion a ¢té manquée de marquer
I'hétéronomie ultime de tout droit positif. Car s’il €tait incontestablement
judicieux et nécessaire d’indiquer aux «résistants» les moyens légaux qu'’ils
ont de se défendre lors des retombées judiciaires, il est certain aussi que
I'apport des Eglises aurait pu aller au-dela. Surtout que, pour qui se réclame
du droit, c’est une attestation de sérieux que de pouvoir aussi consentir a
prendre en charge les conséquences pénales d’un acte de résistance.

Cela dit, ces réserves ne mettent aucunement en cause la politique d’asile
défendue par la FEPS, qu’il faut au contraire saluer pour sa détermination
et son courage. La praxis et la maniére que nous avons de la fonder relevent
en effet de deux niveaux différents et toucher a I'une n’équivaut pas a
toucher & I'autre. Nos remarques se cantonnent donc sur le sol des fonde-
ments et des justifications fournis; ce qui les porte, c’est simplement le souci
d’'une meilleure assise. Somme toute, elles ne font que donner suite a
I'invitation a la réflexion que le document lui-méme a voulu lancer et, dans
le débat auquel il désire contribuer, elles se situent résolument du coté de
ses positions.






	Études critiques : "Résistance? les chrétiens et les Églises face aux problèmes relatifs à l'asile"

