Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 40 (1990)

Heft: 1

Artikel: Etudes critiques : un théologien
Autor: Muller, Denis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 109-117

ETUDES CRITIQUES
UN THEOLOGIEN HANTE

Une approche originale, par un jeune théologien romand,
de '@uvre philosophique de Pierre Thévenaz

DENIS MULLER

Résumé

L’auteur examine la thése du théologien Bernard Hort, « Contingence et
intériorité», consacrée a l'ceuvre philosophique de Pierre Thévenaz. Apreés
avoir reconnu la légitimité d’une interprétation théologique de la philosophie
thévenazienne, D. Miiller s’interroge sur ’hypothése des deux Thévenaz, sur
le durcissement hénologique imputé au deuxiéme Thévenaz et sur la compre-
hension du protestantisme que B. Hort lui oppose.

Le travail que Bernard Hort vient de consacrer 4 la pensée de Pierre
Thévenaz (1913-1955, co-directeur de cette revue depuis 1951) sous le titre
«Contingence et intériorité» ! se veut, d’entrée de jeu, un essai sur la
signification théologique d’une ceuvre de part en part philosophique. C’est
la, a la fois, l'originalité et la relative fragilité d’une thése de doctorat
conduite et soutenue a la Faculté de théologie de Lausanne, sous la direction
du professeur P. Gisel.

Comme le souligne Paul Ricceur dans la préface a 'ouvrage, Hort ne
vise, en effet, ni un exposé systématique de la pensée philosophique de
Thévenaz, ni méme une critique de sa démarche, dans le sens d’un examen
des présupposés et des contradictions internes qui I'animent. Nous avons
plutdt affaire a «un travail hanté par I'ceuvre de Thévenaz» (Ricceur), ou,
si 'on veut, a un essai théologique prenant appui sur les impulsions fonda-
mentales découvertes dans cette ceuvre. Paraphrasant le vocabulaire du
dernier livre (posthume et inachevé) de Thévenaz, on pourrait dire que la
problématique philosophique thévenazienne constitue une forme d’expé-
rience-choc, de chiquenaude inaugurale, au contact desquelles le théologien
Hort se constitue et se découvre.

Avant d’entrer dans le vif du sujet, je ferai deux remarques formelles:

a) Hort est pleinement conscient de ce décalage, inhérent a sa probléma-
tique personnelle. «Nous posons au texte, avoue-t-il, des questions partielles

I Geneve, Labor et Fides, 1989, 272 p. Avec une préface de Paul Ricceur.



110 DENIS MULLER

et actuelles; et nous le faisons parler a partir de ces dernieres; nous le
sollicitons en fonction d’un contexte qui n’est pas entiérement celui de sa
production» (p. 14). Ainsi, I'écart est double: philosophique/théologique,
mais aussi, plus herméneutiquement, contextuel. Une troisi¢éme tension va
enrichir encore le décalage: tension proprement théologique, relative a la
conception divergente, entre les deux penseurs, de la christianité et du
protestantisme.

Sur ce point, on ne saurait désavouer Hort: son option décidée en faveur
d’un risque interprétatif est non seulement courageuse, elle nous parait aussi
légitime. Une simple description, a plat, de la pensée d’autrui confine a une
espece de fondamentalisme, non moins discutable que celui, souvent symé-
trique, qui habite et oppose, en exégese, le biblicisme et la réduction
historico-critique.

b) Cela posé, je suis frappé d’un autre écart, qui passe, cette fois, entre
la langue de Thévenaz et celle de Hort. Au fond, l'itinéraire thévenazien
chemine vers toujours plus de clarté et de simplicité dans I’expression. Il
suffit de relire La condition de la raison philosophique et, surtout, les études
de 1952 consacrées a la phénoménologie (De Husserl a Merleau-Ponty) pour
s’en convaincre: le bonheur de 'expression se conjugue avec la limpide
clarté de la pensée. Hort transforme la problématique de Thévenaz, par le
biais de transcriptions parfois compliquées, en une approche quelque peu
énigmatique. Certes, on laissera a notre ami le bénéfice d’une jeunesse plus
grande que celle du dernier Thévenaz. Mais comment ne pas souhaiter
moins de préciosité et plus de prévenance pour le lecteur!

1. Deux Thévenaz?

Allons plus avant. La démarche de Hort pose un premier probleme de
fond. En effet, sa lecture théologique de la pensée thévenazienne est
arc-boutée sur une hypotheése méthodologique: celle de la césure, voire de
la rupture entre un «premier Thévenaz» et un «dernier Thévenaz». A dire
vrai, 'auteur n’a pas inventé cette hypothese (elle remonte a Ricceur
lui-méme). mais, chez lui, elle devient une certitude quasi constitutive.
D’une certaine maniére, la these de Hort tient ou tombe avec cette hypo-
these.

Le débat n’a rien d’étroitement historique. La question n’est pas de
savoir si Thévenaz lui-méme, sur une durée finalement assez courte, a
rompu avec une premieére maniere de penser. L’enjeu est ailleurs: lisant
la Condition de la raison philosophique, en son état d’inachévement
posthume, Hort se demande dans quelle mesure le radicalisme qui s’y fait
jour n’entre pas en contradiction structurelle avec la démarche antérieure
de 'auteur (marquée par les themes de la transcendance vers I'intérieur et
de la méthode réflexive). Hort conduit ici son investigation sur trois points



UN THEOLOGIEN HANTE 111

principaux: la réception thévenazienne de Descartes, la relation & la phéno-
ménologie et, en derniére instance, le rapport de Thévenaz a la tradition
augustinienne 2.

a) A lire Hort, c’est entre 1948 et 1950 que Thévenaz serait passé, dans
sa lecture de Descartes, d’un cogito réflexif profondément articulé sur
I’épaisseur de sa propre contingence a une remise en question plus radi-
calement dubitative, liée & une compréhension moins optimiste du cogito
(par le biais d’une prise en compte plus intense de ’hypothése du Malin
génie). Or il ne fait pas de doute. pour Hort, que ce changement dans la
lecture de Descartes s’opere dans un front polémique contre la philosophie
romande, représentée avant tout par I'idéalisme de Miéville et de Reymond:
contre I’harmonisation métaphysique du christianisme et de la pensée chez
ces derniers et contre le privilege qu’ils accordaient au sujet pensant,
Thénenaz affirme la secondarité et la contingence du sujet pensant et
opere ainsi un vulnérable décentrement critique du sujet, a la suite de
Husserl (p. 46).

b) Tout a fait logiquement, Thévenaz accentue dés lors le theme phéno-
ménologique de la réduction. Il propose une réduction a l'infini, qui peut
faire penser au radicalisme sartrien, mais qui ne débouche pas sur une
dissolution de la méthode phénoménologique > comme c’est le cas chez
Sartre. Hort voit trés bien 1'écartélement de Thévenaz (et de toute 1'école
phénoménologique) entre la radicalisation des réductions et le retour a des
antériorités contingentes, telles que la corporéité et, finalement, le monde
lui-méme (on pense ici, naturellement, au chemin suivi par Merleau-Ponty).

Sur ce point particulier, on peut se demander si Hort ne durcit pas le
radicalisme de Thévenaz, a la fin de sa vie, en sous-estimant notamment
(sans l'ignorer certes) l'attrait exercé sur lui par Merleau-Ponty. Il me
semble, par exemple, qu’on peut déceler des aspects de contingence et
d’incarnation non seulement dans les articles de 1952 sur la phénoménologie
mais aussi dans I'esquisse de la Condition de la raison philosophique *. Si
cela s’avere exact, la lecture de Hort n’en serait-elle pas affectée?

c) Plus théologiquement, Hort oppose l'augustinisme du «premier»
Thévenaz au radicalisme de la fin. L’hypothese des deux Thévenaz est ici
solidement étayée dans un fort chapitre qui clot la premiere partie de

2 On peut lire également de B. HORT: «Pierre Thévenaz et la tradition augusti-
nienne», RHPhR 66, 1986, pp. 319-327.

3 Voir P. Thévenaz: De Husserl & Merleau-Ponty, Neuchatel, La Baconniére, 1966,
p. 84.

¢ Il me parait notamment que Hort sous-estime les nombreuses notations de
Thévenaz, dans La condition de la raison philosophique, sur I'engagement et la
vocation de la raison. Mais il est vrai que ces notions sont fortement marquées de
I'influence de K. Barth.



112 DENIS MULLER

I'ouvrage. Loin de voir dans I'étude d’Augustin une pure curiosité historique
et philologique, Hort estime qu’elle joue un rdle décisif et constitutif dans
la philosophie du premier Thévenaz, qu'on pourrait, d’'un mot, désigner
comme une méthaphisique de la transcendance vers l'intérieur, déliée, par
ailleurs, de tout panthéisme. On reconnait bien 1a le combat de Thévenaz
contre toute forme d’immanentisme ou de concordisme (p. 60).

On saisira les implications de cette nouvelle césure en examinant la
maniere dont Hort traite le théme de ’hénologie.

II. Le durcissement de I’hénologie

Tout a sa quéte d’une dialectique entre intériorité et contingence, seule
a méme, selon lui, de parer au risque de radicalisme désincarné qui mena-
cerait le dernier Thévenaz, Hort précise son enquéte en évaluant la corréla-
tion entre la réflexion et la vie. Le théme cartésien du cogito ne conduit pas
nécessairement a une conception intimiste de I'intériorité. Mais, en fait, la
problématique de l'intériorité entre en osmose, chez Thévenaz, avec le
théeme d’origine néoplatonicienne et plus particulierement plotinien de
'hénologie. «Dame un peu mystérieuse» — selon les termes de Hort —,
I'hénologie fontionne a ses yeux comme I'indice de la dimension «a la fois
instable et dépassée de notre condition humaine» (p. 232). Elle signale la
croisée incessante, au cceur de la vie, du multiple et de 'Un, de nos
déchirements existentiels et de notre aspiration récurrente a 'unité.

Cependant, les choses se compliquent, du moins en ce qui concerne la
méthode suivie. Hort en est bien conscient. En effet, le theme de I’hénologie
traverse et accompagne 'ensemble de I'itinéraire de Thévenaz. Cette cons-
tatation objective conduit Hort a entrevoir ce qu’il nomme un processus de
durcissement hénologique, tendant a isoler progressivement I’aller critique,
au détriment de la contingence en son intégralité positive. Hort souligne,
lui, le caractére épistémologiquement premier du retour (ce que Ricceur,
lecteur de Husserl, désigne comme « le primat épistémologique de 'idée
de la science» ). Ce primat cognitif est indissociable du primat de la
procession, dans I'ordre de I'étre. Autrement dit, la radicalisation critique
résultant de ’extension a 'infini de 1'époché, loin de suspendre la réalité du
monde et de ses manifestations contingentes, ne cesse de la présupposer.
D’une certaine fagon, Hort laisse donc entendre que la référence a Augustin,
chez le premier Thévenaz, a fait barrage au durcissement hénologique,
latent dans le plotinisme. Des lors, le dérapage imputé par Hort au dernier
Thévenaz présenterait des parallélismes frappants avec le néoplatonisme.
Hort pense ici, visiblement, a la symétrie entre 'imputation de folie faite a

5 P. Ric®UR: «L’originaire et la question-en-retour dans la Krisis de Husserl»
(1980), in A 'école de la phénoménologie, Paris, Vrin, 1986, pp. 285-295.



UN THEOLOGIEN HANTE 113

la raison autiste, dans La condition de la raison philosophique, et I’éclate-
ment de I'intelligence dans le plotinisme. Le durcissement hénologique que
Hort met en évidence dans I'ceuvre finale de Thévenaz a pour conséquence
une priorité croissante accordée aux thémes de la crise et de la négation,
qui deviennent ainsi les catégories-clefs de I'herméneutique thévenazienne
de la vie et de I'existence.

III. Questionnement théologique

L’hypothése de la césure et le phénomene d’un durcissement hénologi-
que constituent les deux points d’accrochage de la réflexion directement
théologique de Hort & propos de Thévenaz.

Nous retrouvons, tout d’abord, I’argument de la contextualité dont il a
€té brievement fait état plus haut. Le surgissement d’un logos de crise chez
le dernier Thévenaz serait dii en partie, selon Hort, aux circonstances
multiples de I'aprés-guerre, selon une sorte de coincidence significative
pouvant rappeler la synchronicité entre la chute de 'Empire romain et le
surgissement du néoplatonisme.

Historiquement, ce glissement est contemporain de la crise du spiritua-
lisme bergsonien comme de celle de I'idéalisme des Miéville et Reymond.
L’effondrement de la société bourgeoise d’avant-guerre et de ses illusions
humanistes atteste la présence d’'une véritable crise spirituelle.

Théologiquement, cette crise spirituelle prend la forme d’une accentua-
tion concomitante de la théologie de la croix et du retour critique de 1'Un:
Hort ne manque pas de signaler, ici, I'influence en méme temps que la
radicalisation de la christologie barthienne dans la pensée méme du dernier
Thévenaz (p. 103).

L’analyse de Hort et 'argumentation qui la sous-tend nous posent
pourtant probléme. D’une part, en quoi I'apres-guerre aurait-il da avoir
plus d’impact sur le deuxi¢me Thévenaz que sur le premier? Ne peut-on
pas imaginer, au contraire, qu’avec le recul, le Thévenaz des années 1952-
1955 aurait établi une relation plus équilibrée avec ce moment de I'histoire ?
D’autre part, pour se prévaloir d'une théologie a ses yeux plus satisfaisante
que celle — implicite — du dernier Thévenaz, Hort ne devrait-il pas poser
sur notre temps & nous un diagnostic plus différenci€ que celui qu’il nous
propose?

Hort accorde une grande importance, dans sa propre réflexion théologi-
que, aux travaux de Hans Urs von Balthasar, I'auteur de la monumentale
synthése La gloire et la Croix. Un tel modele, si séduisant soit-il, colle-t-il
de maniére si évidente et si directe a notre contexte? Et, a supposer que la
validité d’une-théelogie dépende de sa contextualité, ne succombe-t-on pas
alors-au danger d’ung démarche purement inductive?



114 DENIS MULLER

Inversement, la préférence de Hort pour Balthasar ne releve-t-elle pas
plutét d'une option dogmatique et spirituelle, parfaitement respectable sans
doute, mais qui demanderait a étre mieux mise en relation avec notre
contexte, et, en particulier, avec le pluralisme du monde moderne et
post-moderne?

Pour justifier son herméneutique du temps présent, Hort s’appuie essen-
ticllement sur I’Ecole de Francfort, dans laquelle il privilégie trés nettement
la position d’Adorno, 'auteur de la Dialectique négative. C’est une bonne
maniere de mettre en lumiére la persistance d’un durcissement hénologique
et de dénoncer dans la foulée I’extréme multiplicité de nos sociétés éclatées.
Cela permet a Hort de formuler dans le concret sa propre critique théologi-
que du monde actuel: technicisation a outrance, croissance folle selon le
modele du libéralisme le plus sauvage, sur I'arriere-fond d’un effondrement
des humanismes bourgeois. Un tel diagnostic demanderait a-étre développé
et précisé. Pour l'essentiel, tel que Hort le présente, il demeure assez
embryonnaire et découle trop directement d’un présupposé théologique et
spirituel relatif a la crise générale du monde.

A cette remarque relative au diagnostic contextuel s’ajoute une critique
plus fondamentale. Théologiquement, Hort postule 'idée d’une interaction
dialectique ou d’une systémique de 'aller et du retour, de la vie et de la
réflexion, du négatif et du positif. Déja aux premiers temps de la théologie
dialectique, Paul Tillich avait opposé a la crise (que soulignait Barth) une
articulation plus équilibrée de la négativité sur une positivité onthologique ©.
C’était un correctif 1égitime, qui a d’ailleurs produit ses effets tardifs chez
le dernier Barth. Mais ce n’est pas assez, & mon avis, de postuler. Il faut
encore s’interroger sur les moyens opératoires susceptibles de mettre en
ceuvre une telle interaction de 'étre et du logos. Cela me semble particulie-
rement important quand on souligne, comme le fait Hort a juste titre, les
implications ecclésiales et éthiques du théologique. La médiation, terme cher
a l'auteur, ne peut se contenter du statut de parole ou de slogan. Elle doit
se concrétiser et se vérifier dans des analyses et des propositions éthiques,
politiques, institutionnelles.

Des lors, le reproche d’unilatéralité auquel Hort soumet le dernier
Thévenaz pourrait se retourner aussi contre lui dans une certaine mesure.
A trop vouloir signifier la nécessité d’'une «assomption christologique des
chocs de la vie, des changements de soci€tés ou des crises de civilisation»
(p- 104), ne va-t-on pas s’imaginer résoudre théologiquement, par de simples
formules, voire par le biais d’'une incantation mystique de l'incarnation, ce
qui doit étre I'objet d’analyses socio-politiques ou institutionnelles ou de

6 P. TiLLICH :«Kritisches und positives Paradox» (1923), repris dans J. MOLTMANN:
Anfinge der dialektischen Theologie 1, Munich, Kaiser, 1974, pp. 165-174.



UN THEOLOGIEN HANTE 115

réflexions éthiques en prise sur le concret et sur ’actuel? Naturellement, la
question dépasse la position de Hort; elle ne cesse de devoir stimuler et
réveiller de leur sommeil dogmatique tous ceux qui adhérent au projet d’une
théologie de I'incarnation.

IV. La croix du protestantisme

Il est un dernier probleme, tout aussi central, qui n’a été jusqu’ici
qu’effleuré, mais sans la mention et le traitement duquel on passerait a coté
du débat de Hort avec Thévenaz. C’est celui de la relation entre la théologie
de la croix et le protestantisme:

a) Hort conteste la maniere dont Thévenaz fonde I'imputation de folie
signifiée a la raison autiste. Dans sa lecture de 1 Corinthiens 1,18-20,
Thévenaz, selon Hort, aurait privilégié indiment les versets 19 et 20, au
détriment du verset 18, qui souligne effectivement I'affirmation de puissance
sous-tendant positivement le moment critique des versets suivants. Pour
cette raison, Hort propose de distinguer entre I'imputation externe et I'im-
putation interne de folie. La Parole, théologiquement parlant, ne fait pas
seulement face aux absolus de la vie (signifiés par ’hénologie) sur le mode
de l'extériorité. Il y a aussi partage critique au sein de I'Ecriture, comme le
montre, en particulier, le théme protestant du «canon dans le canon». C’est
a dire que nous n’avons jamais affaire a la Parole a I'état pur, pas plus que,
philosophiquement, nous ne pouvons dissocier le cogito de laréalité concréte
du monde et des sujets. la contingence s’'impose a la confluence du théolo-
gique et du philosophique, comme densité de leur intériorité méme. Des
lors, il devient possible de respecter et d’assumer les divers jeux de différen-
ciation dont le travail théologique dépend: les deux natures, Loi et Evangile,
les distinctions intra-trinitaires, etc.

Cette articulation de la contingence et de I'intériorité est étroitement
liée a la compréhension de la corrélation théologique entre la croix et la
résurrection. Hort déplore, de ce fait que, chez Thévenaz, I'imputation de
folie naisse exclusivement de la parole de la croix. Pour Hort, la théologie
chrétienne nait au contact d’'une expérience-choc dont la Résurrection —
et non la croix prise isolément — est la source principale. Ainsi, a la limite,
le débat théologique de Hort avec le dernier Thévenaz prend une tournure
exclusivement christologique. Avec Balthasar, Hort opte pour le primat
ontologique de la Résurecction, c’est-a-dire, en fait, pour une interprétation
ontologiquement résurrectionnelle de I'événement de la croix.

Deux problémes distincts sont alors télescopés. Je ne suis pas sir, en
effet, que Thévenaz ait eu une telle préoccupation théologique. D’une part,
le texte méme de la Condition de la raison philosophique manifeste, a



116 DENIS MULLER

plusieurs reprises, que I'expérience-choc de la croix dont parle Paul en
1 Corinthiens 1 inclut tout & fait la résurrection; c’est ainsi que Thévenaz
intégre sans difficultés le texte lucanien d’Actes 17, 22-34 dans son argumen-
tation; or c’est bien sur I'annonce de la résurrection du Christ que 1'apdtre
Paul suscite la réaction des philosophes athéniens 7. Mais d’autre part, et
surtout, la question de Thévenaz est celle de la crise de la raison provoquée
par la folie de la foi chrétienne tout entiere. Il me parait problématique,
dans ce contexte, de jouer, comme le fait Hort, la résurrection contre la
croix. Le renversement christologique qui est ici opposé a Thévenaz ne
change pas vraiment la situation de la raison; il apparait plutét comme une
surinterprétation théologique qui demeure extérieure a la démarche imma-
nente du philosophe.

Thévenaz est resté philosophe, récusant non seulement la possibilité
d’une philosophie chrétienne, mais aussi celle d'une philosophie religieuse
de type syncrétiste. Sa résistance au théologique est précisément la signature
de I'autonomie philosophique de sa pensée. En mélant les deux plans, Hort
fragilise plus qu'il ne féconde I'interface du théologien et du philosophe.

b) La critique de la théologie de la croix que Hort subodore chez
Thévenaz I’entraine a interroger I’ceuvre thévenazienne sous ’angle de son
caractere protestant. Des les premieres pages de sa thése, Hort indique que
sa lecture du philosophe est éperonnée par la question de la nature du
protestantisme. Quand, dans la préface de L’homme et sa raison, paru en
1956, Paul Ricceur présentait son ami défunt comme «un philosophe protes-
tant», il s’empressait d’ajouter que, pour Thévenaz lui-méme, ce protestan-
tisme dans lequel il respirait ne conduisait en aucune maniere a une philo-
sophie iconoclaste 8. J'ai I'impression que Bernard Hort se permet ici un
double raccourci. D’une part, il assimile les origines protestantes de Théve-
naz avec des contenus de sa pensée; or Thévenaz, instruit comme il I’était
des finesses méthodologiques de la mise entre parentheses, ne pouvait guere
commettre ce mélange des genres. D’autre part, Hort prend sans doute trop
au pied de la lettre la formule de Ricceur. Car rien ne dit que le protestan-
tisme de Thévenaz ait eu a faire avec une vision de I’Eglise ecclésiologique-
ment constituée. Or c’est pourtant sur ce terrain que Hort voudrait entrainer
le philosophe.

Ces remarques critiques n’enlévent rien a la valeur des réflexions person-
nelles, fortes et originales, que Hort, dans son ouvrage, développe au sujet
de I'ecclésiologie et de la pneumatologie (voir son insistance sur les dangers
du Filioque). Mais elles signalent que I’écart sans cesse présupposé par la

7 La Condition de la raison philosophique, Neuchatel, La Baconniére, 1960, p. 33.
8 P. Ric®UR: «Pierre Thévenaz, un philosophe protestant» in L’homme et sa
raison 1, Neuchitel, La Baconniére, 1956, pp. 9-26; cf. p. 26.



REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 117-127

démarche méme de Bernard Hort doit continuer & nous stimuler. Il ne
faudrait pas, en effet, que philosophes et théologiens finissent par désespérer
les uns des autres, et s’enferment, sous prétexte d’autonomie radicale, dans
la tour d’ivoire de leur domaine réservé °.

«RESISTANCE? LES CHRETIENS ETLES EGLISES
FACE AUX PROBLEMES RELATIFS A L’ASILE» *

MARC-ANDRE FREUDIGER

Résumé

Dans la ligne de la politique d’asile respectueuse des personnes défendue
par la FEPS, le document bienvenu qu’elle publie a le mérite de faire valoir
un point de vue éclairant et structurant sur les possibilités de résistance en
Suisse. A la question de la responsabilité des Eglises envers les requérants
d’asile, comme a celle de sa mission, on eit pu souhaiter néanmoins des
fondements théologiques plus rigoureux. Face aux conceptions rousseauistes
du Contrat social, on eiit pu aussi en appeler plus clairement a Locke.

Les relations entre les Eglises et I’Etat n’é€taient plus guere source de
problémes en Suisse. Il était entendu d’un c6té comme de 'autre qu’a partir
de points de départ différents, on marchait vers des buts sinon semblables,
du moins parfaitement conciliables. Qu’elles fussent libres ou liées a I'Etat,
les Eglises représentaient pour ce dernier un appui stir. Mais, depuis une
décennie, I'afflux des requérants d’asile en Suisse et dans les pays occiden-
taux a introduit quelque trouble dans cet état de fait. Les questions inhéren-
tes a la politique d’asile, et en particulier celle, délicate, du refus et du
renvoi, ont fait naitre subitement des divergences, voire des oppositions

9 Voir a ce propos la lettre inédite de P. Thévenaz a H.-L. Miéville que Hort
publie en annexe. Elle date de 1939. Thévenaz y demandait seulement: faut-il déses-
pérer des théologiens? Personnellement, je crois que I'espoir des théologiens a I'encon-
tre des philosophes contemporains passe non seulement par une connivence ontologi-
que et éthique, mais aussi par un respect des spheres d’autonomie revendiquées par
toute philosophie véritable.

“ Résistance? Les chrétiens et les Eglises fuce aux probléemes relutifs a [asile,
Document de la Fédération des Eglises protestantes de la Suisse, Collection Foi,
Eglise, Ecuménisme, Berne 1988, 233 p.



	Études critiques : un théologien

