
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 1

Artikel: Images de la réforme chez Pierre Bayle : ou l'histoire d'une déception

Autor: Whelan, Ruth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 122 (1990). P. 85-107

IMAGES DE LA RÉFORME CHEZ PIERRE BAYLE

ou l'histoire d'une déception1

Ruth Whelan

Résumé

L'interprétation proposée par Bayle de l'histoire de la Réforme soulève la
question de ses propres convictions religieuses. Cette étude décrit l'évolution du
regard que Bayleporte sur la Réforme et elle situe laformation de son jugement
sur le protestantisme français dans le cadre des controverses qui secouèrent la
communauté du Refuge aux Pays-Bas. A l'égard de la Réforme, l'idéalisme
premier de Bayle semble avoir progressivement cédé le pas à la déception.
Cependant sa désillusion n'est pas assimilable à de l'incroyance. Bayle paraît
avoir voulu croire à la Réforme dans son image idéale, tout en critiquant son
développement ultérieur.

Il faut candidement et de bonne foy. recognoistre
le bien qui est aux adversaires, et le mal qui est en
ceux que l'on suyt. Hors le noeud du débat et le

fonds, il faut garder equammité et indifference, et

n'allonger point sa cholerc au delà des affaires.
Pierre Charron. De la Sagesse. II.2 (1604)

Parler des images de la Réforme chez Bayle demande d'abord qu'on
réfléchisse sur la fortune énigmatique de cet écrivain paradoxal. En fait peu d'auteurs

ont suscité autant de divergences d'interprétation que ne l'a fait Pierre
Bayle. C'est au sein du Refuge hollandais qu'éclata le premier des scandales

que son Dictionnaire historique et critique devait entraîner2. Pour beaucoup de

ses coreligionnaires, Bayle «est un prophane, il a prophané la religion qu'il
faisait mine de professer, par ses plaisanteries obscènes, ses moqueries, ses

turlupinades. ses goguenardises» -\ Pour d'autres, moins sensibles peut-être
sur le plan religieux, Bayle est avant tout un érudit et un honnête homme qui
suscite l'admiration par son savoir, par son talent satirique, bref, par son
humanisme4. Enfin, pour les érudits catholiques du dix-huitième siècle, tel

1 Cette conférence a été prononcée le 23 janvier à l'Institut d'histoire de la
Réformation à Genève.

2 Voir Pierre Rétat. Le Dictionnaire de Bayle et la lutte philosophique au XVIIIe
siècle (Paris 1971) p. 15 et passim.

x Rétat. Le Dictionnaire de Bayle, p. 44.
4 Rétat. Le Dictionnaire de Bayle, pp. 61-118.



86 RUTH WHELAN

l'abbé Laurent-Josse Le Clerc. Bayle n'est rien moins qu'un critique sans

prévention. Selon Le Clerc, le Dictionnaire «est plein de traits qui tendent à

favoriser l'Athéisme, d'histoires sales, de partialité pour les Huguenots et le

Huguenotisme»3. L'ambiguïté de la fortune de Bayle se résume donc dans ces

trois images de la portée de son œuvre: l'auteur du Dictionnaire, est-il athée,
érudit, ou protestant?

Il ne s'agit pas ici de retracer le chemin déjà parcouru par d'autres critiques
de l'œuvre de Pierre Bayle. Il suffit de signaler trois écoles d'interprétation qui
prolongent plus ou moins les bases déjà établies aux dix-septième et dix-
huitième siècles. En premier lieu, les critiques italiens de notre époque, parmi
d'autres, ont décelé chez Bayle tout ce qu'il doit au rationalisme de la Renaissance

et au libertinage du début de son siècle. A leur avis, l'érudition de

l'auteur du Dictionnaire aboutit à un scepticisme radical, qui exprime son
incroyance et son athéisme6. En second lieu, Jean Delvolvé, dans un ouvrage
déjà ancien, a souligné ce qu'il appelle le positivisme de Bayle, c'est-à-dire, sa

préférence pour la vérité du fait, la précision des détails historiques. Pour lui,
«ce n'est pas au nom de la confession protestante, c'est au nom de la liberté
humaine que Bayle s'élève... contre toute doctrine d'autorité»7. En troisième
lieu, et plus récemment, Walter Rex et Elisabeth Labrousse, sans négliger
l'ambiguïté foncière de la pensée de Bayle, ont démontré que «c'est uniquement

en la replaçant dans le contexte huguenot qui a présidé à sa formation et

dans celui du Refuge au sein duquel s'est épanouie sa maturité qu'on peut
réconcilier les aspects contradictoires (de son œuvre) »8. A mon a vis, et nous le

verrons dans le cas de la Réforme, la diversité de ces interprétations s'explique
en grande partie par les contradictions inhérentes à la pensée de Bayle.

s Rétat, Le Dictionnaire de Bayle, pp. 146 et 147.
6 Voir Gianfranco Cantelli, Teologia e ateismo. Saggio sul pensiero filosofico e

religioso di Pierre Bayle (Firenze 1969). et Gianni Paganini, Analisi della fede e critica
della ragione, nella filosofia di Pierre Bayle (Virente 1980). Pour d'autres références voir
Ruth Whelan, The A natomy ofsuperstition : a study ofthe historical theory andpractice
ofPierre Bayle (Oxford : Studies on Voltaire and the eighteenth century N° 259, 1989)

pp. 11-13.
7 Jean Delvolvé, Religion, critique et philosophie positive chez Pierre Bayle (Paris

1906) p. 59 et passim.
8 Walter Rex, Essays on Pierre Bayle and religious controversy (The Hague 1965) et

Elisabeth Labrousse, Pierre Bayle: 1. Du pays de Foix à la cité d'Erasme: 2. Hétérodoxie

et rigorisme(La Haye 1963-64), p. 609 et passim. Voir aussi les travaux de Jacques
Sole, «Religion et méthode critique dans le Dictionnaire de Bayle» et «Religion et

vision historiographique dans le Dictionnaire de Bayle» in Religion, érudition el critique
à la fin du XVIIe et au début du XVIIIe siècle (Pans 1968) pp. 71-200; «Religion et

conception du monde dans le Dictionnaire de Bayle», BSTIPF. CXVII (1971), pp. 545-
583, et CXVIII (1972), pp. 483-509 ; Le Débat entre protestants el catholiquesfrançais de

1598-1685 (Paris 1985. 4 vol.).



IMAGES DE LA RÉFORME CHEZ PIERRE BAYLE 87

1. Idéologie et histoire

Dès ses débuts, l'historiographie de la Réforme s'est imprégnée d'idéologies,

soit d'idéologie catholique qui s'efforce de démontrer l'hérésie, soit
d'idéologie protestante qui s'applique à établir le bien-fondé de la Réformation

de l'Eglise au seizième siècle9. Bayle n'est que trop conscient de cet aspect
idéologique de l'histoire. Le zèle religieux des historiens l'amène à ironiser sur
la possibilité d'une histoire véridique de «l'une des plus grandes Révolutions
qui aient paru dans le Christianisme», c'est-à-dire de la Réforme. Car selon
lui, «l'intérêt de Parti, & le zèle pour sa propre Cause, & plus encore la haine

pour l'autre Religion, engagent un Ecrivain à exaggérer, ou à supprimer, ou à

exténuer, ou à déguiser les choses selon qu'elles peuvent servir ou nuire à

l'honneur de son Parti». Autrement dit. l'influence de l'esprit de parti sur la

composition de l'histoire, c'est-à-dire, la prévention souvent inavouée de

l'historien, fait que le récit qu'il rédige n'est qu'une image du passé, une image
qui se conforme plus à ses présuppositions qu'aux faits historiques. D'ailleurs,
la prévention est si enracinée chez la plupart des historiens qu'une histoire de

la Réforme rédigée par «un Thucydide» ou «un Tite Live» ne saurait y
échapper: «car comme le Papisme est plus conforme au Paganisme que la

Religion Protestante, ils auroient pu se laisser préoccuper contre Luther &
Calvin»10. Bien qu'ici l'ironie de Bayle vise l'impossibilité de la neutralité des

catholiques vis-à-vis des protestants, dans la Critique générale de l'Histoire du
calvinisme de M. Maimbourg, publiée en 1682, il met également en cause la

bonne foi des historiens protestants". Par conséquent, étant donné l'engagement

religieux de l'historien, il est douteux qu'un écrivain sache rendre justice
à un mouvement historique qui choque ses présupposés idéologiques. C'est la

constatation de la partialité de l'histoire qui conduit Bayle à afficher ce

pyrrhonisme tantôt décrié par ses confrères, tantôt applaudi par ses successeurs
du dix-huitième siècle.

Paradoxalement, pourtant, le pyrrhonisme historique de Bayle va de pair
avec un idéalisme quant à la vérité historique. A l'instar de la plupart des

intellectuels de la Renaissance et de son époque, Bayle embrasse l'idéal de

l'histoire parfaite12. L'histoire est donc selon lui «le miroir de la vie humai-

9 Voir Claude-Gilbert Dubois. La Conception de l'histoire en France au XVIe siècle

(1560-1610) (Paris 1977), et Philippe Joutard (éd.). Historiographie de la Réforme
(Paris, Neuchâtel. Montréal 1977).

'"«Rémond», remarque D (1702), Dictionnaire historique et critique (Rotterdam
1720. 4 vol. in-folio). Toutes nos citations renvoient à cette édition : nous mettons entre
parenthèses la date de l'édition dans laquelle apparaissent pour la première fois les

articles ou les notes cités.
11 Critique générale CG). Liv, Œuvres diverses OD) (La Haye 1737. 4 vol.

in-folio), II. pp. 10b-1 la (toutes nos notes renvoient à cette édition).
12 Voir Georges Huppert. The Idea ofperfect history, historical erudition and

historical philosophv in Renaissance France (Urbana. Chicago. London 1970) et Whelan,
The Anatomy, pp. 87-116.



88 RUTH WHELAN

ne»13, ce qui veut dire que le récit historique doit être un reflet fidèle du passé.

Cet idéalisme implique aussi une éthique de l'écriture de l'histoire, car selon

Bayle, «la vérité étant l'ame de l'Histoire, il est de l'essence d'une Composition

Historique que le mensonge n'y entre pas ; & ainsi, quand même toutes les

autres perfections s'y trouveraient, elle n'est pas une Histoire, mais une Fable,
& un Roman, si la vérité lui manque»14. L'histoire partisane — une histoire
mensongère — se rapproche ici de la fable, c'est-à-dire, d'un genre littéraire où
la rhétorique est plus importante que la vérité des faits. A cela s'oppose
l'histoire vraie dont la véracité dépend de la probité de celui qui écrit. D'ailleurs,

cette probité se définit par la capacité de l'historien de renoncer à toute
affection et à tout esprit de parti : l'histoire idéale est rédigée par l'écrivain qui
reste objectif, qui sait rendre justice à ses ennemis, voire à ses persécuteurs15.
C'est cet idéal d'objectivité, que Bayle a largement mis en pratique dans le

Dictionnaire historique et critique, qui lui a valu la réputation d'un érudit
génial, d'un grand homme dans la République des Lettres16, et', de nos jours,
de positiviste. Cependant l'idée de l'histoire parfaite n'est pas pour autant
foncièrement incompatible avec le pyrrhonisme historique, ni même avec le

protestantisme de Bayle. Car, à maintes reprises, son pyrrhonisme est un état

d'esprit qu'il affecte pour mieux combattre l'ennemi17.

2. Idéologie et histoire de la Réforme

Au moment de la révocation de l'édit de Nantes, où Bayle a commencé à

publier ses premiers ouvrages, l'historiographie de la Réforme se revêt d'un
sens politique tout autrement dangereux pour les huguenots. Accusés depuis
très longtemps d'être hérétiques, dans la décennie qui a précédé la révocation.
Us étaient dénoncés en tant que schismatiques, c'est-à-dire, en tant que rebelles

à l'autorité légitime de l'Eglise18. A l'accusation de schisme s'ajoutait celle

d'hérésie sociale, fondée sur le comportement des réformés lors des guerres de

religion du seizième siècle19. Pour les auteurs catholiques, l'esprit de la

Réforme est un esprit de révolte, qui, dépassant la simple réformation de

l'Eglise, vise aussi «le renversement de l'ordre social et politique»20. De l'avis

13 «Orose», remarque G (1702).
14 «Rémond». remarque D (1702).
15 Pour une discussion plus élaborée de ces questions, voir Whelan, The Anatomy,

pp. 87-116.
16 Voir Rétat, Le Dictionnaire de Bayle, pp. 61-118.
17 Voir, par exemple, CG, Liv et Il.i, OD II, pp. 10a-12a; Whelan, The Anatomy,

pp. 60-61.
18 Voir Elisabeth Labrousse, « Une foi. une loi. un roi?» Essai sur la révocation de

l'édit de Nantes (Genève, Paris 1985) pp. 95-112.
19 Voir Elizabeth Israels Perry, From the theology to history: French religious

controversy and the revocation of the edid ofNantes (The Hague 1973) pp. 6-7.
20 Bernard Dompnier, Le Venin de l'hérésie: image du protestantisme et combat

catholique au XVIIe siècle (Paris 1985) p. 82.



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 89

d'Elisabeth Labrousse, cette image du protestantisme est fondée sur une
mauvaise foi de la part des polémistes catholiques21. Par ce biais, ils
cherchaient à justifier l'oppression croissante des réformés par le bras séculier, qui.
d'après eux, procédait légitimement au rétablissement de l'uniformité
religieuse dans le règne tout catholique de Louis le Grand. Les ouvrages que Bayle
a publiés à cette époque dénoncent la mauvaise foi et la violence catholiques
tout en présentant une «contre-image» du protestantisme. C'est dans
l'élaboration de cette «contre-image», prolongée dans le Dictionnaire et ses
derniers ouvrages, que coïncident son souci de vérité, son pyrrhonisme historique

et son protestantisme.
L'histoire de la Réforme, telle qu'elle apparaît dans l'œuvre de Bayle,

s'intègre à une vision historiographique caractérisée par l'idée d'une lutte
entre la vérité et l'erreur. Cette lutte est, d'ailleurs, inégale. C'est en grande
partie son expérience de huguenot français qui lui fait concevoir la vérité
comme toujours minoritaire et opprimée tandis que l'erreur est puissante,
majoritaire, et triomphante22. La composition de l'histoire est compliquée par
le fait que le récit historique s'écrit le plus souvent par le parti dominant, qui
non seulement essaie de noircir ceux qui sont minoritaires, mais aussi, par le

biais de la censure, cherche à les empêcher de préserver par écrit le souvenir de

leur présence dans l'histoire du monde23. La défense du protestantisme que
Bayle entreprend dans son œuvre l'engage donc à combattre sur deux fronts :

récuser l'image catholique des réformés, et établir pour la postérité une
histoire vraie de la Réforme. Mais ce double mandat le met étrangement aux
prises avec ses coreligionnaires. Son souci de vérité, d'une part, et son chagrin,
de l'autre, devant ce qu'il se représente comme une rébellion protestante, lors
de la déposition de Jacques II d'Angleterre en 1688. l'amènent parfois à

peindre un portrait peu flatteur du protestantisme. C'est ce portrait complexe,
quelquefois contradictoire, que j'essaierai de retracer dans ma communication.

3. Anthropologie et histoire des religions

C'est tout d'abord vers l'anthropologie que Bayle se tourne pour trouver
une réponse aux accusations d'hérésie et de schisme portées par les catholiques

contre la Réforme. Aux yeux des catholiques, tel Bossuet. l'erreur du

protestantisme réside dans sa «nouveauté», et la vérité du catholicisme se

voit dans son antiquité: «l'Eglise catholique... réunit en elle-même toute

21 Labrousse. «Une foi. une loi, un roi?», p. 101.
22 Cette vision historiographique s'inspire aussi du cartésianisme, du libertinage

érudit. de l'augustinisme et du manichéisme; voir Labrousse. Hétérodoxie et rigorisme.
pp. 39-68. 346-386: Whelan. The Anatomy, pp. 119-145.

21 Voir Whelan, The Anatomy, pp. 233-240, et «Pierre Bayle, critique et créateur
des mythes des origines» dans Primitivisme et mythes des origines dans la France des

Lumières 1680-1820 (Paris 1989). pp. 119-128.



90 RUTH WHELAN

l'autorité des siècles passés, et les anciennes traditions du genre humain
jusqu'à sa première origine»24. Sur le plan de la philosophie de l'histoire,
l'antiquité réclamée par les catholiques constitue une négation de l'historicité.
Selon Bossuet, le progrès et la variété sont des signes d'erreur: «la foi parle
simplement... la vérité... a un langage toujours uniforme»25. Mais, d'après
Bayle, la validité de la position catholique dépend de l'idée que l'on se fait des

origines du genre humain. Or, se rapportant à la Bible, l'auteur du Diction-
nairey puise une anthropologie qui va à l'encontre des prétentions catholiques
à détenir la véritable antiquité. L'histoire sacrée révèle que peu après la

création du monde nos premiers parents ont déchu «(du) bienheureux état
d'innocence» dans lequel ils sont sortis des mains de leur Créateur26. En

conséquence de la chute, l'homme a été soumis à « toutes les sottises, & (à) tout
le ridicule de la vie présente»27. Du point de vue de l'historiographie, le récit
de la chute implique pour Bayle que l'histoire humaine n'est pas statique mais
en fait dynamique. Elle est caractérisée par un principe d'alternance entre
grandeur et décadence, qui s'inscrit dans la nature même de l'homme28. Ainsi,
l'uniformité préconisée par le catholicisme est spécieuse; elle renie la

dynamique de l'histoire. Quant à l'antiquité, le mieux qu'on puisse dire, c'est

qu'elle est ambiguë: se rapporte-t-elle à l'état supra-lapsaire ou infra-lapsaire
de l'homme?

Toutes les gloses que Bayle apporte au récit biblique de la chute abondent
dans le sens de la continuité du catholicisme avec les instincts dépravés de

l'homme. Par suite de la chute, l'homme n'a pas seulement été réduit à une vie
de misère, il a aussi éprouvé une transformation morale et épistémologique.
L'alternance entre grandeur et décadence, et les contrariétés de la nature
humaine dont elle dépend, s'expliquent pour Bayle, qui est ici dans le sillon de

Pascal, par la théologie chrétienne de la chute:

Le vrai Système des Chrétiens est le seul qui puisse résoudre ces difficultez. Il nous
aprend que depuis que le premier homme fut déchu de son état d'innocence, tous ses

descendans ont été assujetis à une telle corruption, qu'à moins d'une grace
surnaturelle ils sont nécessairement esclaves de l'iniquité, «enclins à mal faire, inutiles à

tout bien ». La Raison, la Philosophie, les Idées de l'honnête, la connoissance du vrai
intérêt de l'amour propre, tout cela est incapable de résister aux passions. L'Empire

24 J. Bossuet. Discours sur l'histoire universelle. 11.31. dans Œuvres (Versailles 1815-
1819. 43 vol.). xxv. pp. 431-432: voir Whelan. The Anatomy, pp. 214-216.

23 J.-B. Bossuet. Histoire des variations des églises protestantes, dans Œuvres, éd.

cit.. xix. p. 4. Pour la position de Bossuet vis-à-vis de l'histoire de la Réforme, voir
Alfred Rebelliau, Bossuet. historien du protestantisme, étude sur l'Histoire des Variations

et sur la controverse au dix-septième siècle (Paris 1903).
26 «Eve», in corp.. et rermarque A (1697); voir «Abel», remarque A (1697). et

«Adam», in corp. (1697).
27 «Eve», in corp.. et remarque A (1697).
28 Voir Whelan, «Pierre Bayle, critique et créateur des mythes des origines»,

pp. 121-122.



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 91

qui avoit été donné à la partie supérieure de l'ame sur l'inférieure a été ôté à l'homme
depuis le péché d'Adam2l>.

La distinction entre l'état supra-lapsaire et infra-lapsaire de l'homme permet à

Bayle de souligner la prédominance des passions dans les positions morales
des êtres humains après la chute30. La constatation vaut aussi pour les choix
intellectuels et religieux.

Car, d'après notre auteur, l'esprit des hommes déchus «n'est pas mieux
conditionné que le cœur. Ils ne jugent des choses que selon le témoignage des

sens: ils n'examinent rien, ils avalent les erreurs sans aucune défiance: ils
croient aveuglément tous les récits qu'on leur fait... les traditions les plus
fabuleuses, tout ce qui sent le prodige & le merveilleux...»31. En d'autres
termes, l'homme infra-lapsaire a des tendances radicales non seulement vers
l'immoralité, mais aussi vers l'erreur et la superstition. La mention de la grâce

prévenante dans la première citation est significative: elle implique que ce

n'est que l'intervention divine qui peut mettre fin à la déchéance qui constitue
la seconde nature de l'homme depuis la chute. Sur le plan de l'historiographie
religieuse, cette théologie des origines est lourde de conséquences. Elle invite à

penser, d'une part, que la «nouveauté» apparente du protestantisme résulte
d'un rétablissement providentiel de la religion qui avait suivi la pente naturelle

de toute institution humaine. D'autre part, elle suggère que l'antiquité du

catholicisme, ininterrompue depuis les origines, est nécessairement une
antiquité d'erreur: elle reste en dehors du principe de décadence et de rétablissement

qui est la dynamique propre de l'histoire32.

4. La philosophie cyclique de l'histoire

L'idée oppositionelle que Bayle se fait de l'histoire s'intègre donc à une

philosophie cyclique des faits et gestes des êtres humains. La lutte inlassable

entre le vice et la vertu, la vérité et l'erreur, une notion qui embrasse le conflit
religieux, fait partie d'un «jeu de bascule» qui se répète tout au long de

l'histoire. La réponse d'Esope à Chilon, qui l'avait interrogé quant à «l'occupation

de Jupiter»; «Il abaisse les choses hautes, & élevé les choses basses»,

constitue pour Bayle un «Abrégé de l'Histoire humaine». D'après lui, «le
monde est un véritable jeu de bascule ; tour à tour on y monte & on y descend.

29 «Helene», remarque Y (1702), la citation est tirée de la liturgie des Eglises réformées.

30 Voir Elisabeth Labrousse, Hétérodoxie et rigorisme, pp. 69-102 ; et Whelan. The

Anatomy, pp. 83-8.
11 Continuation des Pensées diverses CPD) (1704). xxiii, OD. Ill, p. 220a; voir

Whelan, «La religion à l'envers: Bayle et l'histoire du paganisme antique» dans Les

Religions du paganisme antique dans l'Europe chrétienne XVI-Xl 'IIIe s. (Pans 1987),

pp. 117-118.
52 Walter Rex a analysé la position de Bayle vis-à-vis de l'antiquité en tant que

«note» de l'Eglise dans les Pensées diverses, voir son Essays, pp. 3-74.



92 RUTH WHELAN

On doit admirer dans ce jeu-là les profondeurs d'une sage Providence, &
l'activité de nos passions»33. Le mouvement cyclique de l'histoire devient ici
le signe de la présence divine dans le théâtre du monde. La Providence
«surdétermine» les passions de l'homme pour empêcher un dérapage sans

recours des affaires humaines34. Le profil des confessions religieuses se dessine

à partir de cette philosophie cyclique de l'histoire. Prenant à titre d'exemple

le cas du «culte de la Sainte Vierge» chez les catholiques, Bayle conclut
qu'il a été «favorisé par les dispositions naturelles & machinales de l'homme,
puis qu'(il) a fait des progrès continuels & prodigieux». A la longue durée des

cultes catholiques, il oppose la brièveté des «réformations de Religion», qui
«parviennent promptement à leur perfection, & au plus haut point de leur

crue, & à cela succede un relâchement très rapide, & un état corrompu qui
demanderait une nouvelle réformation»35. Cet énoncé renverse brillamment
les charges d'hérésie et de schisme portées contre le protestantisme. Car c'est

ici le catholicisme qui a dévié, voire résisté à l'impulsion providentielle qui a

provoqué les réformes réitérées dont a besoin la race humaine. Les variations
supposées des Eglises protestantes deviennent par ce biais un signe de

l'inspiration divine de la Réforme.
La Réformation de l'Eglise au seizième siècle n'est donc qu'un des

moments où la Providence est intervenue pour bloquer la décadence inévitable

de la morale et des institutions humaines. Bayle reprend le lieu commun
de l'historiographie protestante des «témoins de la vérité», suscités par
Dieu36, pour en créer un tableau historique dans lequel s'insère la Réformation:

le déluge, la naissance de Jésus-Christ, l'Eglise primitive37, Nestorius et
le nestorianisme38, les Vaudois, les Albigeois, Jean Hus et Wiclef39 constituent
autant de moments ou d'individus privilégiés, autrement dit, de précurseurs
de la Réforme. Rejetant l'accusation catholique que cette filiation prouve que
le calvinisme n'est qu'un ramassis d'erreurs40, Bayle y voit une preuve de sa

légitimité. Car elle prouve non seulement «que les mêmes difficultez que
(Calvin) a proposées contre l'Eglise Romaine, étoient déjà venues dans l'esprit
de plusieurs grands personnages», mais aussi «que la maladie de l'Eglise
Romaine devoit être bien invétérée, puis qu'on a été contraint de prêcher dans

le XVI. siècle contre les mêmes corruptions, & les mêmes erreurs qui lui
avoient été reprochées tant de fois »4 '. La notion de précurseurs de la Réforme

33 «Esope», remarque I (1697).
14 Voir Labrousse, Hétérodoxie et rigorisme, pp. 465-466.

''«Nestorius», remarque N (1702).
"' Voir Dubois, La conception... pp. 26 et s.
37 Voir «Xenophanes». remarque E (1697).
38 Voir «Nestorius», et l'analyse de cet article dans Whelan, The Anatomy, pp. 31-

55.

" Voir CG. xi, OD. II, pp. 46b-51a.
40 Voir Dompnier, Le Venin de l'hérésie, pp. 48 et s.
41 CG, XI.vii, OD. II, p. 50a.



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 93

permet à Bayle d'insister sur l'«opinâtreté» — c'est-à-dire, l'obstination dans
l'erreur — des catholiques qui, d'après les théologiens, est un «des traits les

plus saillants de l'hérésiarque et de ses sectateurs»42. A cela s'opposent les
réformes réitérées de l'Eglise, dont celle du seizième siècle n'est que la plus
réussie. Autrement dit, c'est du côté de la Réformation que se trouvent non
seulement la vérité religieuse, mais aussi la véritable antiquité: celle qui, se

prêtant au mouvement cyclique de l'histoire, est fondée sur une opposition
collective à la décadence inhérente à la nature humaine.

La constatation de l'existence d'une tradition de confrontation qui, malgré
sa persistance, n'a pas réussi à provoquer la réforme de l'Eglise latine, amène

Bayle à s'étonner devant la réussite initiale de la Réforme du seizième siècle.

«L'Histoire ne fournit rien de plus surprenant, dit-il. que ce que (Luther) a

fait: car qu'un simple Moine ait pu frapper sur le Papisme un si rude coup,
qu'il n'en faudrait qu'un semblable pour renverser entièrement l'Eglise
Romaine, c'est ce qu'on ne peut assez admirer»43. Comme la citation l'indique,

à l'instar de la plupart de ses contemporains. Bayle accorde un rôle
prépondérant à l'individu dans le déroulement de l'histoire. Pourtant, les

«qualitez eminentes» de Luther, et des autres réformateurs, ne sauraient
toutes seules expliquer les causes du «grand ouvrage de la Réformation»44.
Par conséquent, et sans originalité aucune, Bayle se réfère à trois ordres de

causes — religieuses, culturelles et politiques — et accepte la chronologie
tripartite de pré-réforme, Réforme, et contre-réforme, quand il en vient à

établir le commencement et le progrès de la plus grande révolution qu'ait
connue le christianisme.

5. Les causes de la Réforme

a) La corruption de la papauté

A l'instar de tous les historiens de la Réforme au grand siècle — soit

catholiques, soit protestants45 —, Bayle dénonce la corruption de l'Eglise au

début du seizième siècle. En fait, au dire de Jacques Sole, le moyen âge

représente pour lui, et pour de nombreux érudits protestants « le moment où le

christianisme, perdant peu à peu de sa pureté primitive, s'était progressivement

transformé en papisme»46. Selon Bayle, la décadence de l'Eglise à l'aube
de la Réforme se voit tout d'abord dans la corruption de ses chefs. La

biographie du pape Grégoire VII, qui « a été celui de tous les Papes qui a le plus
hardiment & le plus heureusement travaillé à l'augmentation de la puissance

Pontificale»47 fait partie dans le Dictionnaire, d'une typologie peu flatteuse de

42 Labrousse, «Une foi, une loi, un roi'?», p. 97.
43 «Luther», in corp. (1697).
44 Cette expression est de la plume de Bayle (CG, Vl.i, OD, II. p. 31a).
45 Voir Dompnier, Le Venin de l'hérésie, pp. 89-91.
46 Sole, «Religion et vision historiographique», p. 142.
47 «Grégoire VII», in corp. (1697).



94 RUTH WHELAN

la papauté. Vu d'ensemble, le Saint-Siège est accusé devant le tribunal de

l'histoire d'extravagance et de faste, de volupté, de luxure, et d'tvrognerie, de

népotisme, et enfin de simonie48. Le comportement vicieux des supposés
«Vicaires de Jesus-Christ» conduit Bayle à souligner le contraste entre la

pompe de la Rome chrétienne et «le véritable esprit de la Religion qui est

d'éclairer & sanctifier l'ame... sans empiéter sur la politique»49. D'après lui
«on ne saurait considérer sans étonnement qu'une Eglise, qui n'a, dit-elle, que
les armes spirituelles de la parole de Dieu, & qui ne peut fonder ses droits que
sur l'Evangile, où tout prêche l'humilité & la pauvreté, ait eu la hardiesse

d'aspirer à une domination absolue sur tous les Rois de la terre: mais il est

encore plus étonnant que ce dessein chimérique lui ait si bien réussi»50.

L'esprit de conquête et le machiavélisme du Saint-Siège suffisent à expliquer à

la fois l'essor du catholicisme et l'échec des tentatives de réforme jusqu'au
seizième siècle. Car, l'esprit belliqueux de la «nouvelle Rome» s'accompagne
d'un esprit de persécution qui s'obstine à éliminer toute opposition à'sa

«domination absolue», et à contraindre «les Hérétiques à revenir à l'Eglise»51.

Néanmoins, étant donné la dépravation exagérée de la papauté au

moyen âge, et ce que Bayle conçoit comme son institutionalisation du vice, il
était inévitable que les affaires religieuses atteignissent à un point critique.
C'est ce qui arriva avec le «trafic sordide... (de) la distribution des Indulgences»,

instauré par Léon X, qui donna lieu «à la Réformation de
Luther»52.

b) La corruption du clergé

Néanmoins, la corruption pontificale ne fut pas seule à provoquer la

Réforme. A maintes reprises, Bayle signale le relâchement moral qui a sévi
dans le christianisme à partir du quatrième siècle53. Mais c'est le clergé, à la

fois régulier et séculier, qui sert principalement de cible à ses railleries. Etant
donné le relâchement de la discipline ecclésiastique «au siècle de la
Réformation», «la condition monachale, ou sacerdotale» paraît à Bayle «de toutes
les conditions du monde celle qui jouïssoit le mieux des voluptez les plus
déréglées». Ceux qui surent en profiter menaient «une vie la plus sale, & la

plus impure qui se puisse concevoir». L'immoralité du clergé catholique allait

48 Voir «Chigi (Fabio)», remarques C et D (1697); «Eugene IV», in corp. (1702);
«Grégoire I», remarque E (1697); «Innocent VIII» in corp., et remarque D (1702);
«Jules II», remarque D, E et L (1697); «Leon X» in corp., et remarque C (1697);
«Ottobom», in corp., et remarque A (1697); «Paul II» in corp., et remarques A, B et D
(1720); «Sixte IV» remarques A (1697) et L(1702); voir aussi Whelan The Anatomy,
pp. 224-228.

4'' «Grégoire VII», remarque S (1702).
511 «Grégoire VII», remarque B (1697).
51 «Grégoire I», remarque E (1697).
52 «Leon X», in corp. (1697).
53 Voir «Nestorius», remarque N (1702).



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 95

de pair, selon Bayle, avec leur ignorance, et il aime à souligner les «ridicules
impertinences, dont les Moines avoient rempli la prédication de la parole de
Dieu»54. Par suite de cette corruption et de la vénalité qui s'est ensuivie, le

clergé a non seulement trahi le peuple, dont il avait la responsabilité, il a aussi
délibérément cherché à exploiter sa bonne foi, pour ne pas dire sa crédulité.
«Quand on se souviendra, que la dévotion pour la Vierge est une source
féconde de gain aux Eglises, & aux Couvens, on verra bien la raison qui a fait
faire un partage si diférent... entre Jesus-Christ & sa Sainte Mere, par rapport
aux signatures dejustice, &aux signatures de grace»55. La dévotion à la Sainte
Vierge est ici exemplaire de l'envahissement des doctrines et pratiques
religieuses par un culte qui, d'après Bayle, est à la fois superstitieux et idolâtre.
Car, sous l'impulsion d'un clergé âpre au gain, qui sait exploiter le penchant de

l'homme déchu pour tout ce qui sent le merveilleux, le peuple a commencé à

rendre à une créature un culte qui n'est dû qu'au Créateur. C'est donc à la
décadence du culte «papiste», aussi bien qu'à la corruption du clergé que
pense Bayle quand il parle des «erreurs grossières qui avoient inondé toute la
face de l'Eglise»56, à l'aube de la Réforme. La métaphore de l'inondation se

change en métaphore morbide quand Bayle en vient à expliquer la réussite de

la Réformation luthérienne par rapport aux réformes qui l'avaient précédée.
Les précurseurs de la réforme «entreprirent la guérison de la maladie avant la

crise», tandis que Luther «l'attaqua dans un tems critique, lors qu'elle étoit

parvenue au comble». Ainsi, eut-il «le même bonheur que ces remèdes que
l'on emploie les derniers, & qui remportent la gloire de la guérison, parce
qu'on les applique quand la maladie a jette tout son venin»57. Autrement dit,
la condition déplorable de l'Eglise latine est portée responsable de la crise

religieuse du seizième siècle, qui a fini par provoquer le dernier schisme au
sein du christianisme.

c) Le rôle de l'humanisme

Cependant, Luther n'était pas le seul à protester contre la décadence de

l'Eglise au début du seizième siècle. Comme tous les historiens de la Réforme.

Bayle accorde un rôle prépondérant à l'humanisme de la Renaissance. « Il faut

avouer, dit-il, que plusieurs choses favorisèrent Luther: les belles Lettres

levoient la tête parmi les Laïques, pendant que les gens d'Eglise ne vouloient
point renoncer à la barbarie»58. Autrement dit, dès avant la réforme
luthérienne, il existait déjà «une tension entre l'humanisme et la foi chez les

catholiques»59. Le poète Dante, et l'humaniste Rodolphe Agricola, tous les

54 CG. IX.i. ii. iv. OD. II. pp. 39a. 40a, et 40b.

-"«Nestorius», remarque N (1702).
'bCG, IX.v, OD. II, p. 41b.
57 «Luther» remarque AA (1697)
58 «Luther», remarque AA (1697).
59 Sole, «Religion et vision historiographique». p. 144.



96 RUTH WHELAN

deux italiens, le médecin allemand Georges Agricola, et plus tard en France, le

cercle de Meaux protégé par Marguerite de Navarre, figurent dans le Dictionnaire

parmi «un grand nombre... de personnes qui avoient soupiré après la

réformation de l'Eglise». Dans leurs écrits «ils déploraient les ténèbres de

l'Eglise», tantôt «Us blâmoient la Messe, le célibat, & la doctrine des Moines
sur la justification par les œuvres», tantôt ils décriaient «l'impudicité effrénée»

du clergé. Parfois, tel Pierre d'Ailli, ils proposaient des projets de réforme
qui préconisaient l'abolition de «la pompe des cérémonies, (des) fêtes superflues,

(de) l'abus des jeunes, & (de) la canonisation des Saints»60. Mais tout ce

mouvement informe a trouvé sa raison d'être dans un seul homme, contemporain

de Luther; car Luther, tel le Christ, a eu quelqu'un pour préparer ses

voies. Bayle soutient, donc, et sans ironie aucune, qu'«on a eu raison de dire
qu'Erasme par ses railleries prépara les voies à Luther, il fut son St. Jean

Baptiste»61. La métaphore en dit long non seulement sur la vocation divine
que prête notre auteur à Luther, mais aussi sur son admiration pour Erasme
dont l'érudition, l'irénisme et, surtout, la verve satirique provoquent
l'enthousiasme de Bayle. Car, à son avis, «les Colloques d'Erasme» (firent) «plus
de tort à la Communion de Rome que n'aurait fait un Livre sérieux & sçavant.
On veut même qu'(ils aient) donné occasion à plusieurs personnes de méditer
profondément sur les Controverses, & de se desabuser»62. L'efficacité
réformatrice des railleries d'Erasme n'empêche pas Bayle, pourtant, de porter un
jugement assez sévère sur l'humanisme chrétien de la pré-réforme.

L'ambivalence des humanistes catholiques vis-à-vis de Luther, et surtout
du schisme qui suivit bientôt ses réformes, avaient amené certains historiens

protestants à condamner comme autant d'apostats ceux «qui avoient d'abord
goûté la bonne semence, & puis s'étoient replongés au bourbier»63. Bayle ne

saurait aller si loin dans son appréciation d'Erasme qui, selon lui, était à la fois
bon catholique et sympathisant de Luther. Erasme, catholique éclairé, appréciait

le contrepoids qu'apportait Luther à la décadence de l'Eglise, mais sa

sympathie s'arrêta net dès qu'il fut question de dresser «autel contre autel»,
c'est-à-dire, de fonder une autre communion chrétienne. Or, Bayle, sans

adopter l'accusation d'apostasie, blâme Erasme de son manque de confiance
dans la providence:

Il se faisoit une notion trop bornée de la Providence de Dieu, & ne considéroit pas
assez qu'elle nous conduit au même but, tantôt par une route, tantôt par une autre.
Ainsi par son «non amo veritatem seditiosam», il demeura dans le bourbier, &

"'«Dante», in corp. (1702); «Agricola (George)», remarque B (1697); «Agricola
(Rodolphe)», remarque H (1697); «Navarre, Marguerite de Valois, reine de)», in corp.,
et remarque F (1702); «Luther», remarque AA (1697); «Alili», remarque H (1697).

61 «Luther», remarque AA (1697).
62 «Sainte-Aldegonde», remarque G (1702); voir aussi «Viret», remarques C et D

(1702); et Whelan, The Anatomy, p. 236.
61 «Agricola (George)», remarque B (1697).



IMAGES DE LA RÉFORME CHEZ PIERRE BAYLE 97

s'imagina faussement qu'il n'étoit que de se tenir au gros de l'arbre; puis que la
maniere dont Luther écrivoit. & les guerres qui accompagnoient sa Réformation,
étoient un préjugé que le tems de la délivrance n'étoit pas encore venu64.

Aux yeux de notre auteur, l'humanisme catholique manquait aussi bien de foi
que de courage. L'opposition entre «le bourbier» romain et le «tems de la

délivrance» providentielle qu'a été la Réforme constitue une réplique
indirecte aux polémistes catholiques, pour qui la décadence de l'Eglise ne justifiait
pas la rupture religieuse65. Malgré son propre irénisme. Bayle récuse toute
attitude qui ne saurait reconnaître que la providence divine, «dont les voies
sont toujours infiniment sages»66, préféra réformer l'Eglise en séparant le bon
grain de l'ivraie.

d) L'influence de la politique

Bien que sur le plan métaphysique Bayle voie dans la Réforme «une
influence particulière de la Providence», sur le plan proprement humain, il
constate l'influence des affaires politiques de l'Europe dans l'établissement de

la Réformation. Selon lui, «si Luther a eu de plus grans succès que tant
d'autres Réformateurs dont il avoit été précédé, c'est parce qu'il s'est mis au
monde sous les auspices favorables de l'émulation de François I & de Charles-

Quint, deux Princes qui pour se contrequarrer favorisèrent tour-à-tour sa

nouvelle Secte»67. C'est donc la rivalité entre ces deux monarques qui explique

pour Bayle le progrès de la Réforme aussi bien en Allemagne qu'en
Angleterre. Malgré «la haine (de Charles Quint) pour les Hérétiques», «il
trouvoit son compte dans les divisions que cette Secte causa. & il s'en servoit à

toutes mains » contre ses ennemis. Il accorda même « la liberté de conscience »

aux protestants «dès qu'ils lui promirent de renoncer à l'alliance de la

France»68. François Ier ne fit pas mieux. Pendant que dans son royaume «il faisoit
brûler de petits particuliers, parce qu'ils n'alloient pas à la Messe,... il donnoit
de puissans secours à des Princes qui avoient aboli la Messe dans leurs

Etats»69. C'est à la Ligue de Smalkalde et aux princes luthériens que pense

Bayle, qui voit dans cette alliance une ruse politique pour «empêcher (les

Princes Ligués) de s'accorder avec Charles-Quint». Ce fut pourtant une
stratégie à double tranchant, car elle donna aux princes luthériens «les moiens

non seulement de se maintenir, mais aussi de s'agrandir». «Or. continue-t-il,
«dès que (la réforme) fut bien ancrée en Allemagne, elle envoia assez de

secours aux Calvinistes de France pour disputer le terrain»70. Quant à l'An-

64 «Erasme», remarque T (1697).
'•- Voir Dompnier, Lc Venin de l'hérésie, p. 92.
66 «Agricola (George)», remarque B (1697).
67 «François Ier». remarque P (1697).
68 «Charles-Quint», remarques S et R (1697).
69 «François Ier». remarque P (1697).
70«Bellai (Guillaume du)», remarque B (1697): «Surgier». remarque A (1720):

«François Ier». remarque P (1697).



98 RUTH WHELAN

gleterre, les deux monarques cherchèrent à «former une liaison très étroite»
avec ce royaume en favorisant le divorce d'Henri VIII. Pour accomplir ce

dessein, Charles Quint «sut oublier les affrons faits à sa tante répudiée, & les

promesses qu'il avoit faites à la Cour de Rome», tandis que François Ier

encouragea «quelques Universitez de France à opiner selon les passions de

Henri VIII... car, le divorce de la Reine Catherine étoit un affront pour
l'Empereur»71. D'après Bayle, l'excommunication d'Henri VIII qui suivit son
divorce fut l'occasion de la réforme de l'Eglise d'Angleterre: «le fracas de

l'excommunication du Roi» «réveilla les Evêques d'Angleterre de leur
assoupissement... (et) ils s'appliquèrent à pénétrer la question de l'autorité du Pape

sur le temporel des Rois. & sur toute l'Eglise Universelle»72. Cette explication
de l'origine de la Réforme par des causes secondes d'ordre politique n'est pas
sans arrière-pensée quant à la condition des huguenots au moment de la

révocation de l'édit de Nantes. Bayle veut signaler que la persécution ou la

tolérance des prétendus hérétiques dépendent moins du zèle religieux des

souverains que de leur opportunisme politique, voire de leur machiavélisme73.

6. L'image idéaliste de la Réforme chez Bayle

C'est sur ce fond sombre de décadence, de tiédeur religieuse, et de manèges

politiques qu'éclata «la lumiere»74 de la Réforme. Contrairement aux
polémistes catholiques qui présentaient le refus du célibat comme un signe du

libertinage des réformateurs75, Bayle présente une image parfois idéaliste de

ses devanciers protestants. Sa conception cyclique de l'histoire lui permet de

voir dans la Réforme le rétablissement de la pureté des mœurs de l'Eglise
primitive, dont il se fait d'ailleurs une idée mythique. « Les bonnes moeurs des

premiers Chrétiens, leur sobriété, leur chasteté, leur humilité» réapparurent
chez «les Réformez de France au XVI Siècle»:

(ils) furent d'abord très bien réglez dans la Morale: ils renoncèrent au jeu, au cabaret,

aux juremcns, à la dance, etc: Les Statuts militaires que le Prince de Condé fit
observer, au commencement des guerres civiles sous Charles IX, furent admirables.
Les soldats.étoient obligez de vivre dans la dernière régularité. & l'on punissoit
sévèrement leurs moindres fautes76.

71 «Charles-Quint», remarque A (1697); «Bellai (Guillaume du)», in corp. (1697);
voir aussi «Bellai (Jean du)» in corp. (1697).

12 CG, XXVIII.xi. OD, II, pp. 131 a-b.
73 Voir CG, XVIII.vi, OD. II, p. 81 a : « François Ier». remarque P 1697) ; « Henri II »,

remarque AA (1702); et «Surgier», remarque A (1720).
74 Voir «Agricola (Rodolphe)», in corp. (1697).
75 Voir Dompmer. Le Venin de l'hérésie, pp. 79 et s.
76 «Nestorius», remarque N (1702); voir les Nouvelles lettres de l'auteur de la

Critique générale de l'Histoire du calvinisme (1685) NLC), XIV.xii. OD, II, pp. 265a-b.
Le mythe de l'Eglise primitive était très répandu dans la pensée protestante de l'époque,
voir René Voeltzel, Vraie etfausse église selon les théologiens protestants français du

XVIIe siècle (Paris 1956).



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 99

Loin d'embrasser la Réforme pour assouvir leurs passions, les réformés,
d'après Bayle, «se distinguoient des autres par la pureté de leurs moeurs».
Cela ne veut pas dire qu'il cache les défauts de ses coreligionnaires. Car son
souci de vérité dans le Dictionnaire le conduit à éviter toute hagiographie, et à

«faire conoître les grans hommes à droit (sic) et à gauche»77. Mais cela

n'empêche qu'il affirme de façon globale que les protestants étaient si
rigoristes «qu'un Catholique qui n'osoit point faire des sermens. ni jurer Dieu
pour la moindre chose dans la conversation, se rendoit suspect de Hugueno-
tisme»78.

Le rigorisme de la Réforme se manifeste également par la restauration de la

pureté de la doctrine et de la simplicité du culte de l'Eglise primitive. Bayle
avoue qu'il «(croit) fermement que l'ancienne Eglise n'a point crû ce que l'on
croit aujourd'huy dans la Communion Romaine». Le refus du célibat et de

l'infaillibilité du Saint-Siège, l'abandon de la messe, du purgatoire et de la

confession, la critique de la transsubstantiation et des dévotions dites
superstitieuses, et leur remplacement chez les protestants par la «prédication de la

parole de Dieu» constituent, par conséquent, autant de signes de la volonté
des réformateurs de rejoindre «la simplicité Apostolique»79. C'est essentiellement

à la réforme calviniste que pense Bayle. D'après lui, tandis que d'une

part «la Réformation qui se fit sous Henri VIII» n'était qu'«un acheminement

à quelque chose de meilleur», et de l'autre, celle qui fut instaurée par
Luther était assez conservatrice «sur l'article des Cérémonies». Calvin, plus
radical que ses devanciers, «étoit très persuadé qu'il enseignoit le pur Evangile.

& que la beauté naturelle de cette divine Vérité se soutiendrait par sa seule

force»80. L'identification du protestantisme et de l'Eglise primitive s'applique,

donc, de façon spéciale au calvinisme, qui a agi. non par intérêt, mais par
amour de la vérité81. L'aspect radical de la réforme calviniste est le signe, non

pas de son hérésie, mais de sa filiation spirituelle avec le Christ, de son

rattachement au christianisme primitif. Cette négation de l'historicité chez les

calvinistes s'accompagne de la constatation d'une évolution chez les catholiques82.

Par conséquent la vérité de la Réforme réside à la fois dans son
rétablissement de la pureté primitive, et dans son refus des «prospéritez
temporelles» dont s'est progressivement parées l'Eglise latine qui, par ce biais.

77 «Augustin» in corp. (1697); voir Whelan. «The wages of sin is orthodoxy; the
Confessions of Saint Augustine in Bayle's Dictionnaire». Journal of the history of
philosophv. XXVI (1988). pp. 198-199 et The Anatomy, pp. 87-116.

78 CG. IX.vii, OD, II. p. 43a.
79 CG, IX.vii ; X.ni ; et XXVII.xv. xvi. xvii. OD, II. pp. 43a : et 133a-135a : voir aussi

«Viret» remarque C (1702).
S0CG. Xl.iii.iv; XXVIII.xi. OD. II. pp. 48a; 131b.
81 CG. Xl.iv, OD, IL p. 48a; voir Whelan. The Anatomy, pp. 218-223.
82 Voir Bernard Dompnier. «L'histoire religieuse chez les controversistes réformés

du début du XVIIe siècle. L'apport de du Plessis Mornay et Rivet», dans Joutard (éd.).

Historiographie de la réforme, p. 22.



100 RUTH WHELAN

a trahi le mandat qu'elle reçut du Christ, son fondateur. En fin de compte, c'est
l'apostasie de l'Eglise romaine qui rend légitime le retour radical aux origines
chrétiennes qui se voit dans le calvinisme.

7. Le problème de la violence de la Réforme

a) La distinction entre motifs politiques et motifs religieux

Il y a pourtant un aspect fondamental de la Réforme, où toutes les confessions

protestantes ont dévié de l'image idéale que Bayle se fait de l'Eglise
primitive. Il ne saurait nier l'accusation des catholiques, qui est fondée sur
l'histoire, selon laquelle «le développement de la réforme s'est accompagné
des pires violences et cruautés». Bien que la constatation vaille pour tous les

pays où la Réformation s'est établie, Bayle s'intéresse tout particulièrement au
cas des guerres de religion en France, dont les polémistes catholiques du XVIIe
siècle se servaient pour «jeter le doute sur le loyalisme des protestants à l'égard
du souverain»83. La réplique de notre auteur n'est pas simple, et il faut y
distinguer quatre étapes chronologiques. A l'époque de la Critique générale
(1682-1683), c'est l'affirmation de «la patience & l'humilité de nos
Ancêtres»84 qui lui tient le plus à cœur. Il commence par rejeter la lecture partisane
de l'histoire des guerres civiles, qui fait que chez les calvinistes, «les Protes-
tans n'ont jamais été les Aggresseurs», et chez les catholiques, que «ce sont les

Huguenots qui ont pris les armes les premiers»85. D'après lui, cette lecture

partisane n'est pas juste, puisqu'elle néglige de distinguer les raisons d'ordre
politique des motifs religieux des huguenots. Il est vrai, donc, qu'au seizième
siècle les protestants ont eu recours aux armes, mais ce fut sous l'impulsion des

princes du sang qui, à de notables exceptions près, avaient «plus d'ambition
que de Religion». Ils «n'ont agi par Principe de Religion, mais par cet esprit de

Politique & de vanité, qui fait que les Grands d'un Royaume...forment
plusieurs partis, pour se supplanter les uns les autres, principalement sous une
Minorité»86. D'ailleurs, reprenant un lieu commun de la controverse protestante,

Bayle maintient que ce ne fut pas contre le roi légitime que les princes de

sang se soulevèrent, mais contre ses mauvais conseillers : «nos Ancêtres n'ont
usé de violence, qu'après avoir été poussez à bout, & lors qu'ils virent que ce

n'étoit plus leur Prince légitime qui les persécutoit, mais la Maison de Guise,

qui s'étoit tyranniquement emparée de la souveraine puissance, au titre de

Rois près, qu'elle laissoit par pitié à François II & à Charles IX». Enfin, la

preuve du loyalisme des huguenots réside dans l'appui qu'ils ont donné à

Henri III pendant la Ligue. Et, ne fut-ce pas grâce à eux qu'Henri de Navarre

put délivrer «la France des forces de l'Etranger, que les Catholiques avoient

8' Dompnter, Le Venin de l'hérésie, pp. 83 et 85.
84 CG. VLiii, OD. Il, p. 31b.
85 CG, Liv, OD, IL p. 10a.

MCG, III.iii: XVII.vii, OD. pp. 17a: 75b.



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 101

fait venir»87? Somme toute, l'origine des guerres de religion ne peut pas être
attribuée à la violence supposée inhérente à la Réforme, mais à l'ambition
politique du parti catholique et à son usurpation du pouvoir royal.

b) L'insistance en 1682 sur la non-violence
de la première Réforme

L'attribution de la violence des guerres civiles en France à la rivalité entre
les «Grands du Royaume» permet à Bayle de répondre aux accusations
catholiques, mais il n'en est pas moins vrai que même cette lecture politique
des guerres de religion va à l'encontre des convictions profondes de l'absolutiste

qu'il était. Toute sa vie durant, y compris au moment de la publication de

la Critique générale, Bayle a affirmé que la désobéissance passive est la seule

réponse légitime à l'oppression88. C'est ainsi qu'en 1682, il insiste sur la

non-violence des débuts de la réforme, une insistance qui, comme Jacques
Sole l'a déjà signalé89, est contre l'évidence. Les réformés, dit-il, «ne deman-
doient que d'être soufferts, & d'avoir leur saoul de prêches... Ils souffrirent une

longue persécution, accompagnée des supplices les plus douloureux, sans

opposer à ces violences que la débonnaireté des premiers Chrétiens»90.

D'après lui, ce ne fut qu'au règne de François II qu'ils eurent recours aux

armes, ce qui fait que «nos Ancêtres n'ont usé de violence, qu'après avoir été

poussez à bout». Autrement dit, ils furent inspirés non par un esprit de

rébellion, mais par la nécessité de se défendre. Cette analyse permet à Bayle de

rejeter de nouveau le blâme du côté des catholiques, «qui usurpèrent un droit
sur (nos Ancêtres) qui ne les appartenoit pas, savoir celui de les persécuter
cruellement, & de les faire mourir dans les suplices les plus barbares»91. A
l'usurpation du pouvoir royal par les catholiques s'ajoute, donc, l'usurpation
d'un droit qui n'appartient qu'à Dieu seul, à savoir, celui de disposer de la

conscience de l'homme92. Cette image de la non-violence des réformés du
seizième siècle fait partie, dans la pensée de Bayle, de la défense des huguenots
à la veille de la révocation de l'édit de Nantes. Car, par ce biais, il veut prouver
qu'il n'y a rien «à craindre quand on tolère les Huguenots: ils n'aspirent point
à régner, & quand même la Providence divine les y appellerait, ils ne
croiraient pas qu'il falût exterminer, ni écraser les autres Sectes»93. C'est contre

87 CG., Ill.ii; XVII.vii; XXI.i. x, OD, II, pp. 17a; 75b; 89a, 95b. Voir aussi «Guise
(Claude de Lorraine Duc de)», in corp. (1697); «Guise (François de Lorraine Duc de)».
in corp.. et remarques A-D (1697); «Guise (Henri de Lorraine Duc de)», in corp.. et

remarques C. D, H. et I (1697); «Henri II». in corp. (1697).
88 CG, Vll.ii. OD. Il, p. 34b.
89 Sole, «Religion et vision historiographique», p. 168.
90 CG, VIII.i, OD. II. p. 36a. Cette édition porte deux fautes d'impression («sans

opposer à ses violences la débonnaireté...), que j'ai corrigées sur l'édition de 1683.
111 CO". XVII.x, xi, OD. II, pp. 77a-b.
92 CG, XVII.ix, x, xi, OD, pp. 76a-b, 77a-b.

nCG, XXIII.xx. OD. II, p. 114b.



102 RUTH WHELAN

cette position idéaliste, et la lecture de l'histoire sur laquelle elle est fondée,

que les événements de 1688 vont se heurter.
Pour le moment, pourtant, toute l'argumentation de Bayle ne saurait

cacher la distance qui existe entre l'image qu'il se fait de l'Eglise primitive et le

comportement de ses coreligionnaires. Donc, en fin de compte, l'auteur de la

Critique générale abandonne la filiation qu'il avait établie entre sa confession
et celle des premiers chrétiens. D'après lui, «il ne s'ensuit pas qu'une Religion
soit mauvaise, de ce qu'elle n'imite pas entièrement les premiers Chrétiens».
Par conséquent «il ne faut pas condamner comme une Eglise réprouvée de

Dieu, toutes les Sociétez où l'on ne voit pas régner l'esprit du véritable
Christianisme. Autrement c'est fait du Christianisme, & de l'Eglise Romaine
principalement»94. Puisque toutes les confessions chrétiennes ont usé de
violence à un moment ou à un autre de leur existence, la violence d'une confession

ne saurait prouver sa fausseté. En fait, cette preuve spécieuse se prête à

une lecture libertine, ce que Bayle appelle une lecture «déiste», du fait
religieux. Car ce sont les déistes et les profanes qui proposent des objections
«contre la divinité de la Religion Chrétienne, tirées du désordre qui s'y voit».
Ainsi, conclut-il, il faut renoncer «à tous ces beaux lieux communs que nous
tirons, nous des supplices que nous avons endurez, & nos adversaires, de ce

que nous nous sommes enfin défendus de l'oppression par la voye des

armes»95. Il serait imprudent de voir dans cette conclusion une ironie
sournoise telle qu'on la reverra chez Voltaire. Tout le contexte politique de la

Critique générale nous amène à prendre au pied de la lettre la suspension de

jugement exprimée par Bayle à cette époque. Autrement dit, comme Elisabeth
Labrousse l'a déjà signalé, «c'est au nom du Christianisme de droit qu'il
condamne les christianismes de fait»96. Ce n'est que plus tard que le cynisme
implicite de ces remarques se retournera contre la confession qu'il veut ici
défendre.

c) L'insistance en 1686 sur le fait que la non-violence
est la marque du véritable christianisme

La révocation de l'édit de Nantes, et l'oppression des protestants qui l'a
accompagnée, conduit Bayle, dans le Commentaire philosophique (1686), à

approfondir sa pensée dans le sens qu'il disait «déiste» en 1682/3. Dans cette
défense de la tolérance, il s'agit de récuser la violence exercée contre les

réformés pour les contraindre à revenir dans le giron de l'Eglise catholique.
C'est dans ce contexte que Bayle élabore une typologie de la religion
chrétienne tirée à partir du Christ. Il met en contraste «les infamies...pratiquées
(en France) par les Dragons» et «le principal caractère de Jesus-Christ, & la

94 CG, VlII.ii, OD. II. p. 36a-b.
95 CG. VlII.iii: XXVIII.v, OD. II. pp. 36b: 128a.
56 Labrousse, Hétérodoxie et rigorisme, p. 599.



IMAGES DE LA RÉFORME CHEZ PIERRE BAYLE 103

qualité, pour ainsi dire de sa personne», à savoir «l'humilité, la patience, la
débonnaireté». Loin de conseiller la persécution, le Christ commande à ses

disciples de la fuir, et son idéal est plutôt le pardon des offenses que la haine.
D'ailleurs, s'inspirant de l'image du Messie dans la prophétie d'Esaïe. Bayle
présente le Christ non pas comme le type du persécuteur, mais comme
l'archétype du persécuté: «il est comparé à un agneau qui a été mené à la tuerie
sans se plaindre... Quand on lui a dit des outrages, il n'en rendoit point, mais se

remettoit à celui qui juge justement». La typologie vaut aussi pour les Apôtres,

le christianisme primitif, et enfin, les pères de l'Eglise. Autrement dit. la

vérité religieuse réside du côté de ceux qui souffrent, et non pas de ceux qui les

font souffrir97. C'est de nouveau en insistant sur l'apostasie de l'Eglise
romaine que Bayle peut souligner la filiation spirituelle entre les réformés de

France, le Christ et le christianisme primitif. Les tares des guerres de religion
sont pour le moment oubliées devant la «patience» et la «débonnaireté» de

ses contemporains vis-à-vis de leurs persécuteurs. En d'autres termes, le

«beau lieu commun des supplices», rejeté en 1682/3. est ici repris pour servir
de preuve de la divinité de la religion réformée. L'hétérodoxie sous-jacente à

cette constatation, dont Bayle n'est que trop conscient, n'apparaît pas en tant
que telle, mais, sous la pression de ses expériences ultérieures, elle reparaîtra
sous forme d'une critique acharnée non seulement du catholicisme mais aussi

de toutes les confessions chrétiennes.

d) La constatation en 1690 de la violence de la Réforme

C'est en 1690 que les tensions politiques au sein du Refuge huguenot98
suscitent chez Bayle l'expression amère de sa rupture idéologique avec la

confession qu'il a si habilement défendue à l'époque de la révocation. Au mois
d'avril de cette année parut l'Avis important aux réfugiez sur leur prochain
retour en France, un pamphlet auquel Bayle a collaboré99. L'Avis se dit être de

la plume d'un catholique absolutiste qui, selon Elisabeth Labrousse. «ne

pouvait nourrir que les plus expresses réserves à l'égard de la Révolution
anglaise et de la légitimité morale de la prise du pouvoir par Guillaume
d'Orange»100. D'ailleurs, le ton du pamphlet est violemment anti-protestant,
car Bayle tient à signaler à ses coreligionnaires que leur identification de la

'7 CP. Lui, viii; Il.i. OD. II. pp. 361a, 373b. 347a. 387a-388a: 394b: certaines sectes

au seizième siècle voyaient dans la persécution un signe de la vraie Eglise, voir Joseph

Lecler, Histoire de la tolérance (Paris 1955). 2 vol.. I. p. 185.
98 Voir Guy Howard Dodge, The Political theory of the huguenots ofthe dispersion

with special reference to the thought and influence ofPierre Jurieu (New York 1947), et

Herbert Schlossberg. «Pierre Bayle and the politics of the huguenot diaspora» (thèse
de Ph.D.. Université de Minnesota 1965).

9" Pour la contribution de Bayle à ce pamphlet voir Labrousse, Du pays de Foix à la

cité d'Erasme, pp. 201-234.
100 Labrousse, Du pays de Foix à la cité d'Erasme, p. 221.



104 RUTH WHELAN

cause du roi Guillaume à la leur ne peut que nuire à leur espoir de rentrer un
jour en France. Car cette identification confirme dans l'esprit des catholiques
l'association entre sédition politique et protestantisme. C'est au cours de

l'argumentation très riche de ce pamphlet que ses auteurs reprennent
l'enseignement biblique pour le mettre en contraste avec le comportement à la fois
des réfugiés et de leurs devanciers au seizième siècle. Le cas des Israélites
persécutés par Pharaon, celui de David opprimé par Saul, et l'enseignement de

Jésus-Christ indiquent que la seule réponse valable à l'oppression réside dans
la prière, et dans des situations extrêmes, dans la fuite. Par conséquent, d'après
l'Avis, «il est impossible de s'armer sans crime contre sa Patrie, quelque
injuste & dure mere qu'elle soit». Ceux qui choisissent le parti de la révolte
sont coupables d'«une double infidélité; l'une par rapport au Prince; l'autre
par rapport à Dieu». Loin de passer vite sur les implications de cette analyse
lorsqu'il s'agit de l'histoire de la Réforme, les auteurs de l'Avis s'attardent sur
le cas des guerres de religion. Quant aux «Réfugiez qui portent les armes
contre la France» et aux «Héros (protestants) du tems passé»;

Tant s'en faut qu'ils ayent voulu éviter (la) mauvaise humeur (de leur Patrie) par un
exil volontaire, qu'ils ont pris les armes dans tous les coins du Royaume, assiégé des
Villes, donné des batailles, fait venir des troupes étrangères, porté le fer & et le feu en
une infinité d'endroits, se rendant coupables d'autant de meurtres, qu'ils faisoient
périr de gens : car comme ce n'étoit point à eux qu'appartenoit le droit du glaive, tout
le sang qu'ils faisoient répandre étoit une infraction visible de cet ordre du
Décalogue, TU NE TUERAS POINT.

La perception, d'une part, des souffrances, et de l'autre, de la violence, comme
des signes respectifs de vérité et de fausseté religieuses s'applique ici, de façon
explicite, au protestantisme. Les réformés du seizième siècle, et les réfugiés qui
les imitent à la fin du dix-septième siècle, apparaissent pour la première fois
dans la pensée de Bayle comme autant de séditieux qui se moquent aussi bien
du souverain que de Dieu. Par ce biais, la Réforme, que Bayle a tenu à

défendre, porte l'empreinte non pas de la Divinité, mais du «Démon, qui se

transfigure quelquefois en Ange de lumière»101. Il ne faudrait pas. pourtant,
pousser trop loin la signification de ces positions, adoptées, nous le savons,

pour des raisons polémiques, et présentées par la bouche d'un catholique.
Toujours est-il que l'amertume exprimée dans l'Avis reviendra à maintes
reprises dans le Dictionnaire historique et critique.

La maturation de la pensée historique de Bayle, les ruptures au sein du

Refuge huguenot, et son souci de vérité contribuent tous à son appréciation
dans le Dictionnaire de faits historiques qu'il avait auparavant niés, à savoir la

violence présente aux débuts de la Réforme. Bien qu'il constate que la

persécution des sympathisants français de Luther commença à Meaux en 1523l02.

101 Avis important. OD. II, pp. 595a. 596b. 597b, 601b.
102 «Navarre (Marguerite de Valois, reine de)», remarque E (1702).



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 105

et que le premier «hérétique» exécuté pour cause de religion, Louis de
Berquin, mourut en 1529l03, il a tendance à présenter l'affaire des placards, qui eut
lieu au mois d'octobre 1534, comme un incident qui déclencha « la rigoureuse
persécution» à laquelle les réformés français se virent exposer tout au long du
seizième siècle. Dans l'article qu'il consacre à Marguerite de Navarre, il porte
un jugement assez sévère sur les événements de la nuit du 17 au 18 octobre.
D'après lui, Marguerite «pancha beaucoup vers ce que l'on appelloit les

nouvelles opinions, & protégea ceux qui furent persécutez pour cette cause».
Elle avait aussi une influence considérable sur son frère, François Ier. et Bayle
semble croire qu'elle aurait pu le «porter à favoriser la Réformation, si

l'extravagance de quelques écervelez qui affichèrent des Placards l'an 1534 ne
l'eût aigri à un tel point qu'il devint ensuite un ardent persécuteur du
Luthéranisme»104. L'observation fait état de la part de Bayle d'une certaine
nostalgie à l'égard du pacifisme des premiers temps de la Réforme, une nostalgie
qui d'ailleurs rapproche sa condamnation préalable des guerres de religion de

l'attitude des humanistes catholiques, tel Erasme, vis-à-vis de Luther. Car,

partageant leur irénisme, il suggère ici que sans cette nuit funeste, ia France,
guidée par François Ier et sa sœur, aurait pu embrasser la Réforme. Ainsi
aurait-elle évité toute la désolation qui résulta de l'intolérance mutuelle de la

part des Français de confessions religieuses différentes. Pour irréelle qu'elle
soit, cette vision nostalgique du passé en dit long sur l'évolution de la pensée
de Bayle à l'égard de la Réforme.

Cette évolution est très marquée dans l'article que l'auteur du Dictionnaire
a écrit sur un autre humaniste catholique, Pierre du Châtel, aumônier de

France au seizième siècle. Dans une des remarques de cet article, Bayle

reprend la question de l'apostasie supposée des humanistes catholiques à

l'égard de la Réforme, et ici son commentaire va à l'encontre de celui qu'il
consacre à Erasme. «Croire que l'Eglise a besoin de réformation & aprouver
une certaine maniere de la réformer, sont deux choses bien différentes. Blâmer
la conduite de ceux qui s'oposent à une réformation, & desaprouver la

conduite de ceux qui réforment, sont deux choses très compatibles.... Il y eut

sans doute bien des gens qui crurent que puisque la Réformation rencontrait
de si grans obstacles qui mettoient l'Europe dans la dernière désolation. Dieu

témoignoit que le tems de réformer n'étoit point encore venu»10-\ Etant donné

sa dénonciation de la corruption de l'Eglise au moment de la Réforme, il est

évident que Bayle ne croyait pas inopportune la Réforme de l'Eglise instituée

par Luther. Mais cela dit, il n'en est pas moins vrai que ce commentaire ré.vèle

sa sympathie profonde avec les réserves des humanistes catholiques. C'est la

violence, les «torrens de sang» qui ont accompagné la Réforme qui le conduisent

à exprimer sa perplexité devant le développement ultérieur de sa confes-

101 «Berquin». in corp. (1697).
«Navarre (Marguerite de Valois, reine de)», in corp. (1702).

15 «Castellan», remarque Q (1697).

KH



106 RUTH WHELAN

sion. Bien qu'il ne le dise pas de façon explicite, il semble rejoindre ici la
lecture dite «déiste» de la Réforme, et, sur le plan le plus élargi de l'histoire, la
lecture libertine du fait religieux. Faut-il donc conclure que ceux qui ont
dénoncé l'athéisme de Bayle ont su déceler chez lui les doutes sournois qui
l'ont rongé?

8. Conclusion

Il est certain que dans les dix dernières années de sa vie, Bayle a manifesté à

plusieurs reprises un cynisme à l'égard des confessions chrétiennes, soit
catholique, soit protestante. C'est de nouveau lorsqu'il s'interroge sur la
violence de la Réforme qu'il soutient que «la providence de Dieu, dont les voies
sont toujours infiniment sages, laissa voir l'homme dans le grand ouvrage de

la réformation, afin de parvenir plus naturellement à sop but, qui étoit,
comme l'expérience nous l'aprend, d'empêcher qu'aucune des deux Religions
n'achevât de ruiner l'autre »106. Ainsi, Bayle semble se résigner à l'association
de la religion chrétienne et de la violence. Mais le lien entre la providence
divine et le recours aux armes chez les chrétiens se prête aussi à une lecture
voltairienne de l'histoire religieuse. Cette appréciation libertine réapparaît
dans la Continuation des Pensées diverses (1704), où notre auteur remarque
que « les Chrétiens parfaits ou tendans à la perfection ne font point de corps. Ils
sont répandus en petit nombre dans des Sociétez qui savent très-bien attaquer
& se défendre de même»107. La filiation spirituelle entre le Christ, l'Eglise
primitive et la Réforme a cédé à l'idée d'une Eglise mystique, qui ne saurait
être identifiée avec les confessions chrétiennes, fussent-elles même réformées.

Autrement dit, l'aspect divin de la Réforme ne se manifeste plus au regard

inquiet de Bayle. Mais, avant d'en inférer que sa vision globale de la
Réformation aboutit au doute radical, considérons ce qu'il a écrit sur la signification
ultime de ce «jeu de bascule» qu'est l'histoire. «D'ici à deux mille ans, si le

monde dure autant, les réitérations continuelles de la bascule n'auront rien
gagné sur le coeur humain. Pourquoi donc les réitérer sans cesse? Il faut mettre
le doigt sur la bouche, & adorer humblement la sagesse du Conducteur de cet

Univers...»108. Sur le plan humain, l'incapacité de l'homme de corriger ses

défauts semble vider l'histoire de tout sens. Mais sur le plan métaphysique,
Bayle aime à croire que ce qui se cache à l'homme est connu par l'Auteur de cet

univers, dont les voies ne sont pas nos voies, et dont les pensées ne sont pas nos

pensées109. Il serait tentant de voir dans cet agnosticisme une simple ruse

libertine; nous nous rangeons pourtant du côté de ceux qui le voient comme

106 «Agricola (George)», remarque B (1697).
107 CPD, CXXV. OD, III. p. 362b.
108 «Esope», remarque I (1697).
109 Voir CG, XXVIII.v, OD, II. p. 128a, où Bayle cite ces versets d'Esaïe (lv. 8,9), qui

figurent d'ailleurs parmi ses citations préférées de la Bible.



IMAGES DE LA RÉFORME CHEZ PIERRE BAYLE 107

l'expression — angoissée certes — d'une foi fidéiste dans le Dieu caché, qui se

dérobe aux yeux des hommes, mais qui pour autant n'est pas moins présent
dans l'histoire110.

Les images que Bayle se fait de la Réforme, les méandres d'une pensée qui
s'élabore progressivement, nous invitent donc à donner raison à ses critiques
du dix-huitième siècle. Il est indéniable que l'analyse que propose notre auteur
du fait religieux est profondément influencée par l'optique libertine. Mais il ne
faut pas en rester là. Car, comme nous l'avons vu, à une époque de sa vie, il est
aussi imprégné d'une vision protestante de l'histoire de sa confession. Petit à

petit, et sous le poids des circonstances, cette vision se revêt des réserves que
Bayle attribue à l'humanisme chrétien, un mouvement intellectuel auquel il
s'identifie de plus en plus. Vers la fin de sa vie, notre auteur nous dévoile une
des causes de l'ambivalence que nous constatons dans sa pensée. Dans la

Continuation des Pensées diverses, il s'associe à ceux qui n'ont pas honte «de
reconoître le besoin qu'ils auraient eu de vieillir pour discerner une vérité»;

Ilya des doctrines qui me paroissent aujourd'hui très-incertaines, dont je ne croïois
pas autrefois que l'on pût douter sans extavagance: & je trouve beaucoup de
probabilité pour le moins dans des opinions, qui me sembloient si absurdes il y a

quelques années, que je ne comprcnois pas qu'on osât les soutenir. Vingt ans d'étude
peuvent produire de grands changements dans une tête. & faire voir du pais111.

La lecture et la réflexion invitent tout penseur à évoluer, et à prendre ses

distances des «Docteurs opiniâtres» qui s'enracinent «de plus en plus dans
leurs préjugez». Néanmoins, à l'instar de Mélanchthon, dont le «sens froid...
laissoit agir son génie sur le pour & le contre», l'évolution de l'intellectuel
l'expose à être taxé de pyrrhonisme. Quand il prend la défense de cet humaniste

protestant, Bayle semble se prononcer sur son propre cas. Il souligne les

réserves de Mélanchthon vis-à-vis de la Réforme, et constate qu'il a

néanmoins persisté dans le protestantisme. «Où voulez-vous qu'il allât?... N'eut-il
pas rencontré dans la Communion Romaine beaucoup plus de choses à

condamner, plus d'emportement, plus d'oppression de conscience?»112. La

curiosité humaniste de Bayle et son irénisme en ont fait un protestant malgré
lui.

110 Voir Labrousse. Hétérodoxie et rigorisme, pp. 293-316. 607.
111 CPD. XXXIX. OD. III. p. 241b.
112 «Mélanchthon». remarque I (1702): voir aussi Réponse aux questions d'un

provincial (1703), Il.clxxxii. OD. III. p. 89a; voir Whelan. The Anatomy, pp. 228-232.




	Images de la réforme chez Pierre Bayle : ou l'histoire d'une déception

