Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 1

Artikel: Images de la réforme chez Pierre Bayle : ou I'histoire d'une déception
Autor: Whelan, Ruth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 85-107

IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE

ou lhistoire d’une déception’
RUTH WHELAN
Résumeé

L'interprétation proposée par Bayle de ['histoire de la Réforme souléve la
question de ses propres convictions religieuses. Cette étude décrit I'évolution du
regard que Bayle porte sur la Réforme et elle situe la formation de son jugement
sur le protestantisme fran¢ais dans le cadre des controverses qui secouérent la
communauté du Refuge aux Pays-Bas. A I'égard de la Réforme, lidéalisme
premier de Bayle semble avoir progressivement cédé le pas a la déception.
Cependant sa désillusion n'est pas assimilable a de ['incroyance. Bayle parait
avoir voulu croire a la Réforme dans son image idéale, tout en critiquant son
développement ultérieur.

Il faut candidement et de bonne foy, recognoistre
le bien qui est aux adversaires, et le mal qui est en
ceux que I'on suyt. Hors le noeud du debat et le
fonds, il faut garder equanimité et indifference. et
n’allonger point sa cholere au dela des affaires.
Pierre Charron, De la Sagesse, 11.2 (1604)

Parler des images de la Réforme chez Bayle demande d’abord qu’on réflé-
chisse sur la fortune énigmatique de cet écrivain paradoxal. En fait peu d’au-
teurs ont suscité autant de divergences d’interprétation que ne I’a fait Pierre
Bayle. C’est au sein du Refuge hollandais qu’éclata le premier des scandales
que son Dictionnaire historique et critique devait entrainer 2. Pour beaucoup de
ses coreligionnaires, Bayle «est un prophane, il a prophané la religion qu’il
faisait mine de professer, par ses plaisanteries obscenes, ses moqueries, ses
turlupinades, ses goguenardises»?. Pour d’autres, moins sensibles peut-étre
sur le plan religieux, Bayle est avant tout un érudit et un honnéte homme qui
suscite I'admiration par son savoir, par son talent satirique, bref, par son
humanisme®. Enfin, pour les érudits catholiques du dix-huitiéme siécle, tel

I Cette conférence a été prononcée le 23 janvier a I'Institut d’histoire de la Réfor-
mation a Geneéve.

2 Voir Pierre RETAT, Le Dictionnaire de Bavle et la lutte philosophique au XVIII¢
siecle (Paris 1971) p. 15 et passim.

3} RETAT, Le Dictionnaire de Bavle, p. 44.

1 RETAT, Le Dictionnaire de Bayle, pp. 61-118.



86 RUTH WHELAN

I’abbé Laurent-Josse Le Clerc, Bayle n’est rien moins qu’un critique sans
prévention. Selon Le Clerc, le Dictionnaire «est plein de traits qui tendent a
favoriser I’Athéisme, d’histoires sales, de partialité pour les Huguenots et le
Huguenotisme»?®. L’ambiguité de la fortune de Bayle se résume donc dans ces
trois images de la portée de son ceuvre: I'auteur du Dictionnaire, est-il athée,
érudit, ou protestant?

Il ne s’agit pas ici de retracer le chemin déja parcouru par d’autres critiques
de I’ceuvre de Pierre Bayle. Il suffit de signaler trois écoles d’interprétation qui
prolongent plus ou moins les bases déja établies aux dix-septiéme et dix-
huitieme siecles. En premier lieu, les critiques italiens de notre époque, parmi
d’autres, ont décelé chez Bayle tout ce qu’il doit au rationalisme de la Renais-
sance et au libertinage du début de son siécle. A leur avis, I'érudition de
lauteur du Dictionnaire aboutit & un scepticisme radical, qui exprime son
incroyance et son athéisme®. En second lieu, Jean Delvolvé, dans un ouvrage
déja ancien, a souligné ce qu’il appelle le positivisme de Bayle, c’est-a-dire, sa
préférence pour la vérité du fait, la précision des détails historiques. Pour lui,
«ce n’est pas au nom de la confession protestante, c’est au nom de la liberté
humaine que Bayle s’¢léve... contre toute doctrine d’autorité»’. En troisiéme
lieu, et plus récemment, Walter Rex et Elisabeth Labrousse, sans négliger
I’'ambiguité fonciére de la pensée de Bayle, ont démontré que «c’est unique-
ment en la replagant dans le contexte huguenot qui a présidé a sa formation et
dans celui du Refuge au sein duquel s’est épanouie sa maturité qu’on peut
réconcilier les aspects contradictoires (de son ceuvre)» 8. A mon avis, et nous le
verrons dans le cas de la Réforme, la diversité de ces interprétations s’explique
en grande partie par les contradictions inhérentes a la pens¢e de Bayle.

S RETAT, Le Dictionnaire de Bayle, pp. 146 et 147.

6 Voir Gianfranco CANTELLIL, Teologia e ateismo, Saggio sul pensiero filosofico e
religioso di Pierre Bayle (Firenze 1969), et Gianni PAGANINI, Analisi della fede e critica
della ragione, nella filosofia di Pierre Bayle (Firenze 1980). Pour d’autres références voir
Ruth WHELAN, The Anatomy of superstition : a study of the historical theory and practice
of Pierre Bayle (Oxford: Studies on Voltaire and the eighteenth century N° 259, 1989)
pp. 11-13.

7 Jean DELVOLVE, Religion, critique et philosophie positive chez Pierre Bayle (Paris
1906) p. 59 et passim.

8 Walter REX, Essays on Pierre Bayle and religious controversy (The Hague 1965) et
Elisabeth LABROUSSE, Pierre Bayle: 1. Du pays de Foix a la cité d’Erasme; 2. Hétéro-
doxie et rigorisme (La Haye 1963-64), p. 609 et passim. Voir aussi les travaux de Jacques
SoLE, «Religion et méthode critique dans le Dictionnaire de Bayle» et «Religion et
vision historiographique dans le Dictionnaire de Bayle» in Religion, érudition et critique
ala fin du XVIIC et au début du XVIII® siecle (Paris 1968) pp. 71-200; «Religion et
conception du monde dans le Dictionnaire de Bayle», BSHPF, CXVII (1971), pp. 545-
583, et CXVIII(1972), pp. 483-509: Le Débat entre protestants et catholiques frangais de
1598-1685 (Paris 1985. 4 vol.).



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 87

L. Idéologie et histoire

Dés ses debuts, I'historiographie de la Réforme s’est imprégnée d’idéolo-
gies, soit d’ideologie catholique qui s’efforce de démontrer I’hérésie, soit
d’idéologie protestante qui s’applique a établir le bien-fondé de la Réforma-
tion de I’Eglise au seiziéme siécle®. Bayle n’est que trop conscient de cet aspect
idéologique de I’histoire. Le zéle religieux des historiens I’améne a ironiser sur
la possibilité d’une histoire véridique de «1’une des plus grandes Révolutions
qui aient paru dans le Christianisme», ¢’est-a-dire de la Réforme. Car selon
lui, «l’intérét de Parti, & le z&le pour sa propre Cause, & plus encore la haine
pour 'autre Religion, engagent un Ecrivain a exaggérer, ou a supprimer, ou a
extenuer, ou a déguiser les choses selon qu’elles peuvent servir ou nuire a
’honneur de son Parti». Autrement dit, I'influence de I’esprit de parti sur la
composition de I’histoire, c’est-a-dire, la prévention souvent inavouée de
’historien, fait que le récit qu’il rédige n’est qu’une image du passé, une image
qui se conforme plus a ses présuppositions qu’aux faits historiques. D’ailleurs,
la prévention est si enracinée chez la plupart des historiens qu’une histoire de
la Réforme rédigée par «un Thucydide» ou «un Tite Live» ne saurait y
échapper: «car comme le Papisme est plus conforme au Paganisme que la
Religion Protestante, ils auroient pu se laisser préoccuper contre Luther &
Calvin» 19, Bien qu’ici I'ironie de Bayle vise I'impossibilité de la neutralité des
catholiques vis-a-vis des protestants, dans la Critique générale de ’Histoire du
calvinisme de M. Maimbourg, publiée en 1682, il met également en cause la
bonne foi des historiens protestants!!. Par conséquent, étant donné I’engage-
ment religieux de I’historien, il est douteux qu’un écrivain sache rendre justice
a un mouvement historique qui choque ses présupposes idéologiques. C’est la
constatation de la partialité de I’histoire qui conduit Bayle a afficher ce pyr-
rhonisme tantot décrié par ses confréres, tantot applaudi par ses successeurs
du dix-huitieme siecle.

Paradoxalement, pourtant, le pyrrhonisme historique de Bayle va de pair
avec un idéalisme quant a la vérité historique. A I'instar de la plupart des
intellectuels de la Renaissance et de son époque, Bayle embrasse I'idéal de
I’histoire parfaite!2. L histoire est donc selon lui «le miroir de la vie humai-

2 Voir Claude-Gilbert Dusois, La Conception de ['histoire en France au XVI¢ siecle
(1560-1610) (Paris 1977), et Philippe JOUTARD (éd.), Historiographie de la Réforme
(Paris, Neuchatel, Montreal 1977).

10 « Remond», remarque D (1702), Dictionnaire historigue et critique (Rotterdam
1720. 4 vol. in-folio). Toutes nos citations renvoient a cette édition; nous mettons entre
parenthéses la date de I’édition dans laquelle apparaissent pour la premicre fois les
articles ou les notes cités.

W Critique générale (= CG), Liv, Euvres diverses (= OD) (La Haye 1737. 4 vol.
in-folio), I1, pp. 10b-11a (toutes nos notes renvoient a cette édition).

12 Voir Georges HUPPERT. The ldea of perfect history, historical erudition and his-
torical philosophy in Renaissance France (Urbana, Chicago, London 1970) et Whelan,
The Anatomy, pp. 87-116.



88 RUTH WHELAN

ne» '3, ce qui veut dire que le récit historique doit étre un reflet fidele du passé.
Cet idéalisme implique aussi une éthique de I’écriture de I'histoire, car selon
Bayle, «la veérite étant I'ame de I’'Histoire, il est de I'essence d’'une Composi-
tion Historique que le mensonge n’y entre pas; & ainsi, quand méme toutes les
autres perfections s’y trouveroient, elle n’est pas une Histoire, mais une Fable,
& un Roman, si la vérité lui manque» '*. L’histoire partisane — une histoire
mensongere — se rapproche ici de la fable, c’est-a-dire, d’un genre littéraire ou
la rhétorique est plus importante que la vérité des faits. A cela s’oppose
’histoire vraie dont la veracité dépend de la probité de celui qui écrit. D’ail-
leurs, cette probité se définit par la capacité de I'historien de renoncer a toute
affection et a tout esprit de parti: I’histoire idéale est rédigée par I’écrivain qui
reste objectif, qui sait rendre justice a ses ennemis, voire a ses persécuteurs ',
C’est cet idéal d’objectivité, que Bayle a largement mis en pratique dans le
Dictionnaire historique et critique, qui lui a valu la réputation d’un érudit
génial, d’'un grand homme dans la République des Lettres !¢, et, de nos jours,
de positiviste. Cependant 'idée de I’histoire parfaite n’est pas pour autant
fonciérement incompatible avec le pyrrhonisme historique, ni méme avec le
protestantisme de Bayle. Car, a maintes reprises, son pyrrhonisme est un état
d’esprit qu’il affecte pour mieux combattre ’ennemi 7.

2. Idéologie et histoire de la Réforme

Au moment de la révocation de I’édit de Nantes, ou Bayle a commence a
publier ses premiers ouvrages, ’historiographie de la Réforme se revét d’un
sens politique tout autrement dangereux pour les huguenots. Accusés depuis
trés longtemps d’étre hérétiques, dans la décennie qui a précedé la révocation,
ils étaient dénonceés en tant que schismatiques, c’est-a-dire, en tant que rebel-
les a 'autorité légitime de I’Eglise %, A I’accusation de schisme s’ajoutait celle
d’hérésie sociale, fondée sur le comportement des réformés lors des guerres de
religion du seizieme siécle!'®. Pour les auteurs catholiques, I'esprit de la
Réforme est un esprit de révolte, qui, dépassant la simple réformation de
I’Eglise, vise aussi «le renversement de I’ordre social et politique» 2°. De ’avis

13 «Orose», remarque G (1702).

4 « Remond», remarque D (1702).

15 Pour une discussion plus élaborée de ces questions, voir WHELAN, The Anatomy,
pp. 87-116.

16 Voir RETAT, Le Dictionnaire de Bayle, pp. 61-118.

17 Voir, par exemple, CG, Liv et ILi, OD 11, pp. 10a-12a; WHELAN, The Anatomy,
pp. 60-61.

18 Voir Elisabeth LABROUSSE, « Une foi, une loi, un roi?» Essai sur la révocation de
lédit de Nantes (Genéve, Paris 1985) pp. 95-112.

19 Voir Elizabeth Israels PERRY, From the theology to history: French religious
controversy and the revocation of the edict of Nantes (The Hague 1973) pp. 6-7.

20 Bernard DOMPNIER, Le Venin de I'hérésie: image du protestantisme et combat
catholique au XVII¢ siécle (Paris 1985) p. 82.



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 89

d’Elisabeth Labrousse, cette image du protestantisme est fondée sur une
mauvaise foi de la part des polémistes catholiques?!. Par ce biais, ils cher-
chaient a justifier 'oppression croissante des réformés par le bras séculier, qui,
d’apres eux, procédait légitimement au rétablissement de I'uniformité reli-
gieuse dans le régne tout catholique de Louis le Grand. Les ouvrages que Bayle
a publiés a cette époque dénoncent la mauvaise foi et la violence catholiques
tout en présentant une «contre-image» du protestantisme. C’est dans 1’éla-
boration de cette «contre-image», prolongée dans le Dictionnaire et ses der-
niers ouvrages, que coincident son souci de vérité, son pyrrhonisme histori-
que et son protestantisme.

L’histoire de la Réforme, telle qu’elle apparait dans I'ceuvre de Bayle,
s’intégre a une vision historiographique caractérisée par 1'idée d’une lutte
entre la vérité et I'erreur. Cette lutte est, d’ailleurs, inégale. C’est en grande
partie son expérience de huguenot francais qui lui fait concevoir la vérité
comme toujours minoritaire et opprimée tandis que I’erreur est puissante,
majoritaire, et triomphante 22. La composition de I’histoire est compliquée par
le fait que le récit historique s’écrit le plus souvent par le parti dominant, qui
non seulement essaie de noircir ceux qui sont minoritaires, mais aussi, par le
biais de la censure, cherche a les empécher de préserver par écrit le souvenir de
leur présence dans I’histoire du monde??. La défense du protestantisme que
Bayle entreprend dans son ceuvre I’engage donc a combattre sur deux fronts:
récuser I'image catholique des réformés, et établir pour la postérité une his-
toire vraie de la Réforme. Mais ce double mandat le met étrangement aux
prises avec ses coreligionnaires. Son souci de vérité, d’une part, et son chagrin,
de I'autre, devant ce qu’il se représente comme une rébellion protestante, lors
de la déposition de Jacques II d’Angleterre en 1688, 'ameénent parfois a
peindre un portrait peu flatteur du protestantisme. C’est ce portrait complexe,
quelquefois contradictoire, que j’essaierai de retracer dans ma communica-
tion.

3. Anthropologie et histoire des religions

C’est tout d’abord vers I’anthropologie que Bayle se tourne pour trouver
une réponse aux accusations d’hérésie et de schisme portées par les catholi-
ques contre la Réforme. Aux yeux des catholiques, tel Bossuet, I'erreur du
protestantisme réside dans sa «nouveautéy, et la vérité du catholicisme se
voit dans son antiquité: «I’Eglise catholique... réunit en elle-méme toute

2 LABROUSSE, « Une foi, une loi, un roi?», p. 101.

22 Cette vision historiographique s’inspire aussi du cartésianisme, du libertinage
érudit, de 'augustinisme et du manichéisme; voir LABROUSSE, Hétérodoxie et rigorisme,
pp. 39-68, 346-386; Whelan, The Anatomy, pp. 119-145.

23 Voir WHELAN, The Anatomy, pp. 233-240, et «Pierre Bayle, critique et créateur
des mythes des origines» dans Primitivisme et mythes des origines dans la France des
Lumiéres 1680-1820 (Paris 1989), pp. 119-128.



90 RUTH WHELAN

"autorite des siécles passés, et les anciennes traditions du genre humain jus-
qu’a sa premiere origine» 2, Sur le plan de la philosophie de I'histoire, I’an-
tiquiteé réclameée par les catholiques constitue une négation de I’historicité.
Selon Bossuet, le progres et la variété sont des signes d’erreur: «la foi parle
simplement... la vérité... a un langage toujours uniforme»?®. Mais, d’apres
Bayle, la validité de la position catholique dépend de I'idée que I’on se fait des
origines du genre humain. Or, se rapportant a la Bible, I"auteur du Diction-
nairey puise une anthropologie qui va a I’encontre des prétentions catholiques
a détenir la véritable antiquité. L histoire sacrée révéle que peu apreés la
création du monde nos premiers parents ont déchu «(du) bienheureux état
d’innocence» dans lequel ils sont sortis des mains de leur Créateur2t, En
consequence de la chute, ’lhomme a été soumis a «toutes les sottises, & (a) tout
le ridicule de la vie présente»?’. Du point de vue de I’historiographie, le récit
de la chute implique pour Bayle que I’histoire humaine n’est pas statique mais
en fait dynamique. Elle est caractérisée par un principe d’alternance entre
grandeur et décadence, qui s’inscrit dans la nature méme de ’homme 28, Ainsi,
I'uniformité préconisée par le catholicisme est spécieuse; elle renie la dyna-
mique de I'histoire. Quant a ’antiquité, le mieux qu’on puisse dire, c’est
qu’elle est ambigué: se rapporte-t-elle a I’état supra-lapsaire ou infra-lapsaire
de 'homme?

Toutes les gloses que Bayle apporte au récit biblique de la chute abondent
dans le sens de la continuité du catholicisme avec les instincts dépraves de
I’homme. Par suite de la chute, ’homme n’a pas seulement été réduit a une vie
de misére, il a aussi éprouvé une transformation morale et épistémologique.
L’alternance entre grandeur et décadence, et les contrariétés de la nature
humaine dont elle dépend, s’expliquent pour Bayle, qui est ici dans le sillon de
Pascal, par la théologie chrétienne de la chute:

Le vrai Systéme des Chrétiens est le seul qui puisse résoudre ces difficultez. 1l nous
aprend que depuis que le prémier homme fut déchu de son état d'innocence. tous ses
descendans ont été assujetis a une telle corruption, qu’a moins d’une grace surna-
turelle ils sont nécessairement esclaves de I'iniquité, «enclins a mal faire, inutiles a
tout bien». La Raison, la Philosophie, les Idées de I’honnéte, la connoissance du vrai
intérét de 'amour propre, tout cela est incapable de résister aux passions. L’Empire

H ] BOSSUET, Discours sur histoire universelle, 11.31, dans (Euvres (Versailles 181 5-
1819. 43 vol.). xxv, pp. 431-432; voir WHELAN, The Anatomy, pp. 214-216.

25 J.-B. BOSSUET, Histoire des variations des églises protestantes, dans (Euvres, éd,
cit., xix, p. 4. Pour la position de Bossuet vis-a-vis de I’histoire de la Réforme, voir
Alfred REBELLIAU, Bossuet, historien du protestantisme, étude sur l'Histoire des Varia-
tions et sur la controverse au dix-septiéme siecle (Paris 1903).

26 «Even, (n corp., et rermarque A (1697); voir «Abel», remarque A (1697), et
«Adamw», in corp. (1697).

27 «Evew, in corp., et remarque A (1697).

28 Voir WHELAN, «Pierre Bayle, critique et créateur des mythes des origines»,
pp. 121-122.



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 91

qui avoit ¢té donné a la partie supérieure de I'ame sur I'inférieure a été 6té 4 'homme
depuis le péché d’Adam 2,

La distinction entre ’état supra-lapsaire et infra-lapsaire de ’homme permet a
Bayle de souligner la prédominance des passions dans les positions morales
des étres humains apres la chute *. La constatation vaut aussi pour les choix
intellectuels et religieux.

Car, d’apres notre auteur, ’esprit des hommes déchus «n’est pas mieux
conditionné que le ceeur. Ils ne jugent des choses que selon le témoignage des
sens: 1ls n’examinent rien, ils avalent les erreurs sans aucune défiance: ils
crofent aveuglément tous les récits qu’on leur fait... les traditions les plus
fabuleuses, tout ce qui sent le prodige & le merveilleux...»3!. En d’autres
termes, I’homme infra-lapsaire a des tendances radicales non seulement vers
I'immoralité, mais aussi vers I’erreur et la superstition. La mention de la grace
prévenante dans la premiére citation est significative: elle implique que ce
n’est que I'intervention divine qui peut mettre fin a la déchéance qui constitue
la seconde nature de ’homme depuis la chute. Sur le plan de I’historiographie
religieuse, cette théologie des origines est lourde de conséquences. Elle invite a
penser, d’une part, que la «nouveauté» apparente du protestantisme résulte
d’un rétablissement providentiel de la religion qui avait suivi la pente natu-
relle de toute institution humaine. D’autre part, elle suggere que I’antiquité du
catholicisme, ininterrompue depuis les origines, est nécessairement une anti-
quité d’erreur: elle reste en dehors du principe de décadence et de rétablisse-
ment qui est la dynamique propre de I’histoire 32,

4. La philosophie cyclique de I'histoire

L’idée oppositionnelle que Bayle se fait de I’histoire s’intégre donc a une
philosophie cyclique des faits et gestes des étres humains. La lutte inlassable
entre le vice et la vertu, la vérité et I'erreur, une notion qui embrasse le conflit
religieux, fait partie d’un «jeu de bascule» qui se répete tout au long de
’histoire. La réponse d’Esope a Chilon, qui ’avait interrogé quant a «1’occu-
pation de Jupiter»: «Il abaisse les choses hautes, & ¢leve les choses basses»,
constitue pour Bayle un «Abrégé de 'Histoire humaine». D’apres lui, «le
monde est un véritable jeu de bascule; tour a tour on y monte & on y descend.

2 «Helene», remarque Y (1702), la citation est tirée de la liturgie des Eglises réfor-
mées.

30 Voir Elisabeth LABROUSSE, Hétérodoxie et rigorisme, pp. 69-102; et WHELAN, The
Anatomy, pp. 83-8.

3V Continuation des Pensées diverses (= CPD) (1704), xxiii, OD, 111, p. 220a; voir
WHELAN, «La religion a 'envers: Bayle et I’histoire du paganisme antique» dans Les
Religions du paganisme antique dans I"Europe chrétienne XVI-XVIIIC s. (Paris 1987),
pp. 117-118.

32 Walter REX a analysé la position de Bayle vis-a-vis de 'antiquit¢ en tant que
«note» de 'Eglise dans les Pensées diverses, voir son Essays, pp. 3-74.



92 RUTH WHELAN

On doit admirer dans ce jeu-la les profondeurs d’une sage Providence, &
I’activité de nos passions» *?, Le mouvement cyclique de I’histoire devient ici
le signe de la présence divine dans le théatre du monde. La Providence
«surdétermine» les passions de I’homme pour empécher un dérapage sans
recours des affaires humaines*. Le profil des confessions religieuses se des-
sine a partir de cette philosophie cyclique de I’histoire. Prenant a titre d’exem-
ple le cas du «culte de la Sainte Vierge» chez les catholiques, Bayle conclut
qu’il a été «favorisé par les dispositions naturelles & machinales de I’homme,
puis qu’(il) a fait des progres continuels & prodigieux». A la longue durée des
cultes catholiques, il oppose la briéveté des «réformations de Religion», qui
«parviennent promptement a leur perfection, & au plus haut point de leur
crue, & a cela succede un relachement trés rapide, & un €tat corrompu qui
demanderoit une nouvelle réformation»3*. Cet énoncé renverse brillamment
les charges d’hérésie et de schisme portées contre le protestantisme. Car c’est
ici le catholicisme qui a dévié, voire résisté a 'impulsion provfdentielle qui a
provoque les réformes réitérées dont a besoin la race humaine. Les variations
supposées des Eglises protestantes deviennent par ce biais un signe de I'in-
spiration divine de la Réforme.

La Réformation de I'Eglise au seiziéme siécle n’est donc qu'un des
moments ou la Providence est intervenue pour bloquer la décadence inévi-
table de la morale et des institutions humaines. Bayle reprend le lieu commun
de I'historiographie protestante des «témoins de la vérité», suscités par
Dieu 3¢, pour en créer un tableau historique dans lequel s’insére la Réforma-
tion: le déluge, la naissance de Jésus-Christ, I’Eglise primitive3’, Nestorius et
le nestorianisme 8, les Vaudois, les Albigeois, Jean Hus et Wiclef?? constituent
autant de moments ou d’individus privilégiés, autrement dit, de précurseurs
de la Réforme. Rejetant I’accusation catholique que cette filiation prouve que
le calvinisme n’est qu’un ramassis d’erreurs*?, Bayle y voit une preuve de sa
léegitimité. Car elle prouve non seulement «que les mémes difficultez que
(Calvin) a proposées contre I’Eglise Romaine, étoient dé¢ja venués dans ’esprit
de plusieurs grands personnages», mais aussi «que la maladie de I’Eglise
Romaine devoit étre bien invétérée, puis qu’on a été contraint de précher dans
le XVI. siecle contre les mémes corruptions, & les mémes erreurs qui lui
avoient été reprochées tant de fois»#!. La notion de précurseurs de la Réforme

33 «Esope», remarque [ (1697).

3 Voir LABROUSSE, Hétérodoxie et rigorisime, pp. 465-466.

3% « Nestorius», remarque N (1702).

3% Voir DuBoIs, La conception... pp. 26 et s.

¥ Voir « Xenophanes», remarque E (1697).

3 Voir « Nestorius», et 'analyse de cet article dans WHELAN, The Anatomy, pp. 31-
55,

¥ Voir CG, xi, OD, 11, pp. 46b-51a.

W0 Voir DOMPNIER, Le Venin de 'hérésie, pp. 48 et s.

U CG, Xl.vii, OD, 11, p. 50a.



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 93

permet a Bayle d’insister sur ’«opinatreté» — c’est-a-dire, 'obstination dans
I'erreur — des catholiques qui, d’apres les théologiens, est un «des traits les
plus saillants de I’hérésiarque et de ses sectateurs» 2. A cela s'opposent les
reformes réitérées de I’Eglise, dont celle du seiziéme siécle n’est que la plus
reussie. Autrement dit, c’est du coté de la Réformation que se trouvent non
seulement la vérité religieuse, mais aussi la véritable antiquité: celle qui, se
prétant au mouvement cyclique de I’histoire, est fondée sur une opposition
collective a la décadence inhérente a la nature humaine.

La constatation de I'existence d’une tradition de confrontation qui, malgré
sa persistance, n’a pas réussi a provoquer la réforme de I’Eglise latine, améne
Bayle a s’étonner devant la réussite initiale de la Réforme du seiziéme siécle.
«L’Histoire ne fournit rien de plus surprenant, dit-il, que ce que (Luther) a
fait: car qu’un simple Moine ait pu frapper sur le Papisme un si rude coup,
qu’il n’en faudroit qu'un semblable pour renverser enticrement I’Eglise
Romaine, c’est ce qu’on ne peut assez admirer»*. Comme la citation I'indi-
que, a I'instar de la plupart de ses contemporains, Bayle accorde un réle
prépondérant a I'individu dans le déroulement de I'histoire. Pourtant, les
«qualitez éminentes» de Luther, et des autres réformateurs, ne sauraient
toutes seules expliquer les causes du «grand ouvrage de la Réformation»#,
Par conséquent, et sans originalité aucune, Bayle se référe a trois ordres de
causes — religieuses, culturelles et politiques — et accepte la chronologie
tripartite de pré-réforme, Réforme, et contre-réforme, quand il en vient a
établir le commencement et le progres de la plus grande révolution qu'ait
connue le christianisme.

5. Les causes de la Réforme
a) La corruption de la papauté

A Tlinstar de tous les historiens de la Réforme au grand siecle — soit
catholiques, soit protestants* —, Bayle dénonce la corruption de I’Eglise au
début du seizieme siécle. En fait, au dire de Jacques Solé, le moyen age
représente pour lui, et pour de nombreux érudits protestants «le moment ou le
christianisme, perdant peu a peu de sa pureté primitive, s’était progressive-
ment transformé en papisme» *6. Selon Bayle, la décadence de I’Eglise a I'aube
de la Réforme se voit tout d’abord dans la corruption de ses chefs. La bio-
graphie du pape Grégoire VII, qui « a ¢té celui de tous les Papes qui a le plus
hardiment & le plus heureusement travaillé a 'augmentation de la puissance
Pontificale»* fait partie dans le Dictionnaire, d’une typologie peu flatteuse de

2 LABROUSSE, « Une foi, une loi, un roi?», p. 97.

3 «Luther», in corp. (1697).

# Cette expression est de la plume de Bayle (CG, VLi, OD, 11, p. 31a).
4 Voir DOMPNIER, Le Venin de [hérésie, pp. 89-91.

46 SoLE, « Religion et vision historiographique», p. 142,

47 « Gregoire VII», in corp. (1697).



94 RUTH WHELAN

la papauté. Vu d’ensemble, le Saint-Sieége est accusé devant le tribunal de
I’histoire d’extravagance et de faste, de volupté, de luxure, et d’ivrognerie, de
népotisme, et enfin de simonie*. Le comportement vicieux des supposés
«Vicaires de Jesus-Christ» conduit Bayle a souligner le contraste entre la
pompe de la Rome chrétienne et «le véritable esprit de la Religion qui est
d’éclairer & sanctifier 'ame... sans empiéter sur la politique»#. D’apreés lui
«on ne sauroit considérer sans étonnement qu'une Eglise, qui n’a, dit-elle, que
les armes spirituelles de la parole de Dieu, & qui ne peut fonder ses droits que
sur 'Evangile, ou tout préche I'’humilité & la pauvreté, ait eu la hardiesse
d’aspirer a une domination absolue sur tous les Rois de la terre: mais il est
encore plus étonnant que ce dessein chimérique lui ait si bien réiissi» 3.
L’esprit de conquéte et le machiavélisme du Saint-Siége suffisent a expliquer a
la fois I'essor du catholicisme et I’échec des tentatives de réforme jusqu’au
seizieme siécle. Car, I’esprit belliqueux de la «nouvelle Rome» s’accompagne
d’un esprit de persécution qui s’obstine a éliminer toute opposition a sa
«domination absolue», et a contraindre «les Hérétiques a revenir a I’Egli-
se»3!, Neéanmoins, étant donné la dépravation exagérée de la papauté au
moyen age, et ce que Bayle congoit comme son institutionalisation du vice, il
etait inévitable que les affaires religieuses atteignissent a un point critique.
(C’est ce qui arriva avec le «trafic sordide... (de) la distribution des Indulgen-
ces», instauré par Léon X, qui donna lieu «a la Réformation de Lu-
ther» 32,

b) La corruption du clergé

Néanmoins, la corruption pontificale ne fut pas seule a provoquer la
Réforme. A maintes reprises, Bayle signale le relaichement moral qui a sévi
dans le christianisme a partir du quatriéme siécle 3. Mais c’est le clerge, a la
fois régulier et séculier, qui sert principalement de cible a ses railleries. Etant
donné le relaichement de la discipline ecclésiastique «au siecle de la Réfor-
mation», «la condition monachale, ou sacerdotale» parait a Bayle «de toutes
les conditions du monde celle qui jouissoit le mieux des voluptez les plus
déréglées». Ceux qui surent en profiter menaient «une vie la plus sale, & la
plus impure qui se puisse concevoir». L’immoralité du clergé catholique allait

*# Voir «Chigi (Fabio)», remarques C et D (1697); «Eugene IV», in corp. (1702);
«Gregoire I», remarque E (1697); «Innocent VIII» in corp., et remarque D (1702);
«Jules II», remarque D, E et L (1697); «Leon X» in corp., et remarque C (1697);
«Ottoboni, in corp., et remarque A (1697); « Paul II» in corp., et remarques A, Bet D
(1720); «Sixte [V» remarques A (1697) et L (1702); voir aussi WHELAN The Anatoiny,
pp. 224-228.

19 « Gregoire VII», remarque S (1702).

0 «Gregoire VII», remarque B (1697).

3l «Gregoire 1», remarque E (1697).

2 «Leon Xw, in corp. (1697).

3 Voir « Nestorius», remarque N (1702).



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 95

de pair, selon Bayle, avec leur ignorance, et il aime a souligner les «ridicules
impertinences, dont les Moines avoient rempli la prédication de la parole de
Dieu» . Par suite de cette corruption et de la vénalité qui s’est ensuivie, le
clergé a non seulement trahi le peuple, dont il avait la responsabilité, il a aussi
deliberément cherché a exploiter sa bonne foi, pour ne pas dire sa crédulité.
«Quand on se souviendra. que la dévotion pour la Vierge est une source
féconde de gain aux Eglises, & aux Couvens, on verra bien la raison qui a fait
faire un partage si diférent... entre Jesus-Christ & sa Sainte Mere, par rapport
aux signatures de justice, & aux signatures de grace» %, La dévotion a la Sainte
Vierge est ici exemplaire de I’envahissement des doctrines et pratiques reli-
gieuses par un culte qui, d’aprés Bayle, est a la fois superstitieux et idolatre.
Car, sous I'impulsion d’un clergé dpre au gain, qui sait exploiter le penchant de
I’homme déchu pour tout ce qui sent le merveilleux, le peuple a commencé a
rendre a une créature un culte qui n’est di qu’au Créateur. C’est donc a la
décadence du culte «papiste», aussi bien qu’a la corruption du clergé que
pense Bayle quand il parle des «erreurs grossieres qui avoient inond¢ toute la
face de I’Eglise» %, a I'aube de la Réforme. La métaphore de I'inondation se
change en métaphore morbide quand Bayle en vient a expliquer la réussite de
la Réformation luthérienne par rapport aux réformes qui I'avaient précédée.
Les précurseurs de la réforme «entreprirent la guérison de la maladie avant la
crise», tandis que Luther «I’attaqua dans un tems critique, lors qu’elle étoit
parvenue au comble». Ainsi, eut-il «le méme bonheur que ces remedes que
’on emploie les derniers, & qui remportent la gloire de la guérison, parce
qu’on les applique quand la maladie a jetté tout son venin»*’. Autrement dit,
la condition déplorable de I’Eglise latine est portée responsable de la crise
religieuse du seiziéme siécle, qui a fini par provoquer le dernier schisme au
sein du christianisme.

¢) Le réle de 'humanisme

Cependant, Luther n’était pas le seul a protester contre la décadence de
I’Eglise au début du seiziéme si¢cle. Comme tous les historiens de la Réforme,
Bayle accorde un role prépondérant a ’humanisme de la Renaissance. «Il faut
avouér, dit-il, que plusieurs choses favorisérent Luther: les belles Lettres
levoient la téte parmi les Laiques, pendant que les gens d’Eglise ne vouloient
point renoncer a la barbarie» 38, Autrement dit, dés avant la réforme luthé-
rienne, il existait déja «une tension entre ’humanisme et la foi chez les
catholiques»*°. Le poéte Dante, et 'humaniste Rodolphe Agricola, tous les

M CG, IXA, 1 1v, OD, 11, pp. 39a, 40a, et 40b.

35 « Nestorius», remarque N (1702).

o CG, IX.v, OD, 11, p. 41b.

57 « Luther» remarque AA (1697)

8 « Luther», remarque AA (1697).

39 SoLE, «Religion et vision historiographique». p. 144.



96 RUTH WHELAN

deux 1taliens, le médecin allemand Georges Agricola, et plus tard en France, le
cercle de Meaux protégé par Marguerite de Navarre, figurent dans le Diction-
naire parmi «un grand nombre... de personnes qui avoient soupiré apres la
réeformation de I'Eglise». Dans leurs écrits «ils déploroient les ténebres de
I’Eglise», tantot «ils blamoient la Messe, le célibat, & la doctrine des Moines
sur la justification par les ceuvres», tantdt ils décriaient «I'impudicité effré-
nee» du clerge. Parfois, tel Pierre d’Ailli, ils proposaient des projets de réforme
qui préconisaient I’abolition de «la pompe des cérémonies, (des) fétes super-
flues, (de) ’abus des jeunes, & (de) la canonisation des Saints» ®°. Mais tout ce
mouvement informe a trouvé sa raison d’étre dans un seul homme, contem-
porain de Luther; car Luther, tel le Christ, a eu quelqu’un pour préparer ses
voies. Bayle soutient, donc, et sans ironie aucune, qu’«on a eu raison de dire
qu’Erasme par ses railleries prépara les voies a Luther, il fut son St. Jean
Baptiste»®'. La métaphore en dit long non seulement sur la vocation divine
que préte notre auteur a Luther, mais aussi sur son admiration pour Erasme
dont I’érudition, I'irénisme et, surtout, la verve satirique provoquent I’en-
thousiasme de Bayle. Car, a son avis, «les Colloques d’Erasme» (firent) «plus
de tort ala Communion de Rome que n’auroit fait un Livre sérieux & s¢avant.
On veut méme qu’(ils aient) donné occasion a plusieurs personnes de méditer
profondément sur les Controverses, & de se desabuser» 2. L’efficacité réfor-
matrice des railleries d’Erasme n’empéche pas Bayle, pourtant, de porter un
jugement assez séveére sur I’humanisme chrétien de la pré-réforme.

L’ambivalence des humanistes catholiques vis-a-vis de Luther, et surtout
du schisme qui suivit bientot ses réformes, avaient amené certains historiens
protestants a condamner comme autant d’apostats ceux «qui avoient d’abord
gouté la bonne semence, & puis s’étoient replongés au bourbier» 3. Bayle ne
saurait aller si loin dans son appréciation d’Erasme qui, selon lui, était a la fois
bon catholique et sympathisant de Luther. Erasme, catholique éclair¢, appre-
ciait le contrepoids qu’apportait Luther a la décadence de I’Eglise, mais sa
sympathie s’arréta net dés qu’il fut question de dresser «autel contre autel»,
c’est-a-dire, de fonder une autre communion chrétienne. Or, Bayle, sans
adopter I’accusation d’apostasie, blaime Erasme de son manque de confiance
dans la providence:

I1 se faisoit une notion trop bornée de la Providence de Dieu, & ne considéroit pas
assez qu’elle nous conduit au méme but, tantdt par une route, tantot par une autre.
Ainsi par son «non amo veritatem seditiosam», il demeura dans le bourbier, &

0 « Dante», in corp. (1702); «Agricola (George)», remarque B (1697); «Agricola
(Rodolphe)», remarque H (1697); « Navarre, Marguerite de Valois, reine de)», in corp.,
et remarque F (1702); «Luther», remarque AA (1697); «Ailli», remarque H (1697).

61 « Luther», remarque AA (1697).

62 «Sainte-Aldegonde», remarque G (1702); voir aussi « Viret», remarques C et D
(1702); et WHELAN, The Anatony, p. 236.

63 « Agricola (George)», remarque B (1697).



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 97

s’imagina faussement qu’il n’étoit que de se tenir au gros de I'arbre; puis que la
maniere dont Luther écrivoit, & les guerres qui accompagnoient sa Réformation.
¢toient un préjugé que le tems de la délivrance n’étoit pas encore venu®,

Aux yeux de notre auteur, I’humanisme catholique manquait aussi bien de foi
que de courage. L’opposition entre «le bourbier» romain et le «tems de la
délivrance» providentielle qu’a été la Réforme constitue une réplique indi-
recte aux polémistes catholiques, pour qui la décadence de I’Eglise ne justifiait
pas la rupture religieuse®>. Malgré son propre irénisme, Bayle récuse toute
attitude qui ne saurait reconnaitre que la providence divine, «dont les voies
sont toujours infiniment sages» %, préféra réformer I'Eglise en séparant le bon
grain de I’ivraie.

d) L’influence de la politique

Bien que sur le plan métaphysique Bayle voie dans la Réforme «une
influence particuliere de la Providence», sur le plan proprement humain, il
constate I'influence des affaires politiques de I’Europe dans I’établissement de
la Réformation. Selon lui, «si Luther a eu de plis grans succés que tant
d’autres Réformateurs dont il avoit été précédé, c’est parce qu’il s’est mis au
monde sous les auspices favorables de I'’émulation de Francgois I & de Charles-
Quint, deux Princes qui pour se contrequarrer favoriserent tour-a-tour sa
nouvelle Secte»¢7. C’est donc la rivalité entre ces deux monarques qui expli-
que pour Bayle le progres de la Réforme aussi bien en Allemagne qu’en
Angleterre. Malgré «la haine (de Charles Quint) pour les Hérétiques», «il
trouvoit son compte dans les divisions que cette Secte causa, & il s’en servoit a
toutes mains» contre ses ennemis, Il accorda méme «la liberté de conscience »
aux protestants «dés qu’ils lui promirent de renoncer a I’alliance de la Fran-
ce» %, Frangois I°" ne fit pas mieux. Pendant que dans son royaume «il faisoit
briler de petits particuliers, parce qu’ils n’alloient pas a la Messe,... il donnoit
de puissans secours a des Princes qui avoient aboli la Messe dans leurs
Etats» . C’est a la Ligue de Smalkalde et aux princes luthériens que pense
Bayle, qui voit dans cette alliance une ruse politique pour «empécher (les
Princes Ligués) de s’accorder avec Charles-Quint». Ce fut pourtant une stra-
tégie a double tranchant, car elle donna aux princes luthériens «les moiens
non seulement de se maintenir, mais aussi de s’agrandir». « Or, continue-t-il,
«dés que (la réforme) fut bien ancrée en Allemagne, elle envoia assez de
secours aux Calvinistes de France pour disputer le terrain»’°. Quant a I’An-

& «Erasme», remarque T (1697).

% Voir DOMPNIER, Le Venin de hérésie, p. 92.

86 « Agricola (George)», remarque B (1697).

7 « Frangois I¢"», remarque P (1697).

68 « Charles-Quint», remarques S et R (1697).

89 « Frangois I°"», remarque P (1697).

70 «Bellai (Guillaume du)», remarque B (1697): «Surgier», remarque A (1720);
«Frangois I"», remarque P (1697).



98 RUTH WHELAN

gleterre, les deux monarques cherchérent a «former une liaison trés étroite »
avec ce royaume en favorisant le divorce d’Henri VIII. Pour accomplir ce
dessein, Charles Quint «sut oublier les affrons faits a sa tante répudiée, & les
promesses qu’il avoit faites a la Cour de Rome», tandis que Francgois I¢'
encouragea «quelques Universitez de France a opiner selon les passions de
Henri VIII... car, le divorce de la Reine Catherine étoit un affront pour
I'Empereur»’!. D’aprés Bayle, I'excommunication d’Henri VIII qui suivit son
divorce fut I'occasion de la réforme de I'Eglise d’Angleterre: «le fracas de
'excommunication du Roi» «réveilla les Evéques d’Angleterre de leur assou-
pissement... (et) ils s’appliquerent a pénetrer la question de I'autorité du Pape
sur le temporel des Rois, & sur toute I’Eglise Universelle» 72. Cette explication
de 'origine de la Réforme par des causes secondes d’ordre politique n’est pas
sans arriere-pensée quant a la condition des huguenots au moment de la
revocation de I'edit de Nantes. Bayle veut signaler que la persécution ou la
tolérance des prétendus hérétiques dépendent moins du zéle religieux des
souverains que de leur opportunisme politique, voire de leur machiaveélis-
me?’3,

6. L'image idéaliste de la Réforme chez Bayle

C’est sur ce fond sombre de décadence, de tiédeur religieuse. et de maneges
politiques qu’éclata «la lumiere» ™ de la Réforme. Contrairement aux polé-
mistes catholiques qui présentaient le refus du célibat comme un signe du
libertinage des réeformateurs’, Bayle présente une image parfois idéaliste de
ses devanciers protestants. Sa conception cyclique de I’histoire lui permet de
voir dans la Réforme le rétablissement de la pureté des meeurs de I’Eglise
primitive, dont il se fait d’ailleurs une idée mythique. « Les bonnes moeurs des
prémiers Chrétiens, leur sobriété, leur chasteté, leur humilité» réapparurent
chez «les Réformez de France au XVI Siecle»:

(ils) furent d’abord trés bien réglez dans la Morale: ils renoncérent au jeu, au cabaret,
aux juremens. a la dance, ctc: Les Statuts militaires que le Prince de Condé fit
observer. au commencement des guerres civiles sous Charles IX, furent admirables.
Les soldats.étoient obligez de vivre dans la derniere régularité, & 'on punissoit
sévérement leurs moindres fautes’.

7 «Charles-Quint», remarque A (1697); «Bellai (Guillaume du)», in corp. (1697);
voir aussi «Bellal (Jean du)» in corp. (1697).

2 CG, XXVIILxi, OD, 11, pp. 131a-b.

3 Voir CG, XVIILvi, OD, 11, p. 8la; « Frangois [*"», remarque P (1697): « Henri 11»,
remarque AA (1702); et «Surgier», remarque A (1720).

™ Voir «Agricola (Rodolphe)», in corp. (1697).

75 Voir DOMPNIER, Le Venin de I’hérésie, pp. 719 et s.

76 « Nestorius», remarque N (1702); voir les Nouvelles lettres de I'auteur de la Cri-
tique générale de 'Histoire du calvinisme (1685) (= NLC), X1V .xii, OD, 11, pp. 265a-b.
Le mythe de I’Eglise primitive était trés répandu dans la pensée protestante de '’époque,
voir René VOELTZEL, Vraie et fausse église selon les théologiens protestants frangais du
XVII¢ siecle (Paris 1956).



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE e

Loin d’embrasser la Réforme pour assouvir leurs passions, les réformeés,
d’apres Bayle, «se distinguoient des autres par la pureté de leurs moeurs».
Cela ne veut pas dire qu’il cache les défauts de ses coreligionnaires. Car son
souct de vérite dans le Dictionnaire le conduit a éviter toute hagiographie, et a
«faire conoitre les grans hommes a droit (sic) et a gauche»’’. Mais cela
n'empéche qu’il affirme de fagon globale que les protestants étaient si rigo-
ristes «qu’un Catholique qui n’osoit point faire des sermens, ni jurer Dieu
pour la moindre chose dans la conversation, se rendoit suspect de Hugueno-
tisme» 78,

Le rigorisme de la Réforme se manifeste également par la restauration de la
pureté de la doctrine et de la simplicité du culte de I'Eglise primitive. Bayle
avoue qu’il «(croit) fermement que I'ancienne Eglise n’a point cri ce que 'on
croit aujourd’huy dans la Communion Romaine». Le refus du célibat et de
I'infaillibilité du Saint-Siege, I’'abandon de la messe, du purgatoire et de la
confession, la critique de la transsubstantiation et des dévotions dites super-
stitieuses, et leur remplacement chez les protestants par la « prédication de la
parole de Dieu» constituent, par conséquent, autant de signes de la volonté
des réformateurs de rejoindre «la simplicité Apostolique» 7. C’est essentiel-
lement a la réforme calviniste que pense Bayle. D’aprés lui, tandis que d’une
part «la Réformation qui se fit sous Henri VIII» n’était qu'«un achemine-
ment a quelque chose de meilleur», et de I'autre, celle qui fut instaurée par
Luther était assez conservatrice «sur I'article des Cérémonies», Calvin, plus
radical que ses devanciers, «¢toit trés persuadé qu’il enseignoit le pur Evan-
gile, & que la beauté naturelle de cette divine Verité se sotitiendroit par sa seule
force»®. L’identification du protestantisme et de I’Eglise primitive s’appli-
que, donc, de fagon spéciale au calvinisme, qui a agi, non par intérét, mais par
amour de la vérité®!. L’aspect radical de la réforme calviniste est le signe, non
pas de son hérésie, mais de sa filiation spirituelle avec le Christ, de son
rattachement au christianisme primitif. Cette négation de I’historicité chez les
calvinistes s’accompagne de la constatation d’une évolution chez les catholi-
ques$2, Par conséquent la vérité de la Réforme réside a la fois dans son
rétablissement de la pureté primitive, et dans son refus des «prospéritez
temporelles» dont s’est progressivement parées I’Eglise latine qui, par ce biais,

77 « Augustin» in corp. (1697): voir WHELAN, « The wages of sin is orthodoxy: the
Confessions of Saint Augustine in Bayle’s Dictionnaire», Journal of the history of phi-
losophy, XXVI (1988), pp. 198-199 et The Anatomy, pp. 87-116.

8 CG, [X.vii, OD, 11, p. 43a.

19 CG, IX.vii: X i et XX VILxv, xvi, xvii, OD, 11, pp. 43a; et 133a-135a; voir aussi
«Viret» remarque C (1702).

80 CG, XLiii,iv; XXVIILxi, OD, 11, pp. 48a; 131b.

81 CG, XLiv, OD, 11, p. 48a; voir WHELAN, The Anatomy, pp. 218-223.

82 Voir Bernard DOMPNIER, « L’histoire religieuse chez les controversistes réformes
du début du XVII¢ siécle. L’apport de du Plessis Mornay et Rivet», dans Joutard (ed.),
Historiographie de la réforme, p. 22.



100 RUTH WHELAN

a trahi le mandat qu’elle regut du Christ, son fondateur. En fin de compte, c’est
’apostasie de I’Eglise romaine qui rend légitime le retour radical aux origines
chrétiennes qui se voit dans le calvinisme.

7. Le probléme de la violence de la Réforme
a) La distinction entre motifs politiques et motifs religieux

Il y a pourtant un aspect fondamental de la Réforme, ou toutes les confes-
sions protestantes ont dévi¢ de 'image idéale que Bayle se fait de I’Eglise
primitive. Il ne saurait nier ’accusation des catholiques, qui est fondée sur
I’histoire, selon laquelle «le développement de la réforme s’est accompagné
des pires violences et cruautés». Bien que la constatation vaille pour tous les
pays ou la Réformation s’est établie, Bayle s’intéresse tout particuliérement au
cas des guerres de religion en France, dont les polémistes catholiques du X VII¢
siecle se servaient pour «jeter le doute sur le loyalisme des protestants a I’égard
du souverain»®3. La réplique de notre auteur n’est pas simple, et il faut y
distinguer quatre ¢tapes chronologiques. A I’époque de la Critique générale
(1682-1683), c’est I'affirmation de «la patience & I’humilité de nos Ancé-
tres» 3+ qui lui tient le plus a cceur. Il commence par rejeter la lecture partisane
de I'histoire des guerres civiles, qui fait que chez les calvinistes, «les Protes-
tans n’ont jamais €té les Aggresseurs», et chez les catholiques, que «ce sont les
Huguenots qui ont pris les armes les premiers» 3%, D’apres lui, cette lecture
partisane n’est pas juste, puisqu’elle néglige de distinguer les raisons d’ordre
politique des motifs religieux des huguenots. Il est vrai, donc, qu’au seizieme
siécle les protestants ont eu recours aux armes, mais ce fut sous I'impulsion des
princes du sang qui, a de notables exceptions pres, avaient « plus d’ambition
que de Religion». IlIs «n’ont agi par Principe de Religion, mais par cetesprit de
Politique & de vanité. qui fait que les Grands d’un Royaume...forment plu-
sieurs partis, pour se supplanter les uns les autres, principalement sous une
Minorité» 3¢, D’ailleurs, reprenant un lieu commun de la controverse protes-
tante, Bayle maintient que ce ne fut pas contre le roi légitime que les princes de
sang se souleverent, mais contre ses mauvais conseillers: «nos Ancétres n’ont
usé de violence, qu’aprés avoir €té poussez a bout, & lors qu’ils virent que ce
n’étoit plus leur Prince légitime qui les persécutoit, mais la Maison de Guise,
qui s’étoit tyranniquement emparée de la souveraine puissance, au titre de
Rois pres, qu’elle laissoit par pitié a Frangois II & a Charles IX». Enfin, la
preuve du loyalisme des huguenots réside dans I’appui qu’ils ont donné a
Henri III pendant la Ligue. Et, ne fut-ce pas grace a eux qu'Henri de Navarre
put délivrer «la France des forces de I’Etranger, que les Catholiques avoient

8 DOMPNIER, Le Venin de I'hérésie, pp. 83 et 85.
8 CG, VLin, OD, 11, p. 31b.

85.CG, Liv, OD, 11, p. 10a.

8 CG, 11L1; XVILvii, OD, pp. 17a; 75b.



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 101

fait venir»¥’? Somme toute, ’origine des guerres de religion ne peut pas étre
attribu¢e a la violence supposée inhérente a la Réforme, mais a ’ambition
politique du parti catholique et a son usurpation du pouvoir royal.

b) L'insistance en 1682 sur la non-violence
de la premieére Réforme

L’attribution de la violence des guerres civiles en France a la rivalité entre
les «Grands du Royaume» permet a Bayle de répondre aux accusations
catholiques, mais il n’en est pas moins vrai que méme cette lecture politique
des guerres de religion va a I’encontre des convictions profondes de ’absolu-
tiste qu’il était. Toute sa vie durant, y compris au moment de la publication de
la Critique générale, Bayle a affirmé que la désobéissance passive est la seule
reponse légitime a I'oppression®®. C’est ainsi qu’en 1682, il insiste sur la
non-violence des débuts de la réforme, une insistance qui, comme Jacques
Solé I’a déja signalé®, est contre I’évidence. Les réformés, dit-il, «ne deman-
doient que d’étre soufferts, & d’avoir leur saoul de préches... Ils souffrirent une
longue persécution, accompagnée des supplices les plus douloureux, sans
opposer a ces violences que la débonnaireté des premiers Chrétiens» .
D’aprés lui, ce ne fut qu’au régne de Frangois II qu’ils eurent recours aux
armes, ce qui fait que «nos Ancétres n’ont usé de violence, quapres avoir été
poussez a bout». Autrement dit, ils furent inspirés non par un esprit de
rébellion, mais par la nécessité de se défendre. Cette analyse permet a Bayle de
rejeter de nouveau le blame du co6té des catholiques, «qui usurperent un droit
sur (nos Ancétres) qui ne les appartenoit pas, savoir celui de les persecuter
cruellement, & de les faire mourir dans les suplices les plus barbares»?!. A
'usurpation du pouvoir royal par les catholiques s’ajoute, donc, I'usurpation
d’un droit qui n’appartient qu’a Dieu seul, a savoir, celul de disposer de la
conscience de 'homme?2. Cette image de la non-violence des réformes du
seiziéme siécle fait partie, dans la pensée de Bayle, de la défense des huguenots
ala veille de la révocation de I’édit de Nantes. Car, par ce biais, 1l veut prouver
qu’il n’y a rien «a craindre quand on tolere les Huguenots: ils n’aspirent point
a regner, & quand méme la Providence divine les y appelleroit, ils ne croi-
roient pas qu’il faliit exterminer, ni écraser les autres Sectes»??. C'est contre

87 CGL, 1L XVILvii: XX, x, OD, 11, pp. 17a; 75b; 89a, 95b. Voir aussi « Guise
(Claude de Lorraine Duc de)», in corp. (1697); « Guise (Frangois de Lorraine Duc de)»,
in corp., et remarques A-D (1697); «Guise (Henri de Lorraine Duc de)». in corp., et
remarques C, D, H. et I (1697); «Henri II», in corp. (1697).

8 C@G, VILiL, OD, 11, p. 34b.

8 SoLE, «Religion et vision historiographique», p. 168.

%0 G, VIILi, OD, 11, p. 36a. Cette édition porte deux fautes d’impression («sans
opposer a ses violences la débonnaireté...), que j’ai corrigées sur I'¢dition de 1683.

9 CG, XVILx, xi, OD, 11, pp. 77a-b.

92 CG, XVILix, x, xi, OD, pp. 76a-b, 77a-b.

93 CG, XXIILxx, OD, 11, p. 114b.



102 RUTH WHELAN

cette position idéaliste, et la lecture de I’histoire sur laquelle elle est fondée,
que les événements de 1688 vont se heurter.

Pour le moment, pourtant, toute I'argumentation de Bayle ne saurait
cacher la distance qui existe entre I'image qu’il se fait de I'Eglise primitive et le
comportement de ses coreligionnaires. Donc, en fin de compte, I'auteur de la
Critique générale abandonne la filiation qu’il avait établie entre sa confession
et celle des premiers chrétiens. D’apres lui, «il ne s’ensuit pas qu’une Religion
soit mauvaise, de ce qu’elle n’imite pas entierement les premiers Chrétiens».
Par conséquent «il ne faut pas condamner comme une Eglise réprouvée de
Dieu, toutes les Sociétez ou 'on ne voit pas régner I'esprit du véritable
Christianisme. Autrement c’est fait du Christianisme, & de I’Eglise Romaine
principalement»%*. Puisque toutes les confessions chrétiennes ont usé de vio-
lence a un moment ou a un autre de leur existence, la violence d’une confes-
sion ne saurait prouver sa fausseté. En fait, cette preuve spécieuse se préte a
une lecture libertine, ce que Bayle appelle une lecture «déiste», du fait reli-
gieux. Car ce sont les déistes et les profanes qui proposent des objections
«contre la divinité de la Religion Chrétienne, tirées du désordre qui s’y voit».
Ainsi, conclut-1l, 1l faut renoncer «a tous ces beaux lieux communs que nous
tirons, nous des supplices que nous avons endurez, & nos adversaires, de ce
que nous nous sommes enfin défendus de I'oppression par la voye des
armes» 5, Il serait imprudent de voir dans cette conclusion une ironie sour-
noise telle qu’on la reverra chez Voltaire. Tout le contexte politique de la
Critique générale nous ameéne a prendre au pied de la lettre la suspension de
jugement exprimée par Bayle a cette époque. Autrement dit, comme Elisabeth
Labrousse I'a déja signalé, «c’est au nom du Christianisme de droit qu’il
condamne les christianismes de fait» %6, Ce n’est que plus tard que le cynisme
implicite de ces remarques se retournera contre la confession qu’il veut ici
défendre.

¢) Linsistance en 1686 sur le fait que la non-violence
est la marque du véritable christianisme

La révocation de I’édit de Nantes, et I'oppression des protestants qui I’a
accompagnée, conduit Bayle, dans le Commentaire philosophique (1686), a
approfondir sa pensée dans le sens qu’il disait «déiste» en 1682/3. Dans cette
défense de la tolérance, il s’agit de récuser la violence exercée contre les
réformés pour les contraindre a revenir dans le giron de I’Eglise catholique.
C’est dans ce contexte que Bayle élabore une typologie de la religion chré-
tienne tirée a partir du Christ. Il met en contraste «les infamies...pratiquées
(en France) par les Dragons» et «le principal caractere de Jesus-Christ, & la

94 CG, VIILu, OD, 11, p. 36a-b.
9 CG, VIILii; XXVIILv, OD, 11, pp. 36b; 128a.
9 LABROUSSE, Hétérodoxie et rigorisime, p. 599.



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 103

qualité, pour ainsi dire de sa personne», a savoir «’humilité, la patience, la
débonnaireté». Loin de conseiller la persécution, le Christ commande a ses
disciples de la fuir, et son idéal est plutot le pardon des offenses que la haine.
Drailleurs, s’'inspirant de I'image du Messie dans la prophétie d’Esaie, Bayle
presente le Christ non pas comme le type du persécuteur, mais comme l’ar-
chétype du persécuté: «il est comparé a un agneau qui a été mené a la tuerie
sans se plaindre... Quand on lui a dit des outrages, il n’en rendoit point, mais se
remettoit a celui qui juge justement». La typologie vaut aussi pour les Apo-
tres, le christianisme primitif, et enfin, les péres de I’Eglise. Autrement dit, la
verite religieuse réside du coté de ceux qui souffrent, et non pas de ceux qui les
font souffrir?”. C’est de nouveau en insistant sur l'apostasie de I'Eglise
romaine que Bayle peut souligner la filiation spirituelle entre les réformés de
France, le Christ et le christianisme primitif. Les tares des guerres de religion
sont pour le moment oubliées devant la «patience» et la «débonnaireté» de
ses contemporains vis-a-vis de leurs persécuteurs. En d’autres termes, le
«beau lieu commun des supplices», rejeté en 1682/3, est icl repris pour servir
de preuve de la divinité de la religion réformeée. L'hétérodoxie sous-jacente a
cette constatation, dont Bayle n’est que trop conscient, n’apparait pas en tant
que telle, mais, sous la pression de ses expériences ultérieures, elle reparaitra
sous forme d’une critique acharnée non seulement du catholicisme mais aussi
de toutes les confessions chrétiennes.

d) La constatation en 1690 de la violence de la Réforme

C’est en 1690 que les tensions politiques au sein du Refuge huguenot *®
suscitent chez Bayle I'expression amére de sa rupture idéologique avec la
confession qu’il a si habilement défendue a I’époque de la révocation. Au mois
d’avril de cette année parut I’Avis important aux refugiez sur leur prochain
retour en France, un pamphlet auquel Bayle a collaboré *°. L’ Avis se dit étre de
la plume d’un catholique absolutiste qui, selon Elisabeth Labrousse, «ne
pouvait nourrir que les plus expresses réserves a ’égard de la Révolution
anglaise et de la 1égitimité morale de la prise du pouvoir par Guillaume
d’Orange» 1. D’ailleurs, le ton du pamphlet est violemment anti-protestant,
car Bayle tient a signaler a ses coreligionnaires que leur identification de la

9 CP, Liii, viii; IL.i, OD, 11, pp. 361a, 373b, 347a, 387a-388a; 394b; certaines sectes
au seiziéme siécle voyaient dans la persécution un signe de la vraie Eglise, voir Joseph
LECLER, Histoire de la tolérance (Paris 1955), 2 vol., I, p. 185.

9 Voir Guy Howard DoODGE, The Political theory of the huguenots of the dispersion
with special reference to the thought and influence of Pierre Jurieu (New York 1947), et
Herbert SCHLOSSBERG, « Pierre Bayle and the politics of the huguenot diaspora» (thése
de Ph.D., Université de Minnesota 1965).

99 Pour la contribution de Bayle a ce pamphlet voir LABROUSSE, Du pays de Foix ala
cité d’Erasme, pp. 201-234.

100 _ARROUSSE, Du pays de Foix a la cité d’Erasme, p. 221.



104 RUTH WHELAN

cause du roi Guillaume a la leur ne peut que nuire a leur espoir de rentrer un
jour en France. Car cette identification confirme dans I’esprit des catholiques
I’association entre sédition politique et protestantisme. C’est au-cours de
I'argumentation trés riche de ce pamphlet que ses auteurs reprennent I’ensei-
gnement biblique pour le mettre en contraste avec le comportement a la fois
des refugiés et de leurs devanciers au seiziéme siécle. Le cas des Israélites
persecutés par Pharaon, celui de David opprimé par Saul, et I’enseignement de
Jésus-Christ indiquent que la seule réponse valable a 'oppression réside dans
la priere, et dans des situations extrémes, dans la fuite. Par conséquent, d’aprés
’Avis, «il est impossible de s’armer sans crime contre sa Patrie, quelque
injuste & dure mere qu’elle soit». Ceux qui choisissent le parti de la révolte
sont coupables d’«une double infidélité; 'une par rapport au Prince; 'autre
par rapport a Dieu». Loin de passer vite sur les implications de cette analyse
lorsqu’il s’agit de I'histoire de la Réforme, les auteurs de I’Avis s’attardent sur
le cas des guerres de religion. Quant aux «Réfugiez qui portent les armes
contre la France» et aux « Héros (protestants) du tems passé»:

Tant s’en faut qu’ils ayent voulu éviter (la) mauvaise humeur (de leur Patrie) par un
exil volontaire, qu’ils ont pris les armes dans tous les coins du Royaume, assiégé des
Villes. donné¢ des batailles. fait venir des troupes étrangéres, porté le fer & et le feu en
une infinité d’endroits. se rendant coupables d’autant de meurtres, qu’ils faisoient
périr de gens: car comme ce n’étoit point a eux qu’appartenoit le droit du glaive, tout
le sang qu’ils faisoient répandre étoit une infraction visible de cet ordre du Déca-
logue, TU NE TUERAS POINT.

La perception, d’une part, des souffrances, et de 'autre, de la violence, comme
des signes respectifs de vérité et de fausseté religieuses s’applique ici, de fagon
explicite, au protestantisme. Les réformés du seizieme siecle, et les réfugiés qui
les imitent a la fin du dix-septiéme siécle, apparaissent pour la premiere fois
dans la pensée de Bayle comme autant de séditieux qui se moquent aussi bien
du souverain que de Diecu. Par ce biais, la Réforme, que Bayle a tenu a
défendre, porte I’'empreinte non pas de la Divinité, mais du « Démon, qui se
transfigure quelquefois en Ange de lumiere» '°!. Il ne faudrait pas, pourtant,
pousser trop loin la signification de ces positions, adoptées, nous le savons,
pour des raisons polémiques, et présentées par la bouche d’un catholique.
Toujours est-il que I'amertume exprimée dans I’4vis reviendra a maintes
reprises dans le Dictionnaire historique et critique.

La maturation de la pensée historique de Bayle, les ruptures au sein du
Refuge huguenot, et son souci de vérité contribuent tous a son appréciation
dans le Dictionnaire de faits historiques qu’il avait auparavant niés, a savoir la
violence présente aux débuts de la Réforme. Bien qu’il constate que la per-
sécution des sympathisants frangais de Luther commencga a Meauxen 1523192,

191 Avis important, OD, 11, pp. 595a, 596b, 597b, 601b.
102 « Navarre (Marguerite de Valois, reine de)», remarque E (1702).



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 105

et que le premier «hérétique» exécuté pour cause de religion, Louis de Ber-
quin, mouruten 1529193 il a tendance a présenter I’affaire des placards, qui eut
lieu au mois d’octobre 1534, comme un incident qui déclencha «la rigoureuse
persecution» a laquelle les reformés frangais se virent exposer tout au long du
seiziéme siecle. Dans I'article qu’il consacre a Marguerite de Navarre, il porte
un jugement assez sévere sur les événements de la nuit du 17 au 18 octobre.
D’apres lui, Marguerite «pancha beaucoup vers ce que I'on appelloit les
nouvelles opinions, & protégea ceux qui furent persécutez pour cette cause».
Elle avait aussi une influence considérable sur son frére, Frangois I, et Bayle
semble croire qu’elle aurait pu le «porter a favoriser la Réformation, si I’ex-
travagance de quelques écervelez qui affichérent des Placards ’an 1534 ne
I’eqit aigr1 a un tel point qu'il devint ensuite un ardent persécuteur du Luthé-
ranisme» '%. L’observation fait état de la part de Bayle d’une certaine nos-
talgie a I’égard du pacifisme des premiers temps de la Réforme, une nostalgie
qui d’ailleurs rapproche sa condamnation préalable des guerres de religion de
I'attitude des humanistes catholiques, tel Erasme, vis-a-vis de Luther. Car,
partageant leur irénisme, il suggére ici que sans cette nuit funeste, ia France,
guidée par Francgois I®" et sa sceur, aurait pu embrasser la Réforme. Ainsi
aurait-elle évité toute la désolation qui résulta de I'intolérance mutuelle de la
part des Francais de confessions religieuses différentes. Pour irréelle qu’elle
soit, cette vision nostalgique du passé en dit long sur I’évolution de la pensee
de Bayle a I’égard de la Réforme.

Cette évolution est trés marquée dans ’article que 'auteur du Dictionnaire
a écrit sur un autre humaniste catholique, Pierre du Chatel, aumonier de
France au seiziéme siécle. Dans une des remarques de cet article, Bayle
reprend la question de I'apostasie supposée des humanistes catholiques a
I’égard de la Réforme, et ici son commentaire va a ’encontre de celui qu’il
consacre a Erasme. «Croire que I’Eglise a besoin de réformation & aprouver
une certaine maniere de la réformer, sont deux choses bien différentes. Blamer
la conduite de ceux qui s’oposent a une réformation, & desaprouver la
conduite de ceux qui réforment, sont deux choses trés compatibles.... Il y eut
sans doute bien des gens qui crurent que puisque la Réformation rencontroit
de si grans obstacles qui mettoient I’Europe dans la derniere désolation, Dieu
témoignoit que le tems de réformer n’¢toit point encore venu» ', Etant donné
sa dénonciation de la corruption de I’Eglise au moment de la Réforme, il est
évident que Bayle ne croyait pas inopportune la Réforme de I'Eglise instituée
par Luther. Mais cela dit, il n’en est pas moins vrai que ce commentaire révele
sa sympathie profonde avec les réserves des humanistes catholiques. C’est la
violence, les « torrens de sang» qui ont accompagné la Reforme qui le condui-
sent a exprimer sa perplexité devant le développement ultérieur de sa confes-

103 « Berquin», in corp. (1697). _
104 ¢« Navarre (Marguerite de Valois, reine de)», in corp. (1702).
105  Castellan», remarque Q (1697).



106 RUTH WHELAN

sion. Bien qu’il ne le dise pas de fagon explicite, il semble rejoindre ici la
lecture dite «déiste» de la Réforme, et, sur le plan le plus élargi de I'histoire, la
lecture libertine du fait religieux. Faut-il donc conclure que ceux qui ont
dénoncé I'athéisme de Bayle ont su déceler chez lui les doutes sournois qui
’ont rongé?

8. Conclusion

Il est certain que dans les dix dernieres années de sa vie, Bayle a manifesté a
plusieurs reprises un cynisme a I’égard des confessions chrétiennes, soit
catholique, soit protestante. C’est de nouveau lorsqu’il s’interroge sur la vio-
lence de la Réforme qu’il soutient que «la providence de Dieu, dont les voies
sont toujours infiniment sages, laissa voir ’homme dans le grand ouvrage de
la reformation, afin de parvenir plus naturellement a son but, qui étoit,
comme ’expérience nous I’aprend, d’empécher qu’aucune des deux Religions
n’achevat de ruiner 'autre» '°¢, Ainsi, Bayle semble se résigner a I’association
de la religion chrétienne et de la violence. Mais le lien entre la providence
divine et le recours aux armes chez les chrétiens se préte aussi a une lecture
voltairienne de I’histoire religieuse. Cette appréciation libertine réapparait
dans la Continuation des Pensées diverses (1704), ou notre auteur remarque
que «les Chrétiens parfaits ou tendans a la perfection ne font point de corps, Ils
sont répandus en petit nombre dans des Sociétez qui savent tres-bien attaquer
& se défendre de mémex» 197, La filiation spirituelle entre le Christ, 'Eglise
primitive et la Réforme a cédé a I'idée d’une Eglise mystique, qui ne saurait
étre identifiée avec les confessions chrétiennes, fussent-elles méme réformées.
Autrement dit, ’aspect divin de la Réforme ne se manifeste plus au regard
inquiet de Bayle. Mais, avant d’en inférer que sa vision globale de la Réfor-
mation aboutit au doute radical, considérons ce qu’il a écrit sur la signification
ultime de ce «jeu de bascule» qu’est I’histoire. «D’ici a deux mille ans, si le
monde dure autant, les réiterations continuelles de la bascule n’auront rien
gagneé sur le coeur humain. Pourquoi donc les réitérer sans cesse ? [l faut mettre
le doigt sur la bouche, & adorer humblement la sagesse du Conducteur de cet
Univers...» 1%, Sur le plan humain, I'incapacité de '’homme de corriger ses
défauts semble vider I’histoire de tout sens. Mais sur le plan métaphysique,
Bayle aime a croire que ce qui se cache a ’homme est connu par I’Auteur de cet
univers, dont les voies ne sont pas nos voies, et dont les pensées ne sont pas nos
pensées !?. Il serait tentant de voir dans cet agnosticisme une simple ruse
libertine:; nous nous rangeons pourtant du c6té de ceux qui le voient comme

106 «« Agricola (George)», remarque B (1697).

10 CPD, CXXV, OD, 111, p. 362b.

198 « Esope», remarque [ (1697).

109 Voir CG, XXVIILv, OD, 11, p. 128a, ou Bayle cite ces versets d’Esaie (Iv. 8,9), qui
figurent d’ailleurs parmi ses citations préférées de la Bible.



IMAGES DE LA REFORME CHEZ PIERRE BAYLE 107

I’'expression — angoissée certes — d’une foi fidéiste dans le Dieu caché, qui se
dérobe aux yeux des hommes, mais qui pour autant n’est pas moins présent
dans I'histoire 19,

Les images que Bayle se fait de la Réforme, les méandres d’une pensée qui
s’¢labore progressivement, nous invitent donc a donner raison a ses critiques
du dix-huitieme siecle. Il est indéniable que I'analyse que propose notre auteur
du fait religieux est profondément influencée par I'optique libertine. Mais il ne
faut pas en rester la. Car, comme nous I’avons vu, a une époque de sa vie, il est
aussi impregné d’une vision protestante de I’histoire de sa confession. Petit a
petit, et sous le poids des circonstances, cette vision se revét des réserves que
Bayle attribue a I’humanisme chrétien, un mouvement intellectuel auquel il
s’identifie de plus en plus. Vers la fin de sa vie, notre auteur nous dévoile une
des causes de I'ambivalence que nous constatons dans sa pensée. Dans la
Continuation des Pensées diverses, 1l s’associe a ceux qui n’ont pas honte «de
reconoitre le besoin qu’ils auroient eu de vieillir pour discerner une véri-
te»:

Il y a des doctrines qui me paroissent aujourd’hui trés-incertaines, dont je ne croiois
pas autrefois que 'on pit douter sans extavagance; & je trouve beaucoup de pro-
babilité pour le moins dans des opinions, qui me sembloient si absurdes il y a
quelques années, que je ne comprenois pas qu’on osat les solitenir. Vingt ans d’étude
peuvent produire de grands changements dans une téte. & faire voir du pais!'!!,

La lecture et la réflexion invitent tout penseur a évoluer, et a prendre ses
distances des « Docteurs opinidtres» qui s’enracinent «de plus en plus dans
leurs préjugez». Néanmoins, a I'instar de Mélanchthon, dont le «sens froid...
laissoit agir son génie sur le pour & le contre», I’évolution de I'intellectuel
’expose a étre taxé de pyrrhonisme. Quand 1l prend la défense de cet huma-
niste protestant, Bayle semble se prononcer sur son propre cas. Il souligne les
réserves de Mélanchthon vis-a-vis de la Réforme, et constate qu’il a néan-
moins persisté dans le protestantisme. «Ou voulez-vous qu’il allat?... N’eut-il
pas rencontré dans la Communion Romaine beaucoup plus de choses a
condamner, plus d’emportement, plus d’oppression de conscience?» 2. La
curiosité humaniste de Bayle et son irénisme en ont fait un protestant malgre
lui.

10 Voir LABROUSSE, Hétérodoxie et rigorisine, pp. 293-316, 607.

M CpD, XXXIX, OD, 111, p. 241b.

112 ¢« Melanchthon», remarque 1 (1702); voir aussi Réponse aux questions d'un pro-
vincial (1703), IL.clxxxii, OD, 111, p. 89a; voir WHELAN, The Anatomy, pp. 228-232.






	Images de la réforme chez Pierre Bayle : ou l'histoire d'une déception

