Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 40 (1990)

Heft: 1

Artikel: Le synode en régime protestant
Autor: Blaser, Klauspeter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381401

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 67-84

LE SYNODE EN REGIME PROTESTANT
KLAUSPETER BLASER

Résumeé

Dans une partie historique, I'A. analyse la genése et I'évolution de ['insti-
tution du synode dans les Eglises de la Réforme, différents systémes synodaux
et, en particulier, le systéme presbytéro-synodal qu’il compare avec le parle-
mentarisme. 1l s’interroge ensuite sur la théologie et les enjeux ecclésiologiques
sous-jacents a la conception synodale de I'Eglise. De nature synodale et
conciliaire, I'Eglise ne saurait cependant identifier cette spécificité a la commu-
nion du Royaume.

Je me propose d’examiner quelques aspects de l'institution du synode
dans les Eglises de la Réforme. Je ne traiterai que brievement et a titre de
rappel de lhistoire de cette institution, pour m’interroger surtout sur sa
théologie et sur ses enjeux ecclésiastiques. Quoique distincte de lui, la
problématique du synode ne peut €tre compleétement séparée de I’horizon
plus large du concile cecuménique; il ne s’agit parfois que d’une différence
de terminologie !. En tout état de cause, la présente étude envisage les
Eglises et les théologies comme un processus conciliaire a I’échelon mondial;
elle s’inscrit dans la mise en ceuvre du «principe synodal» en tant que
définition de la nature de I'Eglise.

I E. JuNOD, «Naissance de la pratique synodale et unité de I'Eglise au II¢ siecle»,
RPHR 68 (1988), p. 164 s, fait remarquer que le mot de «synode» et celui de «concile»
sont pratiquement équivalents dans les premiers siécles, mais que le second véhicule
un certain nombre de conceptions théologiques et d’attaches confessionnelles fortes.
En revanche, «ce que jappelle ‘synode’ peut étre sommairement défini comme une
réunion a laquelle prennent part des représentants ‘autorisés’ de plusieurs communau-
tés dans le but d’examiner ensemble un (ou plusieurs) probléme les concernant et, si
besoin, de prendre une position, voire une décision commune. Les traits dominants
du synode ainsi définis sont sa dimension intercommunautaire et le caractére représen-
tatif de ses membres.» Cette définition ne vaut pas seulement pour le II¢ siecle. Cf.
aussi A. LUMPE, «Zur Geschichte der Worter Concilium und Synodus in der antiken
chritlichen Latinitéit», AHC 2 (1970), pp. 1-12, et «Zur Geschichte des Wortes cuvodog
in der antiken christlichen Grizitit», AHC 6 (1974), pp. 40-53.



68 KLAUSPETER BLASER

I. CONCILES ET SYNODES AU TEMPS DE LA REFORME

Les Réformateurs n’ont pas a priori refusé le concile, ce dernier n’étant
pas une invention romaine 2, A certains moments, ils en attendaient méme
la solution des problemes créés par la division. Animés a certains égards de
I'esprit conciliariste 3, les Réformateurs soumettaient pourtant le concile,
en tant qu’institution ecclésiastique, et les conciles, en tant qu'événements
dans l'histoire, au seul critere de I'Ecriture Sainte. Pour eux, les quatre
premiers conciles avaient dans I’ensemble parlé et agi dans le sens de
I'Ecriture, elle-méme expression du Saint Esprit. Ils montraient donc une
nette préférence pour ces premiers conciles et se méfiaient fortement des
conciles ultérieurs. Comme le montrait la condamnation de Jan Hus par le
concile de Constance, ils pouvaient étre dans ’erreur. Cela dit, on remarque
un certain nombre de différences entre les Réformateurs et les traditions
issues de chacun d’eux 4. \

La Réforme elle-méme ne pouvait se passer du moyen du synode pour
trouver un consensus en matiere de foi et de discipline, pour faire entériner
des décisions par les adhérents de la nouvelle religion ou pour exprimer
I'ecclésialité des communautés dites luthériennes ou réformées. Certes, les
choses se sont développées différemment dans les divers secteurs du protes-
tantisme en geneése, mais nous pouvons globalement distinguer trois types
de réunions synodales a I’époque de la Réforme 3.

- La diete, convoquée par I'empereur pour régler les matieres religicuses
(par ex.: Augsbourg 1530, 1555; la diete des cantons suisses a Baden,
1526).

- Les disputes, précédant I'introduction de la Réforme par le magistrat de
divers cantons suisses et qui devaient se dérouler selon I'unique critere

> Les textes principaux sont: M. LUTHER, Von Konziliis und Kirchen (1539), WA
50, pp. 509-653; J. CALVIN, Instituto Religionis Christianae, 1545, 1V, chap. VIII et
[X: cf. infra note 4.

3 A propos du conciliarisme, cf. G. ABERIGO, Chiesa conciliare. Identita et signifi-
cato del conciliarismo, Brescia, 1981, ainsi que Concilium 187, 1983, surtout les pages
43 ss., 53 ss. et 109 ss.

+ Cf. J. Bosc, «Note sur la théologie conciliaire de la Réforme», Lumiére et Vie
45, 1953, pp. 146-153; P. MEINHOLD, Konzile in evangelischer Sicht, Stuttgart, 1961;
H.J. MARGULL (éd.), Die dkumenischen Konzile der Christenheit, Stuttgart, 1961
(Meinhold, Seils, Leuba); F. SCHMIDT-CLAUSING, «Zwinglis Stellung zum Konzil»,
Zwa X1/8, 1962, pp. 479-498.

> Cf. B. MOELLER, Zwinglis Disputationen. Studien zu den Anfingen der Kirchen-
bildung und des Synodalwesens im Protestantismus», Zeitschrift der Savigny Stiftung
fiir Rechtsgeschichte LXI, Weimar, 1970, pp. 275-324 et LX, 1974, pp. 213-364: La
Dispute de Lausanne 1536. Bibliotheéque Historique Vaudoise 90, Lausanne, 1988.



LE SYNODE EN REGIME PROTESTANT 69

de vérité valable pour tous: I'Ecriture Sainte (par ex.: la dispute de Zurich
(1523), de Berne (1528), de Lausanne (1536)).

— Les synodes régionaux rendus nécessaires par la fragilité de la nouvelle
religion mise en place (par ex.: le Synode de Berne, 1532) ou par 'absence
d’un ordre ecclésiastique — reglement, liturgie, discipline — correspondant
a la nouvelle situation (Homberger Synode en Hesse, 1526).

Il faut noter qu’un seul synode général, mais sans prétentions cecuméni-
ques, a eu lieu dans le protestantisme réformé, celui de Dordrecht, en 1619,
contre les arminiens ¢. L’institution du synode s’est vue valorisée dans les
situations de détresse, comme le montrent les «Bekenntnissynoden» de
I'Eglise confessante allemande sous le nazisme, qui revendiquait le statut
d’Eglise de droit, Iégitime, c’est-a-dire dans I'ordre de I'Evangile.

II. LES DIVERS SYSTEMES SYNODAUX 7

Dans le luthéranisme allemand, le synode a €té surtout, a 'origine, une
réunion de pasteurs ou une assemblée lors de la visitation des paroisses. Le
systeme du consistoire inclut dans ce dernier des théologiens et des princes
en tant que «laics». Les suggestions des théologiens luthériens comme
Calov, Hollaz ou Quenstedt visant a I’établissement d'un systéme ecclésias-
tique synodal n’ont pas eu de suites effectives. Ce n’est qu’au XX¢ siecle
que des éléments plus synodaux pénetrent le droit ecclésiastique, surtout
lorsque le prince, en tant qu’autorité supréme dans 'Eglise, disparait et
plus spécialement aprés 1945. Du coté luthérien, on observe plutdt un
certain scepticisme a I'égard de l'institution du synode, cela a cause de la
tradition politique et ecclésiastique.

En régime réformé, le synode est un rassemblement des diftérents minis-
teres (pasteurs, presbytres, diacres), dirigé par un modérateur. Le document
principal a cet égard fut la discipline ecclésiastique de 1559 qui prévoyait
un édifice pyramidal: consistoire local, synode provincial, synode général,
complété en 1572 par les synodes d’arrondissement. Petit 4 petit, notamment
a I'époque de I'Aufklirung, la théorie conciliariste de type corporatiste va
se développer (contrat des différents colleges constituant la société reli-
gieuse).

A cet égard, il faut mentionner le cas de la Suisse ou les synodes n’ont
pas été vraiment viables, étant donné le régime ecclésiastique particulier

¢ Confessions et catéchismes de la foi réformée, éd. par O. Fatio, Genéve, 1986,
pp. 307 ss.
7 RGG, VI, 569-571 (R. Biumlin): Oekumene Lexikon, 1987, 1154-1157

(L. Coenen), avec bibliographies.



70 KLAUSPETER BLASER

qui y prévalut (gouvernement par les autorités, c’est-a-dire Iaristocratie).
Pollanus et J. H. Heidegger échouerent dans leur tentative de ranimer la
tradition a I'aide de la doctrine conciliariste de I’Eglise ancienne (exception:
le synode des pasteurs, dans les Grisons).

L’essor des constitutions synodales au XIXe siécle est dit a Schleierma-
cher (1808) et a la redécouverte de certaines ordonnances ecclésiastiques du
XVIe et du XVIIe siecle. Le fait est surtout déterminé par le constitutionna-
lisme qui I'’emporte dans le domaine politique. Dés lors, le synode devient
le parlement du peuple de I'Eglise, et ce surtout en Suisse, ou les postulats
du libéralisme et de la démocratie fagonnent et I'Etat et I'Eglise.

Quant aux compétences concédées au synode dans les différentes tradi-
tions, elles sont trés diverses. D’apres la conception luthérienne, la direction
de I'Eglise. liée au ministére épiscopal, ne saurait étre confiée au synode
qui, lui, se veut représentation de la communauté a I'écoute de la Parole et
du sacrement: par rapport au ministere de la direction, il constitue un «sol
de résonance» (Kinder). L’évéque a le pouvoir de dissoudre le synode et il
n'y participe pas forcément. Mais le synode possede des droits de nomination
et de législation, de contréle et de direction spirituelle.

Selon la compréhension réformée, I’examen de la foi des communautés,
la prédication et 'administration des sacrements sont sous la responsabilité
du synode. Parfois, la direction de ’Eglise est exécutée au nom du synode.
L’ordre ecclésiastique de la Rhénanie désigne méme le synode comme
I'«organe de direction». La question qui se pose ici est: le synode est-il un
organe de direction parmi d’autres ou est-il I'organe supréme?

D’une maniere générale, la réalisation d’une constitution synodale ren-
contre d’immenses difficultés en raison de la bureaucratie et des mutations
dans la société, voire dans I’Eglise. Le synode n’étant pas permanent, il est
incapable d’assumer concretement les taches de direction et se contente
presque inévitablement de la surveillance et de la confirmation de décisions
prises a un autre niveau. Mais il est un fait que, malgré ces faiblesses, les
synodes ou les institutions que I'on peut leur assimiler font aujourd’hui
partie du paysage ecclésiastique du protestantisme. On sait par ailleurs que
des réunions synodales a différents niveaux caractérisent le catholicisme
post-conciliaire.

III. LE SYSTEME PRESBYTERO-SYNODAL

La solution synodale n’appartient pas d’office au protestantisme réform¢.
I s’agit d’une solution de détresse, provisoire, en particulier dans les régions
en majorité catholiques. Elle est donc loin d’étre un principe inébranlable



LE SYNODE EN REGIME PROTESTANT 71

du calvinisme originaire 3. Toujours est-il que ce systeme s’est imposé petit
a petit comme la voie normale et I'expression de ’ecclésiologie réformée.
Mais qu’est-ce donc que ce systeme que l’'on nomme aussi presbytéro-
synodal?

Le régime ecclésiastique que Calvin a préconisé, en s’appuyant sur le
Nouveau Testament, est constitué d’une hiérarchie de colleges ou synodes.
On I'appelle «synodal» parce qu’il s’agit d’'une pyramide de colleges ou de
conseils, «presbytérien» parce que ces conseils sont formés de presbytres
ou anciens, c’est-a-dire de ministres °.

Niant qu'il y ait une différence de caractere essentielle entre clercs et
laics, Calvin (comme Luther) reconnait malgré cela 'existence dans I'Eglise
d’un certain nombre de charges ministérielles auxquelles ceux qui en ont
recgu la vocation sont élus par le peuple. Comme on le sait, Calvin ramene
a quatre le nombre de ministeres nécessaires a la vie de I'Eglise: les pasteurs,
les docteurs, les anciens et les diacres. Ce sont ces ministres qui forment les
colleges ecclésiastiques chargés du gouvernement de I'Eglise. Au niveau de
la paroisse, on trouve le consistoire (appelé aujourd’hui conseil presbytéral
ou conseil de paroisse); les représentants de ces conseils forment ensuite le
synode provincial; enfin, le synode général ou national réunit les délégués
des provinces. C’est lui qui arréte la confession de foi et la discipline. Il
représente 'Eglise particuliere, non universelle. Il importe que la diversité
des ministéres soit respectée dans chacune de ces assemblées (aujourd’hui
un tiers de pasteurs et deux tiers de laics). Idéalement, ce ministere différen-
cié, non monolithique, non hiérarchique, définit I'Eglise comme une com-
munauté de service .

I1 est évident que ce principe subit de nombreuses variations selon les
contextes et les circonstances historiques. Fondamentalement, le presbyté-
rianisme fait valoir la seule seigneurie du Christ dans son Eglise par I'égalité
de tous ses membres; il ’'exprime par un seul ministere, celui du presbytre
(pasteur ou laic), élu démocratiquement par la communauté. A ce titre, il
s’oppose au monarchisme papal et a I'aristocratie épiscopale de I'Eglise
anglicane. Alors que le congrégationalisme ne reconnait aucun ministere en
dehors de celui de la communauté autonome, I’anglicanisme, lui, le structure
de maniere triple: évéque — presbytre (prétre) — diacre. Le presbytérianisme
se trouve ainsi entre les deux; la différence entre clercs et laics y est
fonctionnelle. L’édifice pyramidal dans lequel une instance renvoie a lautre
va produire un certain juridisme, dans I'Eglise écossaise en particulier.

8 J.-L. LEuBA, «Das dkumenische Konzil in der reformierten Theologie». in
H.J. MARGULL (éd.), op. cit., pp. 373-392.

¢ J. Bosc; op. cit., p. 152.

10 Ibid., p. 153.



72 KLAUSPETER BLASER

Avec I’élément synodal dans le systeme, celui-ci traduit incontestable-
ment une conception conciliaire de I’Eglise et de son gouvernement. Il laisse
une place au membre laic de I'Eglise et contribue ainsi a la démocratisation
de celle-ci. Le régime presbytéro-synodal n’est pas pour autant une organi-
sation démocratique. «Car si les ministres sont élus par le peuple, ce n’est
pas pour qu’ils défendent les opinions et les désirs du peuple, mais parce
que celui-ci reconnait chez ces ministres un don du Saint Esprit et une
vocation correspondant a une fonction dans I'Eglise. Les ministres (théolo-
giens ou non) représentent certes le peuple et sont a son service, mais en
tant que le peuple est soumis a la Parole de Dieu et a son service !1.»

Cela nous conduit maintenant aux aspects plus spécifiquement théologi-
ques et ecclésiologiques du synode. Et 1a, deux questions se posent: quelle
différence y a-t-il entre le synode et un parlement et quelle est, en définitive,
la théologie du synode?

IV. SYNODE ET PARLEMENT

L’histoire du régime synodal dans le protestantisme montre, depuis le
XIXe siecle et en Suisse plus particulierement, une tendance au mariage
avec le parlementarisme. Le synode deviendrait donc 'expression de la
démocratie moderne dans I'Eglise. Les théoriciens s’empressent pourtant
d’en relever les différences infranchissables; toujours est-il que, de fait et
dans l'esprit des gens, le synode est simplement assimilé a un parlement
ecclésiastique. Méme si cette déviation semble aujourd’hui inévitable, il faut
savolr qu’elle représente une entorse a la théologie du synode.

Quelle est cette théologie et, a partir de la, quelles sont les incompatibi-
lités entre synodes et parlement? 12

1. Le synode n’est pas le seigneur de I'Eglise. Celle-ci est 'Eglise du
Christ qui exerce en elle le pouvoir et la direction par sa parole préchée
dans une situation concrete et suscitant la foi par le moyen du Saint Esprit.
Le fondement et les taches de I’Eglise ne sont pas révisables au gré des avis
changeant dans la société! Le cadre de la doctrine et de 'ordre ecclésiastique
émane donc de ’Evangile. Le comportement juste vient de la foi, cependant
que 'ordre ecclésiastique peut aider le croyant & assumer sa responsabilité
personnelle; mais cet ordre ne peut remplacer la responsabilité (comme
c’est le cas dans le syst¢tme monarchique du catholicisme romain, ou le
systeme, comme tel, est jugé étre en accord avec I'Ecriture).

1 J. Bosc, op. cit., p. 153.

12 Cf. G. HEINEMANN, «Synode und Parlament (1971)», in Allen Biirgern verpflich-
tet, Frankfurt, 1975, pp. 132-143. H. DIEM, Ja oder Nein, 50 Jahre Theologie in Kirche
und Staat, Stuttgart, 1974, pp. 178 ss.



LE SYNODE EN REGIME PROTESTANT 73

2. Des lors, la seigneurie indivisible du Christ sur I’'Eglise n’admet pas
le méme type de séparation des pouvoirs que celui qui caractérise I’Etat
démocratique. Le synode veille lui-méme a ce que 1'ordre ecclésiastique soit
exécuté. Tout en déléguant cette tiche & certaines fonctions instituées
(conseil synodal, Landeskirchenamt), le synode ne peut admettre un exécutif
qui ne serait pas personnellement responsable. Aucun tribunal ecclésiastique
n’est de mise dans la mesure ou c’est la foi qui détermine la responsabilité
chrétienne et non un ordre juridique formel. Tout comportement du synode
et de ses membres est a juger a la lumiere de I'Ecriture, des confessions de
foi et dans la foi au Seigneur.

3. La liberté personnelle et d’opinion est restreinte tout en trouvant un
nouvel espace de liberté du chrétien. Elle est notamment limitée par le fait
que I’Eglise synodale obéit au principe de la fraternité et exclut la lutte pour
le pouvoir. Voici ce que dit la troisieme thése de la Déclaration de
Barmen 13:

«L’Eglise chrétienne est la communauté des fréres dans laquelle Jésus-Christ
ceuvre en tant que Seigneur et manifeste sa présence par la Parole et dans le
Sacrement par le moyen du Saint Esprit. C'est au milieu méme du monde du péché
que, par sa foi et son obéissance, par son message et par ses institutions, elle doit
confesser étre I'Eglise des pécheurs sauvés par grace, qui appartient a Jésus-Christ
seul et n’a qu'un désir, vivre de sa consolation et de ses directives dans [’attente
de son apparition. Nous rejetons la fausse doctrine selon laquelle 'Eglise pourrait
transformer le contenu de son message et de ses institutions a son gré ou les mettre
en accord avec les idées philosophiques ou politiques en vogue.»

De méme, I’Eglise synodale refuse I'autorité qui repose sur des ministeres
pourvus de caracteres indéfectibles ou de compétences «ex officio». En sa
quatrieéme these, la Déclaration de Barmen déclare:

«S'il y a différentes fonctions dans I'Eglise, aucune d’entre elles ne doit dominer
les autres, car toutes concourent a I'accomplissement du ministere confié€ et ordonné

a la communauté tout entiere. Nous rejetons la fausse doctrine selon laquelle

I’Eglise pourrait, en dehors de ce ministére, se donner ou se laisser donner des
chefs munis de pouvoirs dictatoriaux.»

C’est donc a la fois le contraire de I'alliance trone-autel et d’un pouvoir
dont le peuple serait la seule source.

4. On peut sur cette base définir assez clairement les différences entre
synode et parlement:

a) Alors que dans la démocratie représentative, tous les organes de
représentation sont directement ou indirectement €lus par le peuple, pour

13 Les textes sont cités d’aprés la traduction de B. REYMOND, Une Eglise a croix
gammée, Lausanne, 1980, pp. 280-289.



74 KLAUSPETER BLASER

le synode ce n’est le cas qu'a I’échelon le plus inférieur, c’est-a-dire la
paroisse. Toute congrégation est considérée comme Eglise au sens plénier
et non comme une filiale de I'Eglise d'un Land ou d’un canton.

b) Alors que la citoyenneté donne le droit de vote aux échelons inférieurs
de la région et de la commune (du haut vers le bas), on devient membre
de I'Eglise par le baptéme, la conversion ou le déménagement; les paroisses
forment ensuite les arrondissements et ceux-ci I'Eglise (du bas vers le haut).

c) Le parlement vit des partis et des groupes parlementaires qui forment
la volonté politique dans la population. Il n’y a que des membres élus sans
qu’on puisse leur enlever leur mandat. Dans le synode, méme s’il y a des
différences d’appréciation, voire parfois des groupes représentant des ten-
dances théologiques différentes, il ne peut y avoir de partis. En Allemagne,
certains membres sont cooptés en raison de leur fonction (théologiens,
musiciens) ou en font partie d’office (le président, I'évéque, par exemple);
un membre du synode peut, le cas échéant, étre déposé. Délibération
fraternelle au service d’un seul seigneur, le débat synodal ne peut pas étre
motivé par la lutte pour le pouvoir; le vote y est en fait un «ultima ratio»,
alors que le parlement est un lieu de débat polémique qui, en dernier lieu,
a pour fin de maintenir ou de renverser le gouvernement.

Aussi bien la premiere 4 que la quatrieme these de la Déclaration de
Barmen mettent des limites a la démocratie et a la démocratisation de
I’Eglise comprise comme idéologie. En ce sens, le systéme synodal congu
selon le modele politique n’est pas plus soutenable que la constitution
monarchico-épiscopale. En revanche, la démocratisation de I'Eglise dans le
sens d’une mise en commun des charismes, d’une participation des membres
a la vie interne et externe est une chose trés importante. A ce titre, toutes
les retombées du systeme politique sur le régime synodal ne sont pas
forcément mauvaises; au contraire, le mode démocratique du fonctionne-
ment de I’Eglise peut aussi traduire des aspects d’une Eglise comprise
comme synode. Et si I'on vit véritablement le systeme synodal, il va a son
tour animer 1'ordre démocratique des institutions politiques.

14 «Jésus-Christ selon le témoignage de I’Ecriture Sainte est I'unique Parole de
Dieu. C’est elle seule que nous devons écouter; c’est a elle seule que nous devons
confiance et obéissance, dans la vie et dans la mort. Nous rejetons la fausse doctrine
selon laquelle I'Eglise aurait, en plus et & c6té de cette unique Parole de Dieu, d’autres
sources dont elle pourrait et devrait tirer son témoignage, c’est-a-dire d’autres événe-
ments et d’autres puissances, d'autres figures et d’autres vérités qui seraient aussi
révélations de Dieu.»



LE SYNODE EN REGIME PROTESTANT 75

V. THEOLOGIE DU SYNODE

On va essayer ici de dresser un inventaire des questions spécifiques ayant
trait a une théologie du synode. Encore une fois, celle-ci n’est pas identique
a une théologie du concile cecuménique, bien qu’il y ait entre eux de
nombreux points communs. Dans cet exercice, on ne pourra pas clairement
distinguer ce qui appartient a I’héritage protestant et réformé, ce qui fait
partie de «I'idéologie synodale» actuelle et ce qui devrait idéalement étre
une théologie du synode.

a) Ambiguité de la position réformée 15

Les confessions réformées du XVIe et du XVIIe siecle parlent dans la
plupart des cas du concile et du synode avec passablement de retenue; elles
répetent en gros les vues de Calvin (mais une étude approfondie serait
encore a faire, notamment pour mesurer leurs différences par rapport aux
documents luthériens qui se référent aux conciles anciens mais jamais au
concile général en tant qu’expression possible et utile de 'ecclesia repraesen-
tativa). La Confession de Westminster (ch. 31, art. 3) contient un passage
affirmant que les synodes et les conciles méritent respect et obéissance non
seulement a cause de leur concordance avec les Ecritures, mais encore en
tant qu’ordre de Dieu prévu dans sa parole. Le synode serait-il alors de
droit divin? Tous les dogmaticiens réformés de I'aprés-Réforme vont se
pencher sur le lieu De Conciliis/Synodis (a I'’exception de Coccejus): ils
s’expriment quant a la nature, au but, a la 1égitimité et a I'autorité du concile.
Il est intéressant de constater que la période prénicéenne, «sans concile»,
n’est jamais, pour eux, normative. Le concile est souhaitable, mais il s’agit
de le réformer.

Il faut par ailleurs souligner que la théorie orthodoxe tant luthérienne
que réformée d’un concile cecuménique est restée lettre morte. Sur sol
réformé, elle a cependant trouvé son application pratique (théologico-juri-
dique) au niveau des synodes locaux, régionaux et nationaux, beaucoup
plus que dans la sphére luthérienne, comme nous I'avons vu. Mais dans la
mesure méme ou la question des structures internes a 'Eglise prend le
dessus, celle de 'unité des Eglises dans la foi et dans I'ordre ecclésiastique
disparait petit a petit. En effet, le lieu théologique «De conciliis» disparait
de la scéne pour faire place a un jugement négatif de la part du rationalisme.

15 Cf. LEUBA, op. cit., pp. 376 ss; Confessions et catéchismes de la foi réformée
(cf. supra, note 6); E.F.K. MULLER, Die Bekenntnisschriften der reformierten Kirche:
Leipzig, 1903 (reprint, Ziirich, 1987): K.G. STECK, «Der Locus «De Synodis» in der
lutherischen Dogmatik», in Theologische Aufsitze, K. Barth zum 50. Geburistag,
Miinchen, 1936, pp. 338-352.



76 KLAUSPETER BLASER

Le protestantisme réformé parlera d’alliance et d’union entre Eglises, tantot
pour empécher la fusion (conservatisme) tantdt pour exprimer la coexistence
(libéralisme).

On doit donc constater une premiére incohérence: alors que la mise en
pratique du systéme prebytéro-synodal connait un essor considérable et un
affinement toujours plus grand, le but et la tendance théologique de cette
institution passent a l’arrieére-plan. Mais par rapport au synode général
exprimant ['unité des Eglises et des croyants, les synodes ne devraient pas
perdre de vue leur caractere provisoire.

Jean-Louis Leuba a fait remarquer une deuxieme ambiguité: un consen-
sus, a tous les échelons de I'’Eglise, ne peut avoir des conséquences juridico-
ecclésiastiques et garantir I'unité de la communauté locale, voire de I'Eglise
tout entiere. Je m’explique:

Les réformés valorisent les confessions et 'acte de confesser; ainsi,
presque chaque Eglise nationale — et souvent locale — formule sa base
confessionnelle, qui engage les membres de cette Eglise 16, Et toute décision
eccésiastique n’est valide que si elle est conforme a I’Ecriture Sainte.

Cette unité est sérieusement mise en cause par le principe de laréception:
comment recevoir une telle décison comme effectivement conforme a I’'Ecri-
ture? Ce n’est possible qu’apres examen de cette décision et de ses consé-
quences pratiques pour chaque croyant. Si tel croyant ne voit pas la confor-
mité & I’Ecriture d’une décision synodale, il sera obligé de la refuser et,
dans des cas extrémes, de quitter I’Eglise. Comme I’Eglise fait dépendre
ses décisions de cette conformité, elle ne peut pas sanctionner celui qui la
conteste apres libre examen, au nom d’un autre argument biblique, puisque
le contestataire partage laméme confession et a été invité a exprimer sa foi.

Cette situation ambigué est bien celle dans laquelle nous nous trouvons
en régime protestant, sécularisé de surcroit; il est compréhensible que les
synodes se soient concentrés en regle générale sur I'administration de
I’Eglise. La situation multitudiniste ne permet probablement pas autre
chose. Mais fondamentalement, du point de vue théologique, on peut se
demander si vivre avec une ambiguité n’est pas la condition méme de I’Eglise
en régime synodal, puisque I'alternative serait soit le congrégationnalisme
outrancier soit le magisteére de type romain, donc d’une autre conception
de I'Eglise «repraesentativa». Le témoignage intérieur du Saint Esprit,
jamais maitrisable, reprend dans cette quéte de la vérité sa place tout a fait
centrale.

16 Processus qui continue jusqu'a aujourd’hui; cf. L. VISCHER, Reformiertes Zeug-
nis heute, Neukirchen, 1987.



LE SYNODE EN REGIME PROTESTANT 77

b) Le fondement biblique

Deux passages sont constamment cités pour démontrer le caractére
conciliaire/synodal de I'Eglise:

Matthieu 18,20: «Car la ol deux ou trois se trouvent réunis en mon nom,
je suis au milieu d’eux». Ce passage apparait chez tous les Réformateurs
(surtout chez Calvin), lorsqu’ils s’interrogent sur le concile. Aujourd’hui, il
n’est pas étranger a I’ecclésiologie catholique. Le Synode Protestant Suisse
le cite: «Le Synode part de la conviction que la rencontre et I'échange sont
nécessaires a la connaissance commune. Il vit de sa foi que le Christ sera
présent la ol deux ou trois se réunissent en son nom»!’. D’ol1 I'importance
centrale de la «Gemeinde» (communauté rassemblée et/ou paroisse) dans
'ecclésiologie réformée: le Seigneur et son peuple dans un lieu donné, voila
I’Eglise.

Actes 15: s’1l n’est pas certain que le concile des apdtres soit pour quelque
chose dans 'apparition des réunions conciliaires des premiers siecles 18, il
est incontestable que ce passage sert de modele a la description du fonction-
nement du synode des la Réforme et jusqu’a aujourd’hui. Luther en fait
une exégese détaillée dans «Konziliis und Kirchen» (1539). Selon lui, la
décision principale du synode de Jérusalem est le salut sans ceuvres et sans
mérites, ce que Nicée confirmera. Tout ce qui touche aI’éthique (proposition
de I’apotre Jacques) releve du contexte, désormais périmé, et ne touche pas
a la substance du concile, c’est-a-dire a la définition de la foi. D’oll un critére
permettant de juger les conciles ultérieurs.

Dans le mouvement cecuménique et sa discussion concernant la concilia-
rité, Actes 15 jouera également un grand rdle 1. Ce qui s’est passé a
Jérusalem, c’est la manifestation de I'unité au cours d’une controverse a
propos de la liberté. La vie conciliaire est déja une réalité locale avant cette
manifestation. Les délégués sont désignés et envoyés pour exprimer de
maniére visible la communauté qui existe déja. Ce qui caractérise la commu-
nauté conciliaire telle qu’elle apparait lors du synode de Jérusalem est
I’hospitalité, le repas eucharistique, I’écoute commune du Saint Esprit, une
décision unitaire (avec diversité nécessaire) et la joie comme signe de
'autorité conciliaire.

17 Cf. Documents finaux du Synode Protestant Suisse, 1988, passim. La phrase citée
se trouve dans un document non publié, mais qui a accompagné le processus synodal
(les themes).

18 Cf. I’étude d’E. Junod, citée en note 1.

19 Cf. J. DESCHNER, «L’unité visible et la communauté conciliaire», in Briser les
barriéres (Assemblée pléniere du COE a Nairobi, 1975), IDOC France, 1976, pp. 35-44.



78 KLAUSPETER BLASER

Je me demande s’il ne faut pas faire figurer, parmi les textes qui motivent
le systeme synodal, les passages bibliques qui ont justifié¢/inspiré la théologie
de I’Alliance, domaine encore inexploré a ma connaissance. Comme on le
voit aujourd’hui, la tradition (catholique) conciliaire et la tradition (réfor-
mée) de I’Alliance se rejoignent pour parler par exemple du processus
conciliaire en faveur de la justice, de la paix et de la sauvegarde de la
création. Et les travaux sur 1'Alliance dans la tradition biblique montrent
que celle-ci crée une communauté vivante, impliquant tout notre étre et
tous les €tres dans un rapport de communication de type non autoritaire.
L’alliance biblique exclut la solution autoritaire qui décrétait dans I’Eglise
ce qui par exemple sert la paix. Si nous comprenons l'alliance comme
communauté dans I'Esprit, il doit s’agir la d’'un processus de recherche
communautaire de la vérité, ce qui dans I'oikoumene s’appelle «processus
conciliaire» 20.

On sait que la conception d’une «alliance devant Dieu» chez les congré-
gationalistes et les puritains partis en Amérique au XVII¢ siecle a donné
naissance a I’Etat démocratique, suscitant la collaboration de chacun (mais
on en a abusé aussi pour justifier I'apartheid). Il faudrait & cet égard
examiner si cette conception ne contient pas un potentiel non exploité
permettant de comprendre I’Eglise comme synodale, comme peuple entrant
dans une alliance déja établie et se comprenant comme un communauté
fonctionnant selon un modele autre que celui qui structure les hiérarchies
politiques 2!.

c) Nature du synode

De quoi le synode — et a plus forte raison le concile — est-il 'expression?
Du college et de la communion des évéques (ubi episcopus, ibi ecclesia!)
ou des fideles, du moins des Eglises locales représentées au synode (commui-
nio ecclesiarum)? Aucune convergence ni auctun consensus n’est possible
actuellement a ce propos. En effet, des ecclésiologies assez différentes sont
ici en jeu et des visions passablement opposées bloquent toute tentative de
trouver un chemin commun. C’est pourquoi, tout ce qui va étre dit du synode
en régime protestant sera toujours conditionné par la «controverse confes-
sionnelle». Qu'il s’agisse 1a d’'une quaestio disputata, cela apparait a trois
niveaux définissant la nature synodale de I’Eglise 22:

20 Fédération des Eglises Protestantes de Suisse (éd.), Alliance, Berne, 1987 (en
particulier la contribution de H. Falcke).

2L Cf. J. MOLTMANN, L’Eglise dans la force de I’Esprit, Paris, 1980, pp. 389-433 et
Trinité et Royaume de Dieu, Paris, 1984, passim. Le méthodisme connait un renouveau
régulier de I'alliance dans le «Covenanting Service».

22 Pour ce qui suit, je suis redevable a P. Ricca, «Le concile cecuménique:

expression de collégialité des évéques ou de la communio ecclesiarum ou méme de la
communauté entiere des fideles?», in Concilium 187, 1983, pp. 129-137.



LE SYNODE EN REGIME PROTESTANT 79

1) Alors que les Eglises de tradition catholique refusent aux laics une
participation de méme nature que celle des prétres, les Eglises de type
réformé ne peuvent imaginer un synode sans I'intégration totale (selon des
modalités qui varient) des laics. Dans le premier cas, les évéques, subordon-
nés au pape, exercent leur potestas. Bien que porte-parole de son Eglise,
’évéque n’est pas vicarius ecclesiae mais d’abord vicarius Christi, le ministére
ecclésiastique trouvant son expression supréme dans I’épiscopat. Le synode
au sens catholique exprime donc la plénitude du ministére et non la totalité
des ministeéres ni encore 1'unité de I'Eglise.

Il en va tout autrement dans les Eglises de tradition réformée. Il n’y a
pas de synode ou de concile qui ne serait pas I’assemblée du peuple de Dieu,
donc aussi les femmes 23. Les Eglises sont sujets du synode, méme si les
nuances sont importantes a 'intérieur du monde protestant, on ’a vu. Le
synode est toujours composé de ministres (pasteurs, anciens, diacres), mais
cette structure reflete celle de la paroisse (et non le contraire!); de plus,
anciens et diacres étant ¢élus par la paroisse, ils exercent dans le synode une
fonction de représentants des communautés qui les envoient. Ainsi donc —
et en tout cas idéalement — ’assemblée des ministres devient une assemblée
des Eglises qui, par le biais de leurs députés, constituent le synode (ce qui
est renforcé par le processus de démocratisation). C’est ce que la composition
méme du synode est censé€e faire apparaitre.

2) Si le synode se comprend comme une assemblée des Eglises locales,
il ne peut étre le privilege d'un groupe, d’une instance, d’une classe. On
sait que le protestantisme a souligné le role de 'empereur dans I'histoire
des conciles cecuméniques (et ce contre le pape, bien siir) et celui du
magistrat chrétien pour la convocation des disputes et synodes 24; en régime
luthérien notamment, le synode fut d’abord une réunion des deux pouvoirs:
les ministres et le prince. Mais on a surtout insisté sur le fait que le président
de I'Eglise, du synode ou du concile est le Christ lui-méme (Calvin). Sa
présidence spirituelle institue deux «praesides ministeriales»; le président
politique, qui s’occupe de I'ordre et de la liberté du synode, et le président
ecclésiastique €lu, chargé de diriger les débats. En fait, ils ont tous les deux
rang de vice-présidents. L’institution méme du synode est due au Christ
lui-méme qui en assure la présidence 2. A cet état de choses correspond le
fait que le synode ne fait pas valoir des ministéres a cause de leurs qualités

23 Ch. LINK, «Die Bewegung zur Einheit: Gemeinschaft der Kirchen in der
Oekumene», in Ch. LINK/V. Luz/L. VISCHER, Sie aber hielten fest an der Gemein-
schaft... Einheit der Kirche als Prozess im Neuen Testament und heute, Ziirich, 1988,
pp. 258, 265.

24 LEUBA, op. cit., p. 380; Ricca, op. cit., p. 134.

35 LEUBA, op. cit., pp. 380 ss., sauf chez Burmann (p. 379).



80 KLAUSPETER BLASER

intrinseques ou de leurs privileges dans la société; ils sont valorisés seulement
en tant que fonctions instituées en vue de I'édification de I'Eglise. Ainsi
donc, le synode exprime la vie de I'Eglise, plus exactement la vie telle qu’elle
s’exprime a la base, aux racines de 'Eglise. Afin d’exclure précisément la
prédominance de telle communauté ou de tel groupe dans I'Eglise, la
recherche de I'unité dans la communauté des Eglises locales s’avére néces-
saire. Le résultat de discussions entre un grand nombre d’Eglises locales,
par le biais de leurs représentants autorisés, a plus de poids que I'opinion
d’une paroisse, notamment en matiere de discipline 26.

Le synode en régime réformé exprime non seulement la vie de la base,
mais, conjointement, sa nécessaire tendance conciliaire. Il exprime une
unité limitée, I'unité intégrale étant réservée au concile cecuménique.

3) Le synode sert a édifier 'Eglise (communis aedificatio). Ainsi le
synode de Leyde précise que toute assemblée ecclésiastique a pour but «la
santé de la foi, la sainteté de la vie, I'intégrité des sacrements, 'ordre juste»
et tout cela «afin de bien diriger et d’édifier 'Eglise a la gloire de Dieu».
Il s’agit notamment de résoudre des questions qui dépassent les échelons
inférieurs, ce qui est le cas lorsqu’il faut défendre «la vérité et la pureté de
la foi contre les hérétiques, les mceurs et I'ordre contre les schismatiques»,
et cela, pour I'édification, I'intégrité et la paix de I'Eglise 27.

L’édification ici réclamée vit de ce qu’elle repose sur — et se ressource
dans — une connaissance commune qui se constitue dans un processus de
rencontre et d’échange. Voir plus clair dans la tiche évangélique et se
rapprocher les uns des autres en se rapprochant de cette tache, voild qui
suppose une ouverture aux questions et contributions d’autres communautés
réformées, puis d’autres Eglises chrétiennes, voire méme d’autres religions.
Ce processus ne peut se passer d’un lieu de décision institué. Cependant,
pour que ce processus soit vraiment d’ordre théologique, il faut le jugement,
jugement que les dogmaticiens réformés attribuent au Saint Esprit parlant
de la Sainte Ecriture. Comme pour la présidence, il y a 1a aussi des juges
secondaires (judices secundarii vel ministeriales): aux théologiens appartient
le premier jugement (judicium praecedens), aux fideles le jugement subsé-
quent; ce sont eux qui sont appelés, avec 'aide du témoignage intérieur du
Saint Esprit, a2 examiner la concordance des décisions synodales avec I'Ecri-
ture. L’autorité de ces décisions dépend de cette concordance; elle est ainsi
liée a la légitimité méme du synode 2. Et la, en tant qu’interprétation
commune de I'Ecriture, les décisions d’un synode ont trés évidemment rang
de médiation. On dira donc que I'édification de I'Eglise justifie un processus

% [bid., p. 382.
27 LEUBA, op. cit., p. 379.
28 [bid., p. 381.



LE SYNODE EN REGIME PROTESTANT 81

synodal: la réception du synode relance la recherche de la mission (témoi-
gnage et service). L’Eglise, le synode, le concile — c’est chaque fois un
processus. L’unité ne se conquiert pas dans des formules, mais dans la
dynamique de la vie qui rend les controverses traditionnelles caduques et
qui crée de nouvelles séparations 2.

d) Le statut de la vérité synodale

Les conciles peuvent étre dans I'erreur, les synodes aussi. Cette concep-
tion est tres forte dans le systeme presbytéro-synodal. Si le synode a une
autorité qu’on ne peut sous-estimer, aucune infaillibilité ne lui revient 30.

Avec la dogmatisation de l'infaillibilité papale et certaines évolutions
dans le catholicisme depuis Vatican II, on peut se demander si une telle
conviction ne rejoint pas la dépréciation catholique actuelle de I'esprit
conciliaire. Mais on aurait de la peine a se réjouir de cette proximité!

Cependant, combattre les erreurs tant dans la doctrine que dans la
pratique de I'Eglise, cela doit étre fait en assemblée et en ce sens, le synode
appartient aux conditions de vie méme de I'Eglise/des Eglises. Mais com-
ment faut-il le faire? Les circonstances qui ont motivé les explications des
XVIe, XVII¢ ou XVIIIe siecles a ce sujet ayant disparu, il est extrémement
difficile de «faire passer le message» (d’un synode!). Qui est habilité a parler
au nom de I’Eglise? Cette question, souvent posée en Suisse, suscite des
controverses. S’il y a une instance qui peut le faire, ¢’est finalement bien le
synode. Cependant, nul n’est tenu d’accepter ses décisions, si leur vérité ne
lui convient pas ou ne le convainc pas 3L

Dans les conditions actuelles, on ne peut guere aller plus loin que le
Synode Protestant Suisse, qui disait: «Le Synode s’efforce de promouvoir
un débat réel parmi les participants. Il considere comme sa tiche premiere
de provoquer une discussion large dans des cercles larges des Eglises
évangéliques. Le Synode doit aboutir a des décisions communes, mais il
faut éviter de les prendre hitivement. Des questions controversées doivent
étre discutées a fond. Les oppositions ne doivent pas étre camouflées, les
minorités doivent étre respectées. Les résultats signalent des accords, éven-
tuellement aussi des divergences formulées en commun» 2. (On trouve une
vue analogue dans le cadre du processus conciliaire en faveur de la justice,
de la paix et de la sauvegarde de la création.)

¥ LINK, op. cit., p. 241.

30 LEUBA, op. cit. p. 381, cite cependant deux exceptions: Wendelin et le Synode
de Vitré, 1617; Dieu ou le Christ préside, les synodes ne peuvent ébranler le fondement
de la foi.

31 Déja HEIDEGGER, 1700: forum externum et forum internum, ct. LEUBA, op. cit..
p. 383.

2 Cf. note 17.



82 KLAUSPETER BLASER

La vérité exprimée par les décisions d’un synode s’avere donc fragile.
Elle est fragile, voire relative, non seulement a cause de la situation culturelle
et spirituelle actuelle, mais encore, plus fondamentalement, elle I’est d’un
point de vue théologique, comme le fait apparaitre une remarque que fit
K. BarthlorsdeI’Assemblée du COE a Amsterdam, en 1948. La constitution
presbytéro-synodale de I'Eglise peut, disait-il, tout autant que la constitution
€piscopale, freiner la liberté de la Parole de Dieu dans la communauté
chrétienne et la liberté de celle-ci dans la Parole de Dieu, plutot que de les
favoriser. Il ajoutait: la peur face a la liberté du Seigneur Jésus-Christ et la
peur face a la liberté de sa communauté ne peuvent étre, dans le renouveau
de I’Eglise, d’un bon conseil 3.

Le systeme prebytéro-synodal ne garantit pas la vérité ecclésiale. S’il
doit fonctionner dans sa fragilité et sa relativité, il doit laisser une grande
libert¢ d'initiative aux Eglises locales qui, elles, découvriront dans leur
liberté exercée, le courage du synode .

La synodalité (conciliarité) exprime le fait que ’Ecriture est lue dans la
communauté qui est son Sitz in Leben, sujet de son interprétation — ce que
la théologie protestante de la Parole a completement évacué de son horizon.
La rencontre de I'Ecriture et la recherche de la vérité, jamais fixée ou
donnée, supposent le processus conciliaire. En ce sens, on peut dire que le
catholicisme normatif a besoin d’atténuation conciliaire, alors que le protes-
tantisme, amorphe et souvent proie du hasard, a besoin de structuration
conciliaire 3.

Dans la mesure ou I’Eglise catholique souligne de plus en plus son aspect
collégial, I'Eglise-communion 3, un lien possible avec la synodalité se des-
sinerait, le probleme se déplagant alors sur la question des garants de cette
communion, c’est-a-dire sur la question des ministeres.

VI. VERS UNE ECCLESIOLOGIE SYNODALE

Trois propositions, en guise de résumé:

1) En tant qu’assemblée d’Eglises locales, le synode est lui-méme Eglise
et crée I'Eglise. Le synode réformé de France, en 1683, commencga ses
travaux par la lecture de la confession de foi et du réglement ecclésiastique;
il les termina par la célébration de la Céne, «supposant que ceci fasse en
communion avec toute ’Eglise du lieu ol le synode se trouve réuni» 7.

3 RiIccA, op. cit., p. 137.

34 [bid.

35 LINK, op. cit., pp. 233 ss.

3% Cf. J.M. TiLLARD, Eglise d’Eglises, Paris, 1987, p. 273.

3 F. MEJAN, Discipline de I'Eglise réformée de France, 1947, p. 256.



LE SYNODE EN REGIME PROTESTANT 83

Ainsi donc, le synode se veut assemblée confessante et communauté
cucharistique. La forme élémentaire de la communauté conciliaire, c’est
en effet le culte avec I'eucharistie. En s’associant I’Eglise locale, le synode
fait apparaitre une certaine maniere de concevoir ’étre ecclésial. Dans le
synode, les Eglises vivent leur collégialité, leur cecuménicité. Assemblée
cultuelle avant d’étre organe législatif, le synode est avant tout lieu de la
manifestation de la vie de ’Eglise, une maniere d’effectuer la vie de I'Eglise.
Tout droit ecclésiastique émane du culte et de la confession qui y est
prononcée 8.

2) L’Eglise est elle-méme de nature synodale dans la mesure ot elle agit
par le moyen du synode. L’idée de la représentativité remonte au XVe siécle
surtout ¥ et n’a cessé de gagner du terrain a I’époque démocratique. Si le
synode représente effectivement I’Eglise au nom de laquelle il agit, il ne
constitue pas pour autant une représentation composée de délégations, voire
méme un «alter ego» des Eglises. Ce n’est pas le synode qui agit & la place
des Eglises; ce sont plutot elles qui agissent et travaillent par le moyen du
synode. En agissant ainsi, le synode acquiert cependant son identité propre:
lieu de dialogue, de rencontre, de priere dans la recherche de la volonté
divine, instance de direction, d’enseignement et d’autorité.

Le synode représente I'Eglise en donnant une forme visible & son unité
et son universalité. En cé sens, I'Eglise y fait apparaitre son caractére
foncierement synodal: un événement de communion centré sur la Parole
plutot qu’un systéme de représentativité. L’Eglise est synode, et le synode
qui est Eglise s’avére étre un instrument de solidarité; il est irremplacable
en tant que moyen d’expression et de communication des Eglises, porteur
de I’échange entre les chrétiens qui sont appelés a se solidariser 0. La
synodalité (conciliarité) est une qualité de I’Eglise locale qui doit étre
pratiquée a tous les niveaux de I’Eglise universelle.

3) Le synode et le concile sont I’Eglise en marche vers le Royaume.
Ambiguités et difficultés du systéme synodal sont I'expression d’un chemin
a I'intérieur de I'histoire. Comme la théologie est toujours theologia viato-
rum, 'Eglise (le synode) est aussi placée sur un chemin.

D’abord, elle sait que le sens de I'Evangile n’est jamais €puis¢; il faut
le confesser a nouveau a chaque moment de I’histoire.

Sachant ensuite que nous ne sommes plus ce que nous étions et que nous
ne sommes pas encore ce que nous serons (I Jn 3,7), nous pouvons faire
naitre des espaces ou ce qui est nouveau peut advenir. De ce fait, il parait

38 RICCA, op. cit., p. 135; LINK, op. cit., pp. 249, 266.
3 Concilium 187, 1983, pp. 43 ss.
40 RIcca, op. cit., p. 136.



84 KLAUSPETER BLASER

enfin démesuré de penser que I’Eglise dépend de sa compréhension de
I’Evangile. La foi n’étant pas séparable de I'amour et de I’espérance, I'Eglise
reste «in via», en chemin #!. On peut en dire autant du synode. Celui-ci est
pré-conciliaire dans la mesure ou le synode n’est pas encore un organe
cecuménique, quand bien méme il a la méme physionomie et les mémes
fonctions, la méme ecclésiologie que le synode cecuménique. En tant qu’as-
semblée d’une Eglise particuliére, le synode réformé n’incarne qu’une
solution provisoire, une solution de transition. Il peut étre le lieu d’une prise
de conscience que le temps conciliaire est déja la et qu’il faut vivre le temps
sans concile comme si nous étions parvenus a la conciliarité. Afin de parvenir
un jour au concile, I'esprit de conciliarité doit régner dans le corps de I'Eglise
deés maintenant. Le but est le chemin qui précisément mene a ce but! Et la
question est de savoir si le systeme presbytéro-synodal nous rapproche de
ce but! Est-il une forme imparfaite de la conciliarité, et pouvons-nous la
parfaire en apprenant une conciliarité ceccuménique dans ce temps pré-conci-
liaire, en sachant aussi qu’aucune Eglise ne représente la pleine réalité de
I’Eglise de Jésus-Christ? 42

Si le synode doit étre dépassé par le concile, celui-ci ne nous ameéne pas
au Royaume. Le but du concile est provisoire, lui aussi. L’Eglise, qui de
nature est synodale et conciliaire, ne saurait s'identifier a ce qui est premier
et dernier, certes anticipé fragmentairement, mais jamais plénitude histori-
que avant qu’il ne fasse irruption. Le synode et le concile demeurent des
étapes; en eux, I'Eglise réalise sa spécificité. Mais elle dépasserait sa syno-
dalité et sa conciliarité si elle usurpait la royauté qui appartient a Dieu. La
théologie du synode débouche donc en derniére analyse sur une théologie
du «peuple messianique» et du Royaume.

41 LEUBA, op. cit., p. 391.
42 RICCA, op. cit., p. 130.



	Le synode en régime protestant

