
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 1

Artikel: Le synode en régime protestant

Autor: Blaser, Klauspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 67-84

LE SYNODE EN RÉGIME PROTESTANT

Klauspeter Blaser

Résumé

Dans une partie historique, TA. analyse la genèse et l'évolution de l'Institution

du synode dans les Eglises de la Réforme, différents systèmes synodaux
et, en particulier, le système presbytéro-synodal qu 'il compare avec le
parlementarisme. Il s'interroge ensuite sur la théologie et les enjeux ecclésiologiques
sous-jacents à la conception synodale de l'Eglise. De nature synodale et

conciliaire, l'Eglise ne saurait cependant identifier cette spécificité à la communion

du Royaume.

Je me propose d'examiner quelques aspects de l'institution du synode
dans les Eglises de la Réforme. Je ne traiterai que brièvement et à titre de

rappel de l'histoire de cette institution, pour m'interroger surtout sur sa

théologie et sur ses enjeux ecclésiastiques. Quoique distincte de lui, la
problématique du synode ne peut être complètement séparée de l'horizon
plus large du concile œcuménique; il ne s'agit parfois que d'une différence
de terminologie '. En tout état de cause, la présente étude envisage les

Eglises et les théologies comme un processus conciliaire à l'échelon mondial;
elle s'inscrit dans la mise en œuvre du «principe synodal» en tant que
définition de la nature de l'Eglise.

1 E. Junod. «Naissance de la pratique synodale et unité de l'Eglise au IIe siècle».
RPHR 68 (1988). p. 164 s, fait remarquer que le mot de «synode» et celui de «concile»
sont pratiquement équivalents dans les premiers siècles, mais que le second véhicule
un certain nombre de conceptions théologiques et d'attaches confessionnelles fortes.
En revanche, «ce que j'appelle 'synode' peut être sommairement défini comme une
réunion à laquelle prennent part des représentants 'autorisés' de plusieurs communautés

dans le but d'examiner ensemble un (ou plusieurs) problème les concernant et, si

besoin, de prendre une position, voire une décision commune. Les traits dominants
du synode ainsi définis sont sa dimension intercommunautaire et le caractère représentatif

de ses membres.» Cette définition ne vaut pas seulement pour le IIe siècle. Cf.
aussi A. LUMPE, «Zur Geschichte der Wörter Concilium und Synodus in der antiken
chritlichen Latinität». AHC2 (1970), pp. 1-12, et «Zur Geschichte des Wortes or3vo5oç
in der antiken christlichen Gräzität», AHC 6 (1974). pp. 40-53.



68 KLAUSPETER BLASER

I. CONCILES ET SYNODES AU TEMPS DE LA RÉFORME

Les Réformateurs n'ont pas a priori refusé le concile, ce dernier n'étant

pas une invention romaine 2. A certains moments, ils en attendaient même
la solution des problèmes créés par la division. Animés à certains égards de

l'esprit conciliariste -\ les Réformateurs soumettaient pourtant le concile,
en tant qu'institution ecclésiastique, et les conciles, en tant qu'événements
dans l'histoire, au seul critère de l'Ecriture Sainte. Pour eux, les quatre
premiers conciles avaient dans l'ensemble parlé et agi dans le sens de

l'Ecriture, elle-même expression du Saint Esprit. Ils montraient donc une

nette préférence pour ces premiers conciles et se méfiaient fortement des

conciles ultérieurs. Comme le montrait la condamnation de Jan Hus par le

concile de Constance, ils pouvaient être dans l'erreur. Cela dit, on remarque
un certain nombre de différences entre les Réformateurs et les traditions
issues de chacun d'eux 4.

La Réforme elle-même ne pouvait se passer du moyen du synode pour
trouver un consensus en matière de foi et de discipline, pour faire entériner
des décisions par les adhérents de la nouvelle religion ou pour exprimer
l'ecclèsialité des communautés dites luthériennes ou réformées. Certes, les

choses se sont développées différemment dans les divers secteurs du
protestantisme en genèse, mais nous pouvons globalement distinguer trois types
de réunions synodales à l'époque de la Réforme 5.

- La diète, convoquée par l'empereur pour régler les matières religieuses
(par ex.: Augsbourg 1530, 1555; la diète des cantons suisses à Baden,
1526).

- Les disputes, précédant l'introduction de la Réforme par le magistrat de

divers cantons suisses et qui devaient se dérouler selon l'unique critère

2 Les textes principaux sont: M. Luther, Von Konziliis und Kirchen (1539). WA
50, pp. 509-653; J. Calvin, lnstituto Religionis Christianae, 1545, IV, chap. Vili et

IX; cf. infra note 4.
3 A propos du conciliarisme, cf. G. Aberigo, Chiesa conciliare. Identità et significato

del conciliarismo, Brescia, 1981. ainsi que Concilium 187, 1983, surtout les pages
43 ss., 53 ss. et 109 ss.

4 Cf. J. Bose, «Note sur la théologie conciliaire de la Réforme», Lumière et Vie
45, 1953, pp. 146-153; P. Meinhold, Konzile in evangelischer Sicht, Stuttgart, 1961;
H.J. Margull (éd.). Die ökumenischen Konzile der Christenheit, Stuttgart, 1961

(Meinhold, Seils, Leuba); F. Schmidt-Clausing, «Zwingiis Stellung zum Konzil»,
Zwa XI/8, 1962, pp. 479-498.

5 Cf. B. Moeller, Zwingiis Disputationen. Studien zu den Anfängen der Kirchenbildung

und des Synodalwesens im Protestantismus», Zeilschrift der Savigny Stiftung
für Rechtsgeschichte LXI, Weimar, 1970, pp. 275-324 et LX, 1974, pp. 213-364; La
Dispute de Lausanne 1536. Bibliothèque Historique Vaudoise 90. Lausanne, 1988.



LE SYNODE EN RÉGIME PROTESTANT 69

de vérité valable pour tous: l'Ecriture Sainte (par ex. : la dispute de Zurich
(1523), de Berne (1528), de Lausanne (1536)).

- Les synodes régionaux rendus nécessaires par la fragilité de la nouvelle
religion mise en place (par ex. : le Synode de Berne, 1532) ou par l'absence
d'un ordre ecclésiastique - règlement, liturgie, discipline - correspondant
à la nouvelle situation (Hornberger Synode en Hesse, 1526).

Il faut noter qu'un seul synode général, mais sans prétentions œcuméniques,

a eu lieu dans le protestantisme réformé, celui de Dordrecht, en 1619,

contre les arminiens 6. L'institution du synode s'est vue valorisée dans les

situations de détresse, comme le montrent les «Bekenntnissynoden» de

l'Eglise confessante allemande sous le nazisme, qui revendiquait le statut
d'Eglise de droit, légitime, c'est-à-dire dans l'ordre de l'Evangile.

II. LES DIVERS SYSTEMES SYNODAUX 7

Dans le luthéranisme allemand, le synode a été surtout, à l'origine, une
réunion de pasteurs ou une assemblée lors de la visitation des paroisses. Le
système du consistoire inclut dans ce dernier des théologiens et des princes
en tant que «laïcs». Les suggestions des théologiens luthériens comme
Calov, Hollaz ou Quenstedt visant à l'établissement d'un système ecclésiastique

synodal n'ont pas eu de suites effectives. Ce n'est qu'au XXe siècle

que des éléments plus synodaux pénètrent le droit ecclésiastique, surtout
lorsque le prince, en tant qu'autorité suprême dans l'Eglise, disparaît et

plus spécialement après 1945. Du côté luthérien, on observe plutôt un
certain scepticisme à l'égard de l'institution du synode, cela à cause de la

tradition politique et ecclésiastique.
En régime réformé, le synode est un rassemblement des différents ministères

(pasteurs, presbytres, diacres), dirigé par un modérateur. Le document

principal à cet égard fut la discipline ecclésiastique de 1559 qui prévoyait
un édifice pyramidal: consistoire local, synode provincial, synode général,

complété en 1572 par les synodes d'arrondissement. Petit à petit, notamment
à l'époque de l'Aufklärung, la théorie conciliariste de type corporatiste va

se développer (contrat des différents collèges constituant la société

religieuse).

A cet égard, il faut mentionner le cas de la Suisse où les synodes n'ont

pas été vraiment viables, étant donné le régime ecclésiastique particulier

6 Confessions et catéchismes de la foi réformée, éd. par O. Fatio, Genève, 1986,

pp. 307 ss.
7 RGG, VI, 569-571 (R. Bàumlin): Oekumene Lexikon. 1987. 1154-1157

(L. Coenen), avec bibliographies.



70 KLAUSPETER BLASER

qui y prévalut (gouvernement par les autorités, c'est-à-dire l'aristocratie).
Pollanus et J. H. Heidegger échouèrent dans leur tentative de ranimer la

tradition à l'aide de la doctrine conciliariste de l'Eglise ancienne (exception:
le synode des pasteurs, dans les Grisons).

L'essor des constitutions synodales au XIXe siècle est dû à Schleiermacher

(1808) et à la redécouverte de certaines ordonnances ecclésiastiques du

XVIe et du XVIIe siècle. Le fait est surtout déterminé par le constitutionna-
lisme qui l'emporte dans le domaine politique. Dès lors, le synode devient
le parlement du peuple de l'Eglise, et ce surtout en Suisse, où les postulats
du libéralisme et de la démocratie façonnent et l'Etat et l'Eglise.

Quant aux compétences concédées au synode dans les différentes traditions,

elles sont très diverses. D'après la conception luthérienne, la direction
de l'Eglise, liée au ministère episcopal, ne saurait être confiée au synode

qui, lui, se veut représentation de la communauté à l'écoute de la Parole et
du sacrement; par rapport au ministère de la direction, il constitue un «sol
de résonance» (Kinder). L'évêque a le pouvoir de dissoudre le synode et il

n'y participe pas forcément. Mais le synode possède des droits de nomination
et de législation, de contrôle et de direction spirituelle.

Selon la compréhension réformée, l'examen de la foi des communautés,
la prédication et l'administration des sacrements sont sous la responsabilité
du synode. Parfois, la direction de l'Eglise est exécutée au nom du synode.
L'ordre ecclésiastique de la Rhénanie désigne même le synode comme

l'«organe de direction». La question qui se pose ici est: le synode est-il un

organe de direction parmi d'autres ou est-il l'organe suprême?
D'une manière générale, la réalisation d'une constitution synodale

rencontre d'immenses difficultés en raison de la bureaucratie et des mutations
dans la société, voire dans l'Eglise. Le synode n'étant pas permanent, il est

incapable d'assumer concrètement les tâches de direction et se contente

presque inévitablement de la surveillance et de la confirmation de décisions

prises à un autre niveau. Mais il est un fait que, malgré ces faiblesses, les

synodes ou les institutions que l'on peut leur assimiler font aujourd'hui
partie du paysage ecclésiastique du protestantisme. On sait par ailleurs que
des réunions synodales à différents niveaux caractérisent le catholicisme

post-conciliaire.

III. LE SYSTEME PRESBYTERO-SYNODAL

La solution synodale n'appartient pas d'office au protestantisme réformé.

Il s'agit d'une solution de détresse, provisoire, en particulier dans les régions
en majorité catholiques. Elle est donc loin d'être un principe inébranlable



LE SYNODE EN RÉGIME PROTESTANT 71

du calvinisme originaire 8. Toujours est-il que ce système s'est imposé petit
à petit comme la voie normale et l'expression de l'ecclésiologie réformée.
Mais qu'est-ce donc que ce système que l'on nomme aussi presbytéro-
synodal?

Le régime ecclésiastique que Calvin a préconisé, en s'appuyant sur le
Nouveau Testament, est constitué d'une hiérarchie de collèges ou synodes.
On l'appelle «synodal» parce qu'il s'agit d'une pyramide de collèges ou de

conseils, «presbytérien» parce que ces conseils sont formés de presbytres
ou anciens, c'est-à-dire de ministres 9.

Niant qu'il y ait une différence de caractère essentielle entre clercs et
laïcs, Calvin (comme Luther) reconnaît malgré cela l'existence dans l'Eglise
d'un certain nombre de charges ministérielles auxquelles ceux qui en ont

reçu la vocation sont élus par le peuple. Comme on le sait, Calvin ramène
à quatre le nombre de ministères nécessaires à la vie de l'Eglise : les pasteurs,
les docteurs, les anciens et les diacres. Ce sont ces ministres qui forment les

collèges ecclésiastiques chargés du gouvernement de l'Eglise. Au niveau de

la paroisse, on trouve le consistoire (appelé aujourd'hui conseil presbytéral
ou conseil de paroisse); les représentants de ces conseils forment ensuite le

synode provincial; enfin, le synode général ou national réunit les délégués
des provinces. C'est lui qui arrête la confession de foi et la discipline. Il
représente l'Eglise particulière, non universelle. Il importe que la diversité
des ministères soit respectée dans chacune de ces assemblées (aujourd'hui
un tiers de pasteurs et deux tiers de laïcs). Idéalement, ce ministère différencié,

non monolithique, non hiérarchique, définit l'Eglise comme une
communauté de service 10.

Il est évident que ce principe subit de nombreuses variations selon les

contextes et les circonstances historiques. Fondamentalement, le presbytérianisme

fait valoir la seule seigneurie du Christ dans son Eglise par l'égalité
de tous ses membres; il l'exprime par un seul ministère, celui du presbytre
(pasteur ou laïc), élu démocratiquement par la communauté. A ce titre, il
s'oppose au monarchisme papal et à l'aristocratie episcopale de l'Eglise
anglicane. Alors que le congrégationalisme ne reconnaît aucun ministère en

dehors de celui de la communauté autonome, l'anglicanisme, lui, le structure
de manière triple : évêque - presbytre (prêtre) - diacre. Le presbytérianisme
se trouve ainsi entre les deux; la différence entre clercs et laïcs y est

fonctionnelle. L'édifice pyramidal dans lequel une instance renvoie à l'autre
va produire un certain juridisme, dans l'Eglise écossaise en particulier.

8 J.-L. Leuba, «Das ökumenische Konzil in der reformierten Theologie», in
HJ. Margull (éd.), op. cit., pp. 373-392.

9 J. Bose; op. cit., p. 152.
10 Ibid., p. 153.



72 KLAUSPETER BLASER

Avec l'élément synodal dans le système, celui-ci traduit incontestablement

une conception conciliaire de l'Eglise et de son gouvernement. Il laisse

une place au membre laïc de l'Eglise et contribue ainsi à la démocratisation
de celle-ci. Le régime presbytéro-synodal n'est pas pour autant une organisation

démocratique. «Car si les ministres sont élus par le peuple, ce n'est

pas pour qu'ils défendent les opinions et les désirs du peuple, mais parce
que celui-ci reconnaît chez ces ministres un don du Saint Esprit et une
vocation correspondant à une fonction dans l'Eglise. Les ministres (théologiens

ou non) représentent certes le peuple et sont à son service, mais en

tant que le peuple est soumis à la Parole de Dieu et à son service H.»
Cela nous conduit maintenant aux aspects plus spécifiquement théologiques

et ecclésiologiques du synode. Et là, deux questions se posent: quelle
différence y a-t-il entre le synode et un parlement et quelle est, en définitive,
la théologie du synode?

IV. SYNODE ET PARLEMENT

L'histoire du régime synodal dans le protestantisme montre, depuis le

XIXe siècle et en Suisse plus particulièrement, une tendance au mariage
avec le parlementarisme. Le synode deviendrait donc l'expression de la

démocratie moderne dans l'Eglise. Les théoriciens s'empressent pourtant
d'en relever les différences infranchissables; toujours est-il que, de fait et
dans l'esprit des gens, le synode est simplement assimilé à un parlement
ecclésiastique. Même si cette déviation semble aujourd'hui inévitable, il faut
savoir qu'elle représente une entorse à la théologie du synode.

Quelle est cette théologie et, à partir de là, quelles sont les incompatibilités

entre synodes et parlement? 12

1. Le synode n'est pas le seigneur de l'Eglise. Celle-ci est l'Eglise du

Christ qui exerce en elle le pouvoir et la direction par sa parole prêchée
dans une situation concrète et suscitant la foi par le moyen du Saint Esprit.
Le fondement et les tâches de l'Eglise ne sont pas révisables au gré des avis

changeant dans la société! Le cadre de la doctrine et de l'ordre ecclésiastique
émane donc de l'Evangile. Le comportement juste vient de la foi, cependant

que l'ordre ecclésiastique peut aider le croyant à assumer sa responsabilité
personnelle; mais cet ordre ne peut remplacer la responsabilité (comme
c'est le cas dans le système monarchique du catholicisme romain, où le

système, comme tel, est jugé être en accord avec l'Ecriture).
11 J. Bose, op. cit., p. 153.
12 Cf. G. Heinemann, «Synode und Parlament (1971)», m Allen Bürgern verpflichtet,

Frankfurt, 1975, pp. 132-143. H. Diem, Ja oder Nein, 50 Jahre Theologie in Kirche
und Staat, Stuttgart, 1974, pp. 178 ss.



LE SYNODE EN RÉGIME PROTESTANT 73

2. Dès lors, la seigneurie indivisible du Christ sur l'Eglise n'admet pas
le même type de séparation des pouvoirs que celui qui caractérise l'Etat
démocratique. Le synode veille lui-même à ce que l'ordre ecclésiastique soit
exécuté. Tout en déléguant cette tâche à certaines fonctions instituées
(conseil synodal, Landeskirchenamt), le synode ne peut admettre un exécutif
qui ne serait pas personnellement responsable. Aucun tribunal ecclésiastique
n'est de mise dans la mesure où c'est la foi qui détermine la responsabilité
chrétienne et non un ordre juridique formel. Tout comportement du synode
et de ses membres est à juger à la lumière de l'Ecriture, des confessions de

foi et dans la foi au Seigneur.

3. La liberté personnelle et d'opinion est restreinte tout en trouvant un
nouvel espace de liberté du chrétien. Elle est notamment limitée par le fait
que l'Eglise synodale obéit au principe de la fraternité et exclut la lutte pour
le pouvoir. Voici ce que dit la troisième thèse de la Déclaration de

Barmen 13:

«L'Eglise chrétienne est la communauté des frères dans laquelle Jésus-Christ
œuvre en tant que Seigneur et manifeste sa présence par la Parole et dans le

Sacrement par le moyen du Saint Esprit. C'est au milieu même du monde du péché

que, par sa foi et son obéissance, par son message et par ses institutions, elle doit
confesser être l'Eglise des pécheurs sauvés par grâce, qui appartient à Jésus-Christ
seul et n'a qu'un désir, vivre de sa consolation et de ses directives dans l'attente
de son apparition. Nous rejetons la fausse doctrine selon laquelle l'Eglise pourrait
transformer le contenu de son message et de ses institutions à son gré ou les mettre
en accord avec les idées philosophiques ou politiques en vogue.»

De même, l'Eglise synodale refuse l'autorité qui repose sur des ministères

pourvus de caractères indéfectibles ou de compétences «ex officio». En sa

quatrième thèse, la Déclaration de Barmen déclare:

«S'il y a différentes fonctions dans l'Eglise, aucune d'entre elles ne doit dominer
les autres, car toutes concourent à l'accomplissement du ministère confié et ordonné
à la communauté tout entière. Nous rejetons la fausse doctrine selon laquelle
l'Eglise pourrait, en dehors de ce ministère, se donner ou se laisser donner des

chefs munis de pouvoirs dictatoriaux.»

C'est donc à la fois le contraire de l'alliance trône-autel et d'un pouvoir
dont le peuple serait la seule source.

4. On peut sur cette base définir assez clairement les différences entre

synode et parlement:

a) Alors que dans la démocratie représentative, tous les organes de

représentation sont directement ou indirectement élus par le peuple, pour

13 Les textes sont cités d'après la traduction de B. Reymond, Une Eglise à croix
gammée, Lausanne, 1980, pp. 280-289.



74 KLAUSPETER BLASER

le synode ce n'est le cas qu'à l'échelon le plus inférieur, c'est-à-dire la

paroisse. Toute congrégation est considérée comme Eglise au sens plénier
et non comme une filiale de l'Eglise d'un Land ou d'un canton.

b) Alors que la citoyenneté donne le droit de vote aux échelons inférieurs
de la région et de la commune (du haut vers le bas), on devient membre
de l'Eglise par le baptême. la conversion ouïe déménagement ; les paroisses
forment ensuite les arrondissements et ceux-ci l'Eglise (du bas vers le haut).

c) Le parlement vit des partis et des groupes parlementaires qui forment
la volonté politique dans la population. Il n'y a que des membres élus sans

qu'on puisse leur enlever leur mandat. Dans le synode, même s'il y a des

différences d'appréciation, voire parfois des groupes représentant des
tendances théologiques différentes, il ne peut y avoir de partis. En Allemagne,
certains membres sont cooptés en raison de leur fonction (théologiens,
musiciens) ou en font partie d'office (le président, l'évêque, par exemple);
un membre du synode peut, le cas échéant, être déposé. Délibération
fraternelle au service d'un seul seigneur, le débat synodal ne peut pas être
motivé par la lutte pour le pouvoir; le vote y est en fait un «ultima ratio»,
alors que le parlement est un lieu de débat polémique qui. en dernier lieu,
a pour fin de maintenir ou de renverser le gouvernement.

Aussi bien la première 14
que la quatrième thèse de la Déclaration de

Barmen mettent des limites à la démocratie et à la démocratisation de

l'Eglise comprise comme idéologie. En ce sens, le système synodal conçu
selon le modèle politique n'est pas plus soutenable que la constitution
monarchico-episcopale. En revanche, la démocratisation de l'Eglise dans le

sens d'une mise en commun des charismes, d'une participation des membres
à la vie interne et externe est une chose très importante. A ce titre, toutes
les retombées du système politique sur le régime synodal ne sont pas
forcément mauvaises; au contraire, le mode démocratique du fonctionnement

de l'Eglise peut aussi traduire des aspects d'une Eglise comprise
comme synode. Et si l'on vit véritablement le système synodal, il va à son

tour animer l'ordre démocratique des institutions politiques.

14 «Jésus-Christ selon le témoignage de l'Ecriture Sainte est l'unique Parole de

Dieu. C'est elle seule que nous devons écouter; c'est à elle seule que nous devons
confiance et obéissance, dans la vie et dans la mort. Nous rejetons la fausse doctrine
selon laquelle l'Eglise aurait, en plus et à côté de cette unique Parole de Dieu, d'autres
sources dont elle pourrait et devrait tirer son témoignage, c'est-à-dire d'autres événements

et d'autres puissances, d'autres figures et d'autres vérités qui seraient aussi

révélations de Dieu.»



LE SYNODE EN RÉGIME PROTESTANT 75

V. THÉOLOGIE DU SYNODE

On va essayer ici de dresser un inventaire des questions spécifiques ayant
trait à une théologie du synode. Encore une fois, celle-ci n'est pas identique
à une théologie du concile œcuménique, bien qu'il y ait entre eux de
nombreux points communs. Dans cet exercice, on ne pourra pas clairement
distinguer ce qui appartient à l'héritage protestant et réformé, ce qui fait
partie de «l'idéologie synodale» actuelle et ce qui devrait idéalement être
une théologie du synode.

a) Ambiguïté de la position réformée 1S

Les confessions réformées du XVIe et du XVIIe siècle parlent dans la

plupart des cas du concile et du synode avec passablement de retenue; elles

répètent en gros les vues de Calvin (mais une étude approfondie serait

encore à faire, notamment pour mesurer leurs différences par rapport aux
documents luthériens qui se réfèrent aux conciles anciens mais jamais au
concile général en tant qu'expression possible et utile de l'ecclesia repraesen-
tativa). La Confession de Westminster (ch. 31, art. 3) contient un passage
affirmant que les synodes et les conciles méritent respect et obéissance non
seulement à cause de leur concordance avec les Ecritures, mais encore en

tant qu'ordre de Dieu prévu dans sa parole. Le synode serait-il alors de

droit divin? Tous les dogmaticiens réformés de l'après-Réforme vont se

pencher sur le lieu De Conciliis/Synodis (à l'exception de Coccejus): ils

s'expriment quant à la nature, au but, à la légitimité et à l'autorité du concile.
Il est intéressant de constater que la période prénicéenne, «sans concile»,
n'est jamais, pour eux, normative. Le concile est souhaitable, mais il s'agit
de le réformer.

Il faut par ailleurs souligner que la théorie orthodoxe tant luthérienne

que réformée d'un concile œcuménique est restée lettre morte. Sur sol

réformé, elle a cependant trouvé son application pratique (théologico-juri-
dique) au niveau des synodes locaux, régionaux et nationaux, beaucoup
plus que dans la sphère luthérienne, comme nous l'avons vu. Mais dans la

mesure même où la question des structures internes à l'Eglise prend le

dessus, celle de l'unité des Eglises dans la foi et dans l'ordre ecclésiastique

disparaît petit à petit. En effet, le lieu théologique «De conciliis» disparaît
de la scène pour faire place à un jugement négatif de la part du rationalisme.

15 Cf. Leuba. op. cit., pp. 376 ss; Confessions et catéchismes de la foi réformée
(cf. supra, note 6); E.F.K. MUller, Die Bekenntnisschriften der reformierten Kirche;
Leipzig, 1903 (reprint, Zürich, 1987); K.G. Steck, «Der Locus «De Synodis» in der
lutherischen Dogmatik», in Theologische Aufsätze, K. Barth zum 50. Geburtstag.
München, 1936, pp. 338-352.



76 KLAUSPETER BLASER

Le protestantisme réformé parlera d'alliance et d'union entre Eglises, tantôt

pour empêcher la fusion (conservatisme) tantôt pour exprimer la coexistence

(libéralisme).
On doit donc constater une première incohérence: alors que la mise en

pratique du système prebytéro-synodal connaît un essor considérable et un
affinement toujours plus grand, le but et la tendance théologique de cette
institution passent à l'arrière-plan. Mais par rapport au synode général
exprimant l'unité des Eglises et des croyants, les synodes ne devraient pas

perdre de vue leur caractère provisoire.
Jean-Louis Leuba a fait remarquer une deuxième ambiguïté: un consensus,

à tous les échelons de l'Eglise, ne peut avoir des conséquences juridico-
ecclésiastiques et garantir l'unité de la communauté locale, voire de l'Eglise
tout entière. Je m'explique:

Les réformés valorisent les confessions et l'acte de confesser; ainsi,

presque chaque Eglise nationale - et souvent locale - formule sa base

confessionnelle, qui engage les membres de cette Eglise 16. Et toute décision

eccésiastique n'est valide que si elle est conforme à l'Ecriture Sainte.
Cette unité est sérieusement mise en cause par le principe de la réception :

comment recevoir une telle décison comme effectivement conforme à l'Ecriture?

Ce n'est possible qu'après examen de cette décision et de ses

conséquences pratiques pour chaque croyant. Si tel croyant ne voit pas la conformité

à l'Ecriture d'une décision synodale, il sera obligé de la refuser et,
dans des cas extrêmes, de quitter l'Eglise. Comme l'Eglise fait dépendre
ses décisions de cette conformité, elle ne peut pas sanctionner celui qui la

conteste après libre examen, au nom d'un autre argument biblique, puisque
le contestataire partage la même confession et a été invité à exprimer sa foi.

Cette situation ambiguë est bien celle dans laquelle nous nous trouvons
en régime protestant, sécularisé de surcroît; il est compréhensible que les

synodes se soient concentrés en règle générale sur l'administration de

l'Eglise. La situation multitudiniste ne permet probablement pas autre
chose. Mais fondamentalement, du point de vue théologique, on peut se

demander si vivre avec une ambiguïté n'est pas la condition même de l'Eglise
en régime synodal, puisque l'alternative serait soit le congrégationnalisme
outrancier soit le magistère de type romain, donc d'une autre conception
de l'Eglise «repraesentativa». Le témoignage intérieur du Saint Esprit,
jamais maîtrisable, reprend dans cette quête de la vérité sa place tout à fait
centrale.

16 Processus qui continue jusqu'à aujourd'hui; cf. L. Vischer, Reformiertes Zeugnis

heute, Neukirchen. 1987.



LE SYNODE EN REGIME PROTESTANT 77

b) Le fondement biblique

Deux passages sont constamment cités pour démontrer le caractère
conciliaire/synodal de l'Eglise:

Matthieu 18,20: «Car là où deux ou trois se trouvent réunis en mon nom,
je suis au milieu d'eux». Ce passage apparaît chez tous les Réformateurs
(surtout chez Calvin), lorsqu'ils s'interrogent sur le concile. Aujourd'hui, il
n'est pas étranger à l'ecclésiologie catholique. Le Synode Protestant Suisse

le cite: «Le Synode part de la conviction que la rencontre et l'échange sont
nécessaires à la connaissance commune. Il vit de sa foi que le Christ sera

présent là où deux ou trois se réunissent en son nom»17. D'où l'importance
centrale de la «Gemeinde» (communauté rassemblée et/ou paroisse) dans

l'ecclésiologie réformée: le Seigneur et son peuple dans un lieu donné, voilà
l'Eglise.

Actes 15 : s'il n'est pas certain que le concile des apôtres soit pour quelque
chose dans l'apparition des réunions conciliaires des premiers siècles 18, il
est incontestable que ce passage sert de modèle à la description du fonctionnement

du synode dès la Réforme et jusqu'à aujourd'hui. Luther en fait
une exégèse détaillée dans «Konziliis und Kirchen» (1539). Selon lui, la

décision principale du synode de Jérusalem est le salut sans œuvres et sans

mérites, ce que Nicée confirmera. Tout ce qui touche à l'éthique (proposition
de l'apôtre Jacques) relève du contexte, désormais périmé, et ne touche pas
à la substance du concile, c'est-à-dire à la définition de la foi. D'où un critère

permettant de juger les conciles ultérieurs.

Dans le mouvement œcuménique et sa discussion concernant la conciliarité,

Actes 15 jouera également un grand rôle 19. Ce qui s'est passé à

Jérusalem, c'est la manifestation de l'unité au cours d'une controverse à

propos de la liberté. La vie conciliaire est déjà une réalité locale avant cette
manifestation. Les délégués sont désignés et envoyés pour exprimer de

manière visible la communauté qui existe déjà. Ce qui caractérise la communauté

conciliaire telle qu'elle apparaît lors du synode de Jérusalem est

l'hospitalité, le repas eucharistique, l'écoute commune du Saint Esprit, une
décision unitaire (avec diversité nécessaire) et la joie comme signe de

l'autorité conciliaire.

17 Cf. Documents finaux du Synode Protestant Suisse. 1988. passim. La phrase citée

se trouve dans un document non publié, mais qui a accompagné le processus synodal
(les thèmes).

18 Cf. l'étude d'E. Junod, citée en note 1.
19 Cf. J. Deschner. «L'unité visible et la communauté conciliaire», in Briser les

barrières (Assemblée plénière du COE à Nairobi. 1975). IDOC France. 1976. pp. 35-44.



78 KLAUSPETER BLASER

Je me demande s'il ne faut pas faire figurer, parmi les textes qui motivent
le système synodal, les passages bibliques qui ont justifié/inspiré la théologie
de l'Alliance, domaine encore inexploré à ma connaissance. Comme on le

voit aujourd'hui, la tradition (catholique) conciliaire et la tradition (réformée)

de l'Alliance se rejoignent pour parler par exemple du processus
conciliaire en faveur de la justice, de la paix et de la sauvegarde de la
création. Et les travaux sur l'Alliance dans la tradition biblique montrent
que celle-ci crée une communauté vivante, impliquant tout notre être et

tous les êtres dans un rapport de communication de type non autoritaire.
L'alliance biblique exclut la solution autoritaire qui décrétait dans l'Eglise
ce qui par exemple sert la paix. Si nous comprenons l'alliance comme
communauté dans l'Esprit, il doit s'agir là d'un processus de recherche
communautaire de la vérité, ce qui dans l'oikouménè s'appelle «processus
conciliaire» 20.

On sait que la conception d'une «alliance devant Dieu» chez les

congrégationalistes et les puritains partis en Amérique au XVIIe siècle a donné
naissance à l'Etat démocratique, suscitant la collaboration de chacun (mais
on en a abusé aussi pour justifier l'apartheid). Il faudrait à cet égard
examiner si cette conception ne contient pas un potentiel non exploité
permettant de comprendre l'Eglise comme synodale, comme peuple entrant
dans une alliance déjà établie et se comprenant comme un communauté
fonctionnant selon un modèle autre que celui qui structure les hiérarchies

politiques 21.

c) Nature du synode

De quoi le synode - et à plus forte raison le concile - est-il l'expression?
Du collège et de la communion des évêques (ubi episcopus, ibi ecclesia!)

ou des fidèles, du moins des Eglises locales représentées au synode (communio

ecclesiarum)? Aucune convergence ni aucun consensus n'est possible
actuellement à ce propos. En effet, des ecclésiologies assez différentes sont
ici en jeu et des visions passablement opposées bloquent toute tentative de

trouver un chemin commun. C'est pourquoi, tout ce qui va être dit du synode

en régime protestant sera toujours conditionné par la «controverse
confessionnelle». Qu'il s'agisse là d'une quaestio disputata, cela apparaît à trois
niveaux définissant la nature synodale de l'Eglise 22:

20 Fédération des Eglises Protestantes de Suisse (éd.). Alliance. Berne. 1987 (en

particulier la contribution de H. Falcke).
21 Cf. J. Moltmann. L'Eglise dans la force de l'Esprit. Paris. 1980. pp. 389-433 et

Trinité et Royaume de Dieu. Paris. 1984, passim. Le méthodisme connaît un renouveau
régulier de l'alliance dans le «Covenanting Service».

22 Pour ce qui suit, je suis redevable à P. Ricca. «Le concile œcuménique:
expression de collégialité des évêques ou de la communio ecclesiarum ou même de la

communauté entière des fidèles?», in Concilium 187. 1983. pp. 129-137.



LE SYNODE EN REGIME PROTESTANT 79

1) Alors que les Eglises de tradition catholique refusent aux laïcs une
participation de même nature que celle des prêtres, les Eglises de type
réformé ne peuvent imaginer un synode sans l'intégration totale (selon des

modalités qui varient) des laïcs. Dans le premier cas, les évêques, subordonnés

au pape, exercent leur potestas. Bien que porte-parole de son Eglise,
l'évêque n'est pas vicarius ecclesiae mais d'abord vicarius Christi, le ministère
ecclésiastique trouvant son expression suprême dans l'épiscopat. Le synode
au sens catholique exprime donc la plénitude du ministère et non la totalité
des ministères ni encore l'unité de l'Eglise.

Il en va tout autrement dans les Eglises de tradition réformée. Il n'y a

pas de synode ou de concile qui ne serait pas l'assemblée du peuple de Dieu,
donc aussi les femmes 23. Les Eglises sont sujets du synode, même si les

nuances sont importantes à l'intérieur du monde protestant, on l'a vu. Le
synode est toujours composé de ministres (pasteurs, anciens, diacres), mais

cette structure reflète celle de la paroisse (et non le contraire!); de plus,
anciens et diacres étant élus par la paroisse, ils exercent dans le synode une
fonction de représentants des communautés qui les envoient. Ainsi donc -
et en tout cas idéalement - l'assemblée des ministres devient une assemblée
des Eglises qui, par le biais de leurs députés, constituent le synode (ce qui
est renforcé par le processus de démocratisation) .C'est ce que la composition
même du synode est censée faire apparaître.

2) Si le synode se comprend comme une assemblée des Eglises locales,
il ne peut être le privilège d'un groupe, d'une instance, d'une classe. On
sait que le protestantisme a souligné le rôle de l'empereur dans l'histoire
des conciles œcuméniques (et ce contre le pape, bien sûr) et celui du

magistrat chrétien pour la convocation des disputes et synodes 24; en régime
luthérien notamment, le synode fut d'abord une réunion des deux pouvoirs:
les ministres et le prince. Mais on a surtout insisté sur le fait que le président
de l'Eglise, du synode ou du concile est le Christ lui-même (Calvin). Sa

présidence spirituelle institue deux «praesides ministeriales»; le président
politique, qui s'occupe de l'ordre et de la liberté du synode, et le président
ecclésiastique élu, chargé de diriger les débats. En fait, ils ont tous les deux

rang de vice-présidents. L'institution même du synode est due au Christ
lui-même qui en assure la présidence ^. A cet état de choses correspond le

fait que le synode ne fait pas valoir des ministères à cause de leurs qualités

23 Ch. Link, «Die Bewegung zur Einheit: Gemeinschaft der Kirchen in der
Oekumene», in Ch. Link/V. Luz/L. Vischer, Sie aber hielten fest an der Gemeinschaft...

Einheit der Kirche als Prozess im Neuen Testament und heute. Zürich, 1988,

pp. 258, 265.
24 Leuba, op. cit., p. 380; Ricca, op. cit., p. 134.
25 Leuba, op. cit., pp. 380 ss., sauf chez Burmann (p. 379).



80 KLAUSPETER BLASER

intrinsèques ou de leurs privilèges dans la société ; ils sont valorisés seulement
en tant que fonctions instituées en vue de l'édification de l'Eglise. Ainsi
donc, le synode exprime la vie de l'Eglise, plus exactement la vie telle qu'elle
s'exprime à la base, aux racines de l'Eglise. Afin d'exclure précisément la

prédominance de telle communauté ou de tel groupe dans l'Eglise, la
recherche de l'unité dans la communauté des Eglises locales s'avère nécessaire.

Le résultat de discussions entre un grand nombre d'Eglises locales,

par le biais de leurs représentants autorisés, a plus de poids que l'opinion
d'une paroisse, notamment en matière de discipline 26.

Le synode en régime réformé exprime non seulement la vie de la base,

mais, conjointement, sa nécessaire tendance conciliaire. Il exprime une
unité limitée, l'unité intégrale étant réservée au concile œcuménique.

3) Le synode sert à édifier l'Eglise (communis aedificatio). Ainsi le

synode de Leyde précise que toute assemblée ecclésiastique a pour but «la
santé de la foi, la sainteté de la vie, l'intégrité des sacrements, l'ordre juste»
et tout cela «afin de bien diriger et d'édifier l'Eglise à la gloire de Dieu».
Il s'agit notamment de résoudre des questions qui dépassent les échelons

inférieurs, ce qui est le cas lorsqu'il faut défendre «la vérité et la pureté de

la foi contre les hérétiques, les mœurs et l'ordre contre les schismatiques»,
et cela, pour l'édification, l'intégrité et la paix de l'Eglise 27.

L'édification ici réclamée vit de ce qu'elle repose sur - et se ressource
dans - une connaissance commune qui se constitue dans un processus de

rencontre et d'échange. Voir plus clair dans la tâche évangélique et se

rapprocher les uns des autres en se rapprochant de cette tâche, voilà qui

suppose une ouverture aux questions et contributions d'autres communautés
réformées, puis d'autres Eglises chrétiennes, voire même d'autres religions.
Ce processus ne peut se passer d'un lieu de décision institué. Cependant,

pour que ce processus soit vraiment d'ordre théologique, il faut le jugement,
jugement que les dogmaticiens réformés attribuent au Saint Esprit parlant
de la Sainte Ecriture. Comme pour la présidence, il y a là aussi des juges
secondaires (judices secundarii vel ministeriales) : aux théologiens appartient
le premier jugement (judicium praecedens), aux fidèles le jugement
subséquent; ce sont eux qui sont appelés, avec l'aide du témoignage intérieur du

Saint Esprit, à examiner la concordance des décisions synodales avec l'Ecriture.

L'autorité de ces décisions dépend de cette concordance; elle est ainsi

liée à la légitimité même du synode 28. Et là, en tant qu'interprétation
commune de l'Ecriture, les décisions d'un synode ont très évidemment rang
de médiation. On dira donc que l'édification de l'Eglise justifie un processus

-h Ibid.. p. 382.
27 Leuba, op. cit., p. 379.
28 Ibid., p. 381.



LE SYNODE EN REGIME PROTESTANT 81

synodal: la réception du synode relance la recherche de la mission (témoignage

et service). L'Eglise, le synode, le concile - c'est chaque fois un
processus. L'unité ne se conquiert pas dans des formules, mais dans la

dynamique de la vie qui rend les controverses traditionnelles caduques et

qui crée de nouvelles séparations 29.

d) Le statut de la vérité synodale

Les conciles peuvent être dans l'erreur, les synodes aussi. Cette conception

est très forte dans le système presbytéro-synodal. Si le synode a une
autorité qu'on ne peut sous-estimer, aucune infaillibilité ne lui revient 30.

Avec la dogmatisation de l'infaillibilité papale et certaines évolutions
dans le catholicisme depuis Vatican II, on peut se demander si une telle
conviction ne rejoint pas la dépréciation catholique actuelle de l'esprit
conciliaire. Mais on aurait de la peine à se réjouir de cette proximité!

Cependant, combattre les erreurs tant dans la doctrine que dans la

pratique de l'Eglise, cela doit être fait en assemblée et en ce sens, le synode
appartient aux conditions de vie même de l'Eglise/des Eglises. Mais
comment faut-il le faire? Les circonstances qui ont motivé les explications des

XVIe, XVIIe ou XVIIIe siècles à ce sujet ayant disparu, il est extrêmement
difficile de «faire passer le message» (d'un synode!). Qui est habilité à parler
au nom de l'Eglise? Cette question, souvent posée en Suisse, suscite des

controverses. S'il y a une instance qui peut le faire, c'est finalement bien le

synode. Cependant, nul n'est tenu d'accepter ses décisions, si leur vérité ne

lui convient pas ou ne le convainc pas 31.

Dans les conditions actuelles, on ne peut guère aller plus loin que le

Synode Protestant Suisse, qui disait: «Le Synode s'efforce de promouvoir
un débat réel parmi les participants. Il considère comme sa tâche première
de provoquer une discussion large dans des cercles larges des Eglises

évangéliques. Le Synode doit aboutir à des décisions communes, mais il
faut éviter de les prendre hâtivement. Des questions controversées doivent
être discutées à fond. Les oppositions ne doivent pas être camouflées, les

minorités doivent être respectées. Les résultats signalent des accords,
éventuellement aussi des divergences formulées en commun» 3:. (On trouve une

vue analogue dans le cadre du processus conciliaire en faveur de lajustice,
de la paix et de la sauvegarde de la création.)

29 Link. op. cit.. p. 241.
30 Leuba, op. cit. p. 381. cite cependant deux exceptions: Wendelin et le Synode

de Vitré. 1617; Dieu ou le Christ préside, les synodes ne peuvent ébranler le fondement
de la foi.

31 Déjà Heidegger. 1700: forum externum et forum internum, cf. Leuba. op. cit..
p. 383.

32 Cf. note 17.



82 KLAUSPETER BLASER

La vérité exprimée par les décisions d'un synode s'avère donc fragile.
Elle est fragile, voire relative, non seulement à cause de la situation culturelle
et spirituelle actuelle, mais encore, plus fondamentalement, elle l'est d'un
point de vue théologique, comme le fait apparaître une remarque que fit
K. Barth lors de l'Assemblée du COE à Amsterdam, en 1948. La constitution
presbytéro-synodale de l'Eglise peut, disait-il, tout autant que la constitution
episcopale, freiner la liberté de la Parole de Dieu dans la communauté
chrétienne et la liberté de celle-ci dans la Parole de Dieu, plutôt que de les

favoriser. Il ajoutait: la peur face à la liberté du Seigneur Jésus-Christ et la

peur face à la liberté de sa communauté ne peuvent être, dans le renouveau
de l'Eglise, d'un bon conseil33.

Le système prebytéro-synodal ne garantit pas la vérité ecclésiale. S'il
doit fonctionner dans sa fragilité et sa relativité, il doit laisser une grande
liberté d'initiative aux Eglises locales qui, elles, découvriront dans leur
liberté exercée, le courage du synode 34.

La synodalité (conciliarité) exprime le fait que l'Ecriture est lue dans la
communauté qui est son Sitz in Leben, sujet de son interprétation - ce que
la théologie protestante de la Parole a complètement évacué de son horizon.
La rencontre de l'Ecriture et la recherche de la vérité, jamais fixée ou
donnée, supposent le processus conciliaire. En ce sens, on peut dire que le

catholicisme normatif a besoin d'atténuation conciliaire, alors que le

protestantisme, amorphe et souvent proie du hasard, a besoin de structuration
conciliaire 35.

Dans la mesure où l'Eglise catholique souligne de plus en plus son aspect

collégial, l'Eglise-communion 36, un lien possible avec la synodalité se

dessinerait, le problème se déplaçant alors sur la question des garants de cette
communion, c'est-à-dire sur la question des ministères.

VI. VERS UNE ECCLESIOLOGIE SYNODALE

Trois propositions, en guise de résumé:

1) En tant qu'assemblée d'Eglises locales, le synode est lui-même Eglise
et crée l'Eglise. Le synode réformé de France, en 1683, commença ses

travaux par la lecture de la confession de foi et du règlement ecclésiastique;
il les termina par la célébration de la Cène, «supposant que ceci fasse en

communion avec toute l'Eglise du lieu où le synode se trouve réuni» 37.

33 Ricca, op. cit.. p. 137.
34 Ibid.
35 Link, op. cit., pp. 233 ss.
36 Cf. J.M. Tillard. Eglise d'Eglises. Paris. 1987. p. 273.
37 F. Mejan, Discipline cle l'Eglise réformée de France. 1947. p. 256.



LE SYNODE EN RÉGIME PROTESTANT 83

Ainsi donc, le synode se veut assemblée confessante et communauté
eucharistique. La forme élémentaire de la communauté conciliaire, c'est
en effet le culte avec l'eucharistie. En s'associant l'Eglise locale, le synode
fait apparaître une certaine manière de concevoir l'être ecclésial. Dans le

synode, les Eglises vivent leur collégialité, leur œcuménicité. Assemblée
cultuelle avant d'être organe législatif, le synode est avant tout lieu de la

manifestation de la vie de l'Eglise, une manière d'effectuer la vie de l'Eglise.
Tout droit ecclésiastique émane du culte et de la confession qui y est

prononcée 38.

2) L'Eglise est elle-même de nature synodale dans la mesure où elle agit

par le moyen du synode. L'idée de la représentativité remonte au XVe siècle

surtout 39 et n'a cessé de gagner du terrain à l'époque démocratique. Si le

synode représente effectivement l'Eglise au nom de laquelle il agit, il ne
constitue pas pour autant une représentation composée de délégations, voire
même un «alter ego» des Eglises. Ce n'est pas le synode qui agit à la place
des Eglises; ce sont plutôt elles qui agissent et travaillent par le moyen du

synode. En agissant ainsi, le synode acquiert cependant son identité propre:
lieu de dialogue, de rencontre, de prière dans la recherche de la volonté
divine, instance de direction, d'enseignement et d'autorité.

Le synode représente l'Eglise en donnant une forme visible à son unité
et son universalité. En ce sens, l'Eglise y fait apparaître son caractère
foncièrement synodal: un événement de communion centré sur la Parole

plutôt qu'un système de représentativité. L'Eglise est synode, et le synode

qui est Eglise s'avère être un instrument de solidarité; il est irremplaçable
en tant que moyen d'expression et de communication des Eglises, porteur
de l'échange entre les chrétiens qui sont appelés à se solidariser 40. La

synodalité (conciliarité) est une qualité de l'Eglise locale qui doit être

pratiquée à tous les niveaux de l'Eglise universelle.

3) Le synode et le concile sont l'Eglise en marche vers le Royaume.

Ambiguïtés et difficultés du système synodal sont l'expression d'un chemin
à l'intérieur de l'histoire. Comme la théologie est toujours theologia viato-

rum, l'Eglise (le synode) est aussi placée sur un chemin.

D'abord, elle sait que le sens de l'Evangile n'est jamais épuisé; il faut
le confesser à nouveau à chaque moment de l'histoire.

Sachant ensuite que nous ne sommes plus ce que nous étions et que nous

ne sommes pas encore ce que nous serons (I Jn 3,7), nous pouvons faire

naître des espaces où ce qui est nouveau peut advenir. De ce fait, il paraît

38 Ricca, op. cit., p. 135; Link, op. cit., pp. 249. 266.
39 Concilium 187, 1983, pp. 43 ss.
40 Ricca, op. cit., p. 136.



84 KLAUSPETER BLASER

enfin démesuré de penser que l'Eglise dépend de sa compréhension de

l'Evangile. La foi n'étant pas separable de l'amour et de l'espérance, l'Eglise
reste «in via», en chemin 41. On peut en dire autant du synode. Celui-ci est

pré-conciliaire dans la mesure où le synode n'est pas encore un organe
œcuménique, quand bien même il a la même physionomie et les mêmes

fonctions, la même ecclésiologie que le synode œcuménique. En tant
qu'assemblée d'une Eglise particulière, le synode réformé n'incarne qu'une
solution provisoire, une solution de transition. Il peut être le lieu d'une prise
de conscience que le temps conciliaire est déjà là et qu'il faut vivre le temps
sans concile comme si nous étions parvenus à la conciliarité. Afin de parvenir
un jour au concile, l'esprit de conciliarité doit régner dans le corps de l'Eglise
dès maintenant. Le but est le chemin qui précisément mène à ce but! Et la

question est de savoir si le système presbytéro-synodal nous rapproche de

ce but! Est-il une forme imparfaite de la conciliarité, et pouvons-nous la

parfaire en apprenant une conciliarité œcuménique dans ce temps pré-conciliaire,

en sachant aussi qu'aucune Eglise ne représente la pleine réalité de

l'Eglise de Jésus-Christ? 42

Si le synode doit être dépassé par le concile, celui-ci ne nous amène pas
au Royaume. Le but du concile est provisoire, lui aussi. L'Eglise, qui de

nature est synodale et conciliaire, ne saurait s'identifier à ce qui est premier
et dernier, certes anticipé fragmentairement, mais jamais plénitude historique

avant qu'il ne fasse irruption. Le synode et le concile demeurent des

étapes; en eux, l'Eglise réalise sa spécificité. Mais elle dépasserait sa

synodalité et sa conciliarité si elle usurpait la royauté qui appartient à Dieu. La

théologie du synode débouche donc en dernière analyse sur une théologie
du «peuple messianique» et du Royaume.

41 Leuba, op. cit., p. 391.
42 Ricca, op. cit., p. 130.


	Le synode en régime protestant

