Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 1

Artikel: Liturgies protestantes du mariage au XVle siecle : de I'engagement
mutuel a la cléricalisation

Autor: Engammare, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381400

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 43-65

LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE
AU XVI¢ SIECLE: DE L'ENGAGEMENT MUTUEL
A LA CLERICALISATION

MAaX ENGAMMARE

Résumé

L’étude des liturgies protestantes du mariage au XVI¢ siécle témoigne d’une
dépossession rapide des paroles d’engagement des époux en faveur de I'offi-
ciant et donc d’une cléricalisation. Ces liturgies révélent aussi une fixation
précoce de leurs formules et citent des textes bibliques qui insistent sur le
caracteére institutionnel et divin de I'union conjugale ou sur les devoirs récipro-
ques des époux.

En recherchant, au XVI¢ siecle, un usage liturgique et matrimonial
possible du Cantique des cantiques (Ct) !, notre attention a été attirée, dans
des liturgies, sur les références bibliques alléguées et sur les mots et les
gestes qui instituent le mariage. Parcourant la pointe de I'iceberg littéraire
sur le mariage 2, nous nous sommes aper¢u, d’une part que ce sont souvent
les écrits théoriques qui sont analysés, alors que les liturgies ne sont que
trop rarement conviées, d’autre part que le XVIe siecle était bien négligé
sur son flanc protestant et liturgique. Cela n’étonnera évidemment personne

! Dans le cadre d'une thése sur le Cantique des cantiques. Entre amour et
controverse, l'interprétation du Cantique des cantiques a l'aube des Réformes, 1520-
1550: commentaires, traductions et éditions. Sur la « Wirkungsgeschichte» du Ct, en
I'absence d’un travail sérieux, nous renvoyons 2 I'article du Dictionnaire de Spiritualité,
tome III, Paris, 1953, col. 86-108 et a M. H. PoOPE, Song of Songs. A New Translation
with Introduction and Commentary, the Anchor Bible, New-York, 1977; histoire de
I'interprétation jusqu’au XIXe siecle, p. 112-132 — pour le XVIe siecle, de seconde
main, p. 123-125. De plus, la liste des commentateurs du Ct, a la fin de I'ouvrage,
p. 236ss, est a prendre avec circonspection.

2 Sur le mariage en général, parmi 'abondante littérature, nous renvoyons le
lecteur & R. BERAUDY, «Le mariage des chrétiens» in: Nouvelle Revue Théologique,
tome 104, 1982, p. 50-69; J. GAUDEMET, Le mariage en Occident, les meeurs et le droit,
Paris, 1987. Pour le mariage des réformés, les deux études classiques sont: F. WENDEL,
Le mariage a Strasbourg a I'époque de la Réforme, 1520-1692, Strasbourg, 1928 et
P. BELS, Le mariage des protestants frangais jusqu’en 1685. Fondements doctrinaux et
pratique juridique, Bibliothéque d'Histoire du Droit et du Droit Romain, tome XII,
Paris, 1968. D’autres études seront mentionnées infra.



< MAX ENGAMMARE

dans le monde réformé! 3 Dans ces études, on peut lire que les protestants,
sans changer fortement la forme du mariage en ont surtout modifié la
compréhension théologique. I1 est de méme constant de rappeler la clérica-
lisation du mariage vers la fin du XVI¢ et au début du XVIIe siecle. La
lecture des liturgies du mariage au siecle des Réformes nous permet de
nuancer ces idées.

Aujourd’hui, on ne s’étonne plus d’entendre une utilisation liturgique
du Ct lors de célébrations nuptiales. Les liturgies récentes ont d’ailleurs
intégré une ou plusieurs citations du Ct.4. Il nous intéressait de savoir si cet
usage plongeait ses racines en terre réformée. Cet article fait donc place a
la quéte du Ct dans les liturgies du XVIe siecle, a coté de I'étude des versets
scripturaires cités.

Les textes bibliques ne sont pas utilisés liturgiquement de maniere
hasardeuse: le choix des textes, la mise a I'écart ou l'ignorance d’autres
possibles, leur place et leur contexte relevent de la conception et des accents
que I’Eglise et/ou les rédacteurs entendent marquer. De plus, ces passages
bibliques commentent le geste ecclésial, interpretent le rite, et sont énoncés
mais non expliqués dans la liturgie. Nous aimerions découvrir un peu plus
les relations entre les textes cités ou tus et les conceptions du mariage que
les liturgies transmettent. Pour ce faire nous avons interrogé nombre de
premiéres liturgies de mariage réformées, luthériennes et anglicanes qui
accompagnent les liturgies de la Céne et du baptéme, leurs révisions dans
le siecle, ainsi que des ordonnances ecclésiastiques contemporaines qui
donnent des éléments liturgiques et voient souvent des théologiens du
XVIe siecle les inspirer quand ce n’est pas présider a leur élaboration 3.

Nous allons donc relever les citations bibliques, explicites et implicites,
invoquées par ces premieres liturgies, en relation, d’une part avec les paroles
liturgiques de l'officiant concluant le maraiage, de ['autre avec les accents
matrimoniaux que ces citations privilégient. Une place sera ménagée a
I’accord mutuel entre les époux qui reléve directement d’une certaine
conception de ce qui fait le mariage. En effet, la liturgie engage les textes

3 En revanche, les rituels catholiques du XVIe siécle et la liturgie du rite byzantin,
immuable depuis des siécles, ont été étudiés. J.-B. MOLIN et P: MUTEMBE, Le rituel
du mariage en France du XII° au XVI¢ siécle, Théologie historique n° 26, Paris, 1974.
P. EVDOKIMOV, entre autres, étudie puis cite la liturgie grecque du mariage, in:
Sacrement de 'amour, Paris, 1962; la liturgie in extenso p. 180-196.

4 Ainsi la Liturgie de I'Eglise Réformée de France, Paris, 1963, dans son chapitre
sur le mariage, cite, a propos de I'amour entre les époux, Ct 8, 6s: «L’amour est fort
comme la mort...» Certains pasteurs utilisent aussi le n° spécial de la revue Féres et
saisons, 1971, «Un seul amour», qui donne des textes bibliques pour le mariage dont
Ct 2, 8-10, 14-16a; 8, 6s.

5 Ainsi Calvin pour Genéve, Bugenhagen pour Brunswick, Zwingli puis Bullinger
pour Ziirich, etc.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVI¢ SIECLE 45

et les formules qu’elle utilise dans un cadre théologique qui institue, effectue,
proclame ou constate I’'union d’un homme et d’'une femme.

Comme ordre de présentation, nous partirons de Luther et poursuivrons
avec des cantons suisses germanophones. Strasbourg nous servira de lien
entre deux aires linguistiques, puisque ses formulaires seront suivis par ceux
de Neuchitel, de Genéve et de la France. L’Angleterre complétera notre
tour d’horizon, comme on le voit non exhaustif, mais qui ne nous empéchera
pas de tisser des liens entre ces différentes liturgies, quand ils existent.

1.1) Luther et le Traubiichlein de 1529

La liturgie luthérienne du mariage telle qu’elle apparait dans le Trau-
biichlein de Luther est un lieu obligé de notre étude 6. Cet opuscule n’est
pas le seul écrit de Luther sur le mariage, tant s’en faut 7; pourtant cet
ouvrage de 1529 a comme raison d’étre la liturgie du mariage.

On connait la conception du mariage de Luther, le mariage est un welt-
liches Ding, quelque chose de séculier qui reléve de 'ordre du monde créé
par Dieu, et le Traubiichlein commence par ce rappel. Pour Luther, le
mariage civil («weltliche Trauung») est aussi un mariage devant Dieu
(«Trauung vor Gott»). Pourtant, si le mariage n’est plus un sacrement —
la bénédiction nuptiale est une féte ecclésiale mais non un rite ecclésial —
il a besoin de la grace de Dieu; de plus, les mariés vont vivre leur union
sous le regard de la communauté qui est responsable de ce mariage agréable
a Dieu. K. Suppan releve que si I'on compare cette liturgie avec le rite de
mariage catholique romain, la différence extérieure est minime: la distinc-
tion fondamentale ne tient pas a une nouvelle forme de mariage mais a une
nouvelle compréhension théologique de 'importance du mariage ecclésial.
Pour Luther, «die kirchliche Trauung» est 'entrée de deux étres dans le
saint état du mariage, gardé par I'Eglise. Les promesses publiques ont fondé
le mariage mais «die Ehe im Werk» commence a I'Eglise.

Le Traubiichlein se compose d’un avant-propos, d’'un formulaire en trois
points: proclamation, réception des «oui» et annonce de la Parole de Dieu,
et bénédiction. Dans ’avant-propos, Luther dit ne pas se préoccuper de la
célébration civile qu'il laisse libre. Le mariage n’est pas un état institué par
’homme, continue-t-il, comme 1’état monacal, c’est une ceuvre de Dieu que

® On trouve les quelques pages du Traubtichlein fiir die einfiiltigen Pfarrherr dans
la Weimarana: W. A., vol. 30, II1, p. 74-80: introduction, p. 43-73; ainsi que dans Die
evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, éd. E. Sehling, 15 vol. parus,
1902-, Leipzig puis Tiibingen, abrégé Sehling a I'avenir, vol. 1, Leipzig, 1902, p. 23-24,
la date de 1534 étant & corriger.

7 Klaus SUPPAN, dans Die Ehelehre Martin Luthers. Theologische und rechtshisto-
rische Aspekte des reformatorischen Eheverstindnisses, Munich, 1971, p. 20s, donne
la liste de ces ouvrages.



46 MAX ENGAMMARE

I'on doit prendre avec sérieux. De plus, le mariage réclame la bénédiction
de Dieu et la priere de la communauté pour lutter contre le diable. Apres
ce préambule qui occupe la moitié du texte, I'ordre liturgique commence
«auff der Cantzel» avec la mention des noms des deux mariés et 'annonce
de leur volonté de s’unir selon 'ordre divin. Apres 'appel aux empéche-
ments connus de ce mariage, les demandes de consentement mutuel sont
manifestées par un double «oui» des époux. Les bagues sont échangées, les
mains sont unies par le célébrant qui prononce la formule d’indissolubilité
de Mat 19, 6 8. Le pasteur rappelle alors que les deux époux se sont mariés
devant Dieu et les hommes et il les déclare unis au nom du Pere, du Fils et
du Saint-Esprit. La suite de la liturgie se passe a I'autel («flir dem altar»)
ou la Parole de Dieu est proclamée: I'institution du mariage (Gn 2, 18.
21-24), le commandement de Dieu sur le mariage (Eph 5, 22-29) et les
résultats de la chute pour la femme et 'homme — les croix du mariage
(Gn 3, 16, 17-19) — sont suivis de la promesse de Dieu antérieure (Gn 1, 27.
28. 31) et de la grace divine attachée a la découverte d’'une femme (Pr 18,
22). Le geste et la priere de bénédiction au nom de Christ concluent ce
formulaire. Dans cette bénédiction I'Eglise est dite épouse de Christ 9.
Les textes allégués, a I'autel, sont classiques — institution, devoir conju-
gal, bénédiction attachée au mariage et indissolubilité — méme si Pr 18
remplace un texte plus courant comme le Psaume 127/128. La bénédiction
de I’épouse a disparu; en revanche la mention de la malédiction de la femme
avant I’annonce de la grace est nouvelle; elle est bien dans la ligne de Luther
qui rappelle la lutte contre le diable et la demande constante d’aide a Dieu.
La parole liturgique des époux est réduite a un simple oui, dans ce qu'on
nomme peu heureusement et depuis longtemps «copulation sacerdotale»;
dans les anciens rituels, le consentement des époux €tait manifesté par une
déclaration de consentement en «je». Cette déclaration est maintenant dite
en «tu» par le pasteur. Si le consentement fait le mariage, la parole du
pasteur a plus de poids, qu’elle cite la Parole de Dieu ou qu’elle déclare
unis: c’est elle qui effectue réellement le mariage religieux. Le consentement
est indispensable mais il ne fait plus le mariage. Nous voyons comme une
contradition entre ’avant-propos accentuant I'aspect «weltlich» du mariage
et la cérémonie trés ecclésiale 19. Dans ce cadre assez légaliste (institution,

8 Formule conclusive classique, G. TieTz, Verlobung, Trauung und Hochzeit in
den evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, Dissertation, Tibingen,
1969, p. 107.

9 Luther emploie encore le mot «sakrament». De nombreuses ordonnances préfe-
reront «geheimnis» pour éviter toute confusion. TIETZ, opus cit. p. 111.

10 Nous rejoignons certaines remarques de R. ScHULZ, «Die kirchliche Trauung
aus evangelisher Sicht» in: Die Braut. Ethnologia 11 (1), 1985, p. 150-155. Cet a,
considére que la cérémonie devant l'autel peut paraitre un doublet alors que les



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVI¢ SIECLE 47

devoir) ou I'Eglise est appelée épouse de Christ — essentiellement chez
Luther en référence & Eph 5 et non au Ct — le shir hashirim ne trouve pas
place. Nous pouvons dire que la mention Eglise-épouse ne se référe qu’a
Eph 5, puisque Luther — dans son commentaire du Ct quasi contemporain
du Traubiichlein, legons de 1530-1531, mais le livre ne parut qu’en 1539 11
— voit dans le Ct un €éloge de la paix civile et un traité sur 'organisation
du royaume composés par Salomon. Pourtant, le mariage n’entre pas dans
cet encomium pacis, et Luther ne fait allusion ni aux fiangailles, ni au
mariage civil ou religieux dans son commentaire. Ainsi, si le mariage
n’appelle pas le Ct, le commentaire du Ct ne fait pas mention du mariage
humain.

1.2) Quelques Kirchenordnungen contemporaines du Traubiichlein

Nous n’allons pas relever ici tous les chapitres relatifs au mariage dans
les quinze volumes d’ordonnances ecclésiastiques de 1'édition Sehling.
Certains de ces chapitres comportent méme plus de vingt pages; nous n’en
reléverons donc que quelques éléments généraux, nous arrétant néanmoins
sur deux ordonnances qui s’écartent des références habituelles. En accord
avec ce que nous avons relevé dans 'opuscule de Luther, G. Tietz, qui a
étudié les fiancailles, le mariage et les noces dans ces ordonnances ecclésia-
tiques, releve également une emprise ecclésiale dans plusieurs d’entre
elles 12.

Nombre d’entre elles ne font référence a I'Ecriture, ni explicitement ni
implicitement; elles se contentent de mentionner des éléments légaux:
consentement des parents, interdiction des promesses secrétes, proclama-
tion des bans, défense en raison d'un proche parenté, interdiction des
chansons obscénes, etc. Pour 'ordre méme du mariage, une référence au
Traubiichlein peut étre donnée 13

Le Traubiichlein de Berlin, 1561, reprend sensiblement les mémes textes
bibliques que Luther, Jn 2 apparaissant et Pr 18 n’étant pas cité 4. Pour les
autres ordonnances qui s’appuient sur la Parole de Dieu, la référence a

personnes ont déja échangé leur consentement. L’ambiguité entre «mariage-affaire
civile» et «mariage-bénédiction religieuse» est bien réelle.

W In Cantica Canticorum brevis sed admodum dilucida enarratio, W. A. vol. 31,
I, p. 586-769.

2 Opus cit. p. 97. Malheureuement, dans les quatre pages qu'il accorde aux
lectures bibliques, Tietz ne reléve que peu de textes et ne donne aucune explication
a leur utilisation, p. 107-110.

B Ainsi, les «Verordnungen der Visitatoren» pour Leipzig, 1539, Sehling, vol. 1,
p. 592.

14 Sehling, vol. 3, 1909, p. 172-176.



48 MAX ENGAMMARE

Eph 5 est la plus fréquente 5. On la rencontre avec Gn 2, Pr 18 et Mat 19,
en accentuant ainsi l'aspect institutionnel du mariage . On peut aussi
I'accompagner de 1 Cor 7,1ss et Heb 13.4 17 ou de 1P 3, 1-7 18; dans ces
cas, I'accent est porté davantage sur la vie conjugale elle-méme.

Lv 18, 6-18 peut étre le seul texte biblique cité, en relation avec les
interdictions de mariages consanguins . On rencontre encore d’autres
passages scripturaires. Ainsi, dans les ordonnances ecclésiastiques que rédi-
gea Thomas Miintzer, en 1523, pour Alstedt 2, le mariage n’a droit qu’a
quatre lignes: il ne doit pas faire I’'objet de plaisanterie, on lira en allemand
le Ps 97(!) Beati omnes [= Ps 128/127] et Jn 2; 'on donnera aussi une
instruction 2!. Les textes avancés par Miintzer évitent le coté institutionnel
du mariage.

Dans les ordonnances de Nordlingen, ce sont trois pages chargées de
citations bibliques 2> que découvre le lecteur. Avec minutie, cette ordon-
nance s’applique d’abord & montrer le caractere indissoluble du pacte qu’est
I'union entre 'homme et la femme (Os 2, 21; 1 Cor 7, 4; Mat 19, 9),
'adultere comme «apostasia fidei» qui mérite la mort (Lv 20, 10; droit
romain 23, Jn 8, 1-11), puis le mariage, état institué par Dieu (Gn 1, 27; 2,
18-24; Mat 19, 4-6). L’adultere est traité théologiquement, entre la nature
et I'institution du mariage. Ensuite, I'ordonnance reprend dans la Loi des
textes contre toute forme de débauche sexuelle (Nb 25, 1-18; Dt 21, 18-21;
Lv 19,29; Dt 22, 13-29). S’il existe une liberté et une appartenance mutuelle
entre I'homme et la femme (1 Cor 7, 4), il ne doit pas y avoir de débauche
entre eux (1 Cor 5, 11); I’histoire de Thamar et de Ammon est alors rappelée
(2 sam 13). Suit un long développement sur 'obéissance et le respect dus
aux parents (Ex 20, 12; Lev 19, 32; 1 Cet 7, 36; Dt 21, 18-21; 2 Tm 3, 2;
Gal 4, 1s); ainsi non seulement 'union clandestine est interdite, mais encore,
si une telle union a été conclue, elle sera cassée (appui sur Esd 10, 1-44 et
Ex 2, 16s); tout mariage sans le consentement des parents est prohibé

15 Etrangement, ces versets n’apparaissent pas dans la petite liste donnée par Tietz:
Mat 19, 3ss; Ps 127; Ps 128;Jn 2, 1-11; 1 Tim 2, 15 et 1 P 3, 1-7. Opus cit. p. 108.

16 Avec I'enseignement de Paul sur la liberté, (Gal 5), «Unterricht der visitatoren
an die pfarrherrn im kurfiirstenthum zu Sachsen, 1528», Sehling, vol. 1, p. 165s.

17 «Homberger Kirchenordnung 1526», Sehling, vol. 8, 1965, p. 51s.

8 «Einlaitung der Eheleut Niirnberg, 1526», Sehling, vol. 11, 1961, p. 58.

19 «Wertheimer Kirchenordnung un 1555», Sehling, vol. 11, 1961, p. 717.

20 «Ordnung und berechnunge des teutschen ampts zu Alstedt durch Tomam
Miintzer», Sehling, Vol. 1, p. 504-507.

21 Ceci est la premiere mention d’une instruction au cours d'un mariage. TIETZ,
opus cit. p. 109. Plus tard, un sermon sur les noces ou le mariage sera souvent
mentionné. [bid. p. 110, n.2ss.

2 «Renovatio Ecclesi® Nordlingiacensis... anno 1525», Sehling, vol. 12, 1963,
p. 302-304.

2 Onsait que le droit romain a été remis en vigueur par nombre de réformateurs.

—



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVI¢ SIECLE 49

(2 Tm, 3, 2). Aux interdictions de mariage en raison d’une parenté (Lv 18,
6-18), succede la question du divorce. Celui-ci est interdit, excepté pour
cause d’adultere (Mt 19, 9); en revanche, ni le fait d’avoir épousé un(e)
non-croyant(e). (1 Cor 7, 15), ni 'appui sur Dt 24, 1 ne sont des raisons de
divorcer (1 Cor 7. 15). Cette ordonnance légiféere donc en faisant place a
une conception théologique du mariage qui s’adosse a de nombreux textes,
vEtéro- et néotestamentaires.

Nous voyons donc deux tendances se faire jour dans ces ordonnances
ecclésiastiques germaniques, a travers les citations bibliques amenées en
relation avec le mariage: la premi¢re majore l'institution par Dieu et le
commandement; la seconde accentue davantage la vie conjugale dans sa
réalité quotidienne et les devoirs que celle-ci implique. Dans I'une ou 'autre
de ces orientations, aucun vecteur ne porte le Ct.

2.1) Ziirich et Leo Jud

A Zurich, le Ehegericht a surtout retenu l'attention des historiens.
Pourtant la liturgie de mariage zurichoise mérite elle aussi d’étre étudiée.
Avant die Ziircher Kirchenordnung 1529, Leo Jud avait introduit dans
L’Agende de 1523 une priere de bénédiction de mariage 2. Dans celle-ci,
a coté d’'une double mention des patriarches — que Dieu accorde aux époux
une bénédiction identique a la leur — I'on découvre une citation de Gn 1,
28, et trois renvois bibliques: Gn 2, la création de ’homme et de la femme:
Mat 19, 6, I'indissolubilité; et Ct 1, 4. Cette citation implicite conclut la
bénédiction qui demande & Dieu de bénir ce couple «jusqu’au jour ou toi.
vrai et éternel Epoux, tu les conduiras dans ta chambre a coucher et lieu
secret. Amen.» 25 Cette citation n'interpreéte pas le Ct comme texte littéra-
lement et humainement nuptial, puisqu’elle a une visée eschatologique: que
Dieu bénisse jusqu'au jour du Royaume. Pourtant, & notre connaissance,
c’est la premiere fois que I'on utilise le Ct dans une liturgie de mariage, ici
réduite & une bénédiction 26. Si le mariage de deux étres permet une

* In: Zwinglis liturgische Formulare, éd. et annotée par F. Schmidt-Clausing.
Frankfort, 1970, p. 20s.

3 «Bis an den Tag, so du sie, wahrer und ewiger Briutigam, in deine Schlafkammer
und Heimlichkeit einfiihrst. Amen.» Opus cit. p. 21. Cette référence n’a pas été relevée
par Schmidt-Clausing.

% Evidemment, le Ct était utilisé dans des liturgies de mariage spirituel entre une
vierge et Christ. Ainsi encore au XVI¢ siecle — mais c’est un rite connu depuis le IVe,
citant explicitement le Ct depuis le XIII¢ si¢cle — nous trouvons des citations du Ct
dans le Pontificale secundum ritum sacrosancte Romane ecclesie, chez Hector Penet,
Lyon, 1542: le «De benedictione et consecratione virginum», fos LXXXIro — XCIve,
Dans la seconde partie de la cérémonie, les vierges consacrées chantent Ct 2, 11, 12,
13: «Desponsari dilecta veni hyems transiit: turtur canit vine florentes redolent»,
(fo LXXXVIIIre), et un autre chant qui se réfere a Ct 4, 3, 11: «Mel et lac ex eius ore
suscepi et sanguis eius ornavit genas meas», (fo XCIre).



50 MAX ENGAMMARE

référence au Ct, cette référence ne lit pas le Ct de manieére littérale. Pour
Leo Jud, le Ct parle bien de I'Epoux éternel, le Christ, en accord avec
I'interprétation dominante a cette époque qui explique le Ct comme relations
entre Christ et 'Eglise #7. Nous savons qu’en ce début de siecle, si parler
du Ct entraine une référence spirituelle, parler du mariage terrestre ne
renvoie pas a des versets du Ct 2. Néanmoins, il est intéressant que le
contexte du mariage ait entrainé cette citation du Ct. Cette mention n’est-elle
qu'un feu de paille ou bien une flammerole qui indique une direction a
suivre? Les autres liturgies vont nous répondre.

2.2) Zwingli et la Ziircher Kirchenordnung 1529

Sila premiere ordonnance ecclésiastique zurichoise de I'époque réformée
parait en 1525 2%, nous avons chois ici la forme plus achevée de I'ordonnance
de 1529 %, formulaire qui reprend en grande partie son antécédent. Nous
constatons que la derniére priere, de bénédiction n’est qu'une seconde
pricre possible. La pénultieme reprend bien, mot pour mot, les formules
de Jud, et la mention du Ct est toujours présente. En amont de ces prieres,
le pasteur commence par rappeler que les deux mariés se sont engagés I'un
vis-a-vis de l'autre et qu’ils veulent prendre a témoin la communauté
chrétienne de leur union. Le pasteur appelle la communauté a prier pour
ce nouveau couple chrétien. Avant la priere, 'officiant formule la demande
d’empéchements, lit Mat 19, 1-6, puis prononce les engagements avec
I'union des mains — les époux ne disant que «oui». Il ne confirme pas le
mariage, ses paroles font le mariage; puis en donnant les consentements et
devoirs des époux, il mentionne I'amour et la fidélité réciproques, en faisant
allusion a Eph 5; cette partie s’acheve par la formule trinitaire. Vient alors
la premiere bénédiction de Jud, puis une seconde. Celle-ci, plus courte,
reprend une référence a la création humaine de Gn 2, demande I’esprit pour
les époux et une bénédiction semblable a celle des patriarches: la fécondité.
La liturgie s’acheve sur la formule d’envoi pacifique.

27 Les autres interprétations, au début du XVIe siecle, peuvent lire le Ct comme
texte concernant les relations entre Dieu et son peuple fidele, Christ et I'dme ou Christ
et Marie.

8 Ainsi Frangois Lambert d’Avignon, fervent défenseur de la femme et du ma-
riage, dans son De sacro coniugio, 1524, s'il cite trois fois le Ct, c’est toujours le livre
complet, et pour renvoyer au mystére du mariage entre le Christ et 'Eglise. De méme,
dans son commentaire sur le Ct, il ne renvoie jamais au mariage humain. Sur Francois
Lambert et le Ct, cf. notre étude a paraitre dans la Revue d’histoire et de Philosophie
Religieuse, 1990.

2 Ordnung der christlenlichenn Kilchen zu Ziirich, Ziirich, 1525.

30 «Wie man die geschlossene Ehe offentlich vor der Kirche bestitigt» in: Zwinglis
liturgische Formulare, opus cit. p. 53-57; «Wie man die bezogene ee offenlich vor der
kilchen bestitet» in: Corpus Reformatorum, Huldreich Zwinglis simtliche Werke,
vol. 4, Leipzig, 1927, p. 683-686.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVI¢ SIECLE 51

Zwingli, dans cette liturgie, a unifié les trois parties rituelles du mariage:
'acte, la messe et la bénédiction du mariage 3!, L’autre particularité zuri-
choise consiste en la présence de I'Eglise comme assemblée de témoins et
communauté priante pour un couple se constituant 3. Cette dimension
d’accueil et d’appui communautaire n’est pas manifestée par des textes
bibliques; en effet, les citations et mentions bibliques, a I’exception de
Ct 1 — Gn 2, Mat 19, Eph 5 — sont classiques: I'institution divine est
privilégi¢e. L’'importance de la dimension ecclésiale du mariage est ici
encore manifeste: les époux ne disent que le «oui». La mention eschatolo-
gique du Ct renvoie les époux a la dimension éternelle de leur existence:
un jour viendra ou ils seront introduits dans le Royaume.

2.3) Ziirich et Bullinger

La Christenlich Ordnung und satzung eines Ersamen Rats der Statt
Ziirych de 1532 donne a coté d’indications légales relatives au mariage —
obligation de deux témoins pieux, autorisation parentale requise, degrés
d’interdiction — quelques indications sur le déroulement du mariage —
mariage devant I'église, avant le sermon — mais n’offre aucun formulaire
liturgique.

La méme année, pourtant, Heinrich Bullinger a composé un kylchen
briich... der kylchen Ziirych. Ce texte, resté a I'état de manuscrit jusqu’a
ce que Leo Weisz I'édite 33, présente un stade intermédiaire entre le formu-
laire de Zwingli et 'ordonnance de 1535, que nous étudierons ensuite. Pour
les liturgies de Céne et de baptéme, L. Weisz a relevé des différences
importantes qu’il attribue a la volonté de Bullinger d’unifier des parties
disparates . En revanche, pas un mot ne concerne le mariage.

En 1532, la préface est plus courte et abandonne davantage la formula-
tion de 1482; deux lignes de cette préface sont néanmoins replacées entre
la déclaration d’amour des époux, formulée par 'officiant, et la priere de
bénédiction. De plus, les «liebe Briider und Schwestern» sont devenus
«anddchtigen menschen»: la mention des mariés qui ne témoignent pas
seulement en enfants de la chair mais de I’Esprit a disparu; la référence au
Royaume a I'aide du Ct est devenue: «bis an den tag, so du sy in ewige
seeligheyt ynflirest. Amen». Ajoutons que I'Eglise-Braut est maintenant
Eglise-gespons et que Bullinger n’a pas consigné la seconde priere possible.

31 Ibid. n. 85 p. 87. Cet a. donne ici en note le formulaire du Rituale de 1482.

32 G. W. LOCHER a relevé cette spécificité zwinglienne par rapport aux anciennes
pratiques catholiques, opus cit. p. 149.

3 «Heinrich Bullingers Agenda» in: Zwingliana, vol. X, cahier 1, 1954, p. 1-23.
Ce manuscrit porte le n° 767 de la bibliogrpahie bullingérienne: Heinrich bullingers
Bibliographie, éd. par Staedtke, vol. 1, Ziirich, 1972, p. 321.

34 Ibid. p. 5.



52 MAX ENGAMMARE

Nous pensons que, dans ce formulaire, Bullinger a effacé des accents tres
spirituels présents trois ans plus tdt, vraisemblablement pour éviter toute
collusion avec les anabaptistes. Ces changements ne nous semblent donc
pas relever de la méme volonté d’unification notée par Weisz pour la Céne
et le baptéme. En outre, si la mention de la parousie demeure, son allusion
ne s’appuie plus sur le Ct qui disparait ainsi de la liturgie zurichoise du
mariage.

Dans les Christennlich ordnung und briich der Kilchen Ziirich de 1535,
la révision de Bullinger de 1532 s’insére, avec quelques modifications de
détail. De plus, les dix lignes de la préface de 1529 — mention de la volonté
de Dieu et du don de son Esprit — réapparaissent en entier au lieu des deux
lignes conservées en 1532. En revanche, ce passage conserve la place que
lui avait dévolue Bullinger en 1532. Cette ordonnance s’appuie donc a la
fois sur les formulaires de mariage de 1529 et 1532, en maintenant les mémes
références bibliques sans offrir de place a une participation active des époux.

En 1563, quelques légeres modifications sont ajoutées, dont la plus
importante est 'abandon de la mention du mariage comme moyen et remede
a notre condition charnelle. Ensuite, les différentes éditions de la liturgie
zurichoise ne changent plus un mot au formulaire de mariage ¥. La mention
du Ct n’apparaitra donc plus, mais la référence au Royaume perdurera 3.

Tournons-nous maintenant vers les autres centres importants de la
Réforme suisse.

3) Badle

La liturgie baloise d’Oecolampade, 1529, a disparu 7. Il nous reste
néanmoins celle de 1537 33, ainsi que 'ordonnance ecclésiastique de 1529.
Dans cette derniere, trois pages sont consacrées a I'état du mariage 3.
Pourtant, aucun ordre liturgique ni aucune indication sur le déroulement
du mariage n’apparait ici. Le premier paragraphe précise que tout ce qui
concerne le mariage doit étre consigné dans un livre ad hoc. Les indications
données légiférent le consentement des parents, la punition des contreve-

3% Nous avons consulté les éditions de 1570, 1581, 1595, 1603, 1612: Bullingers
Bibliographie, opus cit. Ns 613-619, p. 274-276. Evidemment, on reléve, comme pour
toutes les langues vernaculaires de I'époque, des variations orthographiques. En
revanche, le texte de Mat 19 reste immuable.

36 Encore dans les liturgies ziirichoises du XIXe¢ siecle.

37 M. JENNY, Die Einheit des Abendsmahlsgottesdienstes, bei den elsdssischen und
schweizerischen Reformatoren, Studien zur Dogmengeschichte und systematischen
Theologie, Vol. 23, Ziirich-Stuttgart, 1968, p. 144.

3 Description bibliographique in: JENNY, opus cit. p. 145.

¥ Ordnung so ain Ersame Statt Basel, Basel, 1529, «Von dem Eelichen stand»,
fo G VO'Ciii Ve,



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVIe SIECLE 53

nants a cet accord parental et les peines dans les cas ou un gar¢on puis un
homme marié ont des rapports sexuels hors mariage. On découvre dans
cette ordonnance 'influence des idées de Luther: ainsi, si un pere refuse
de donner sa fille a un jeune homme avec qui cette derniére a couché, le
jeune homme doit payer une certaine somme. Par ailleurs, aucune citation
ni allusion biblique, si ce n’est la mention de l'institution divine, ne court
entre les lignes trés légales de cette ordonnance.

La Form des Sacramenten bruch, wie sy zit Basel gebrucht werden, Basel,
1537, a consigné une liturgie de mariage. Cet opuscule présente deux
formulaires: le premier pour les jeunes gens et le second pour les personnes
plus dgées qui ne peuvent plus avoir d’enfants. Ces deux formulaires varient
surtout par les textes bibliques invoqués. Les prieres et bénédiction du
second sont aussi plus courtes et ne font pas mention de fécondité. Les
futurs époux commencent par répondre «oui» a I'introduction de I'officiant
qui leur demande, devant 'assemblée, s’ils veulent vivre dans le saint état
du mariage. Apres la question classique des empéchements, le pasteur ou
le diacre demande que les conjoints répetent, apres lui, les formules de
consentement: «ich N. bestand das...». Il prononce alors la formule de
confirmation suivante: «Das wolle bestetigen Gott dir Vatter und der Sun
und der heylig Geyst, Amen» . Les jeunes entendent alors Mt 19 [1-6] et
le Ps 127/128, pendant que les plus dgés écoutent 1 Cor [7, 1-9] et le Ps
[129/130]. La bénédiction qui suit est deux fois plus longue pour les premiers
que pour les seconds. Tout en s’inspirant des bénédictions zurichoise et
bernoise, ces prieres baloises sont différentes, non pas tant par I'esprit que
dans la formulation. La finale zurichoise mentionnant le Ct ne trouve aucun
¢cho ici.

Les variations bibliques sont intéressantes. Aux plus jeunes reviennent
la confirmation par le Christ de 'institution divine et le Psaume classique
de la bénédiction des époux, texte qui mentionne la vue de la descendance.
Aux autres, le texte paulinien d’économie conjugale — jusqu’au verset 9,
ce qui est rare et souligne que les conjoints 4gés n’ont pas su jusqu’au bout
résister au mariage comme Paul — et un Psaume de confiance et d’attente,
rare lui aussi en contexte conjugal. Ces textes bibliques sont bien adaptés
a la visée de I'union conjugale que 1'on veut transmettre aux deux couples.
De plus a Bile, les époux énoncent personnellement leur consentement,
sous la dictée de l'officiant. Ce dernier déclare que le Dieu trine confirme
ce mariage. L acte ecclésial est moins marqué a Bale qu’a Ziirich ou a Berne,
notre prochaine étape.

0 Fos Ay vo et, avec des variantes orthographiques, Ay ve.



54 MAX ENGAMMARE

4) Berne

L’année de I’édit de Réformation bernois, parait déja un Toufbiichli
contenant une liturgie de mariage 4!. Cette liturgie reprend, avec des mini-
mes variations, la liturgie zurichoise. Le changement le plus important est
la lecture de Mat 19 apres la «copulation sacerdotale» et non avant. La
formule de bénédiction est ['option courte de la liturgie zurichoise. On ne
sait si Farel, a qui elle fut envoyée au printemps 1528 pour les «quatre
Mandements», la fit traduire ou la regut déja traduite 42.

L’année suivante, a Berne, est éditée une ordonnance sur le réglement
matrimonial #. Cette ordonnance contient une liturgie de mariage qui
conclut la longue partie sur le mariage et précede les liturgies de baptéme
et de Céne. Les premieres pages sur le mariage sont législatives: obligation
de témoins, autorisation des parents, dge légal pour se marier, punition de
I’adultére —en ville et dans le pays — de la prostitution et de ’entremetteur.

La liturgie proprement dite comprend trois parties: la «Form», la lecture
de ’Evangile (Mat 19) et la priere de bénédiction. Si la lecture de ’'Evangile
et la bénédiction sont semblables a la liturgie précédente, la «Form» est
différente et plus longue. Elle commence en affirmant le caractére «devant
I’assemblée de Dieu» du mariage, état institué par Dieu. Les époux chrétiens
doivent connaitre leurs devoirs I’'un envers I'autre et ne former qu’un corps.
L’institution par Dieu est alors répétée avec la mention de deux séries de
textes: la premiére: Gn 2, Mat 19, Eph 5; la seconde: 1 Cor 7[1-5], Col
3[18s], 1 Tm 5[147?], Tt 2[4s] et 1 P 3[1-7]. Pendant que les premiers textes
classiques accentuent I’aspect institutionnel et divin du mariage, les seconds
insistent sur la relation d’amour et de respect des époux. Une exhortation
a partir de la Parole de Dieu — et de ce choix de textes — doit alors se -
faire devant I'Eglise. L’interrogation des mariés s’accomplit aprées la prédi-
cation ou exhortation. A leur demande d’engagement formulée par le
pasteur, devant 'assemblée-témoin, ils répondent «oui». La question de
I'empéchement, dite par I'officiant, n’ayant recu aucune réponse, 1’officiant

4 L’exemplaire retrouvé au siécle dernier est incomplet et amputé d’une partie
de sa liturgie de mariage. Il est décrit et édité par A. FLURI, «das Berner Taufbiichlein
von 1528», Theologische Zeitschrift aus der Schweiz, 12¢ année, 1895, p. 103-118.
Cette liturgie sera reprise dans le Cancell und Agend biichly der kilchen zu Birn
de 1529, puis réédité sans changement notables en 1540, 1545, 1551 et 1586; cf. H.
VUILLEUMIER, Histoire de I'Eglise réformée du pays de Vaud sous le régime bernois,
Tome 1, Lausanne, 1927, p. 310.

42 H. VUILLEUMIER, «La plus ancienne liturgie en usage dans les bailliages bernois
du Pays de vaud», Revue de Théologie et de Philosophie, vol. 28, 1895, p. 496. L’a.
cite, a ’appui de son propos, les manuaux du Conseil de Berne.

43 Ordnung unnd satzung desz Eegrichts... Auch form unnd gestalt der Eeliiten
ynfirung... wie es ze Bernn gebrucht wirdt, Ziirich, 1529. Description bibliographique
dans JENNY, opus cit. p. 158.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVIe SIECLE ad

dit que Dieu confirme ce mariage, puis il recoit un nouveau «oui» aux
consentements qu’il a formulés; il proclame alors que le Seigneur donne
son esprit aux époux. Apres la lecture de Mat 19, 1-6 et la bénédiction, une
phrase mentionne que les noms des mariés devront étre inscrits pour éviter
tout erreur.

Si Tinfluence zwinglienne est frappante, cette liturgie bernoise laisse
apparaitre quelque originalité dans le choix des textes bibliques accentuant
les devoirs de la relation matrimoniale. Le choix de la seconde bénédiction
zurichoise élimine toute dimension eschatologique en méme temps que la
mention du Ct. A Berne, comme ailleurs, les mariés n’ont qu’a dire «oui»;
L’aspect ecclésial de la célébration du mariage n’en sort que renforcé: c’est
le pasteur qui marie. Ajoutons, & propos du pays de Vaud, que les bernois
traduisirent ce texte en 1551 pour leurs sujets francophones qui utilisaient
alors La Forme des priéres genevoise 4. D’autre part, les actes du synode
de Berne de 1532 ne font pas la moindre allusion au mariage 45,

5) Strasbourg

Si les livres de Francois Wendel nous donnent d’amples renseignements
sur le mariage a Strasbourg, son aspect liturgique y est négligé . L’on se
souvient que la Réforme s’est installée progressivement a Strasbourg 47.
Dans les ordonnances ecclésiastiques, cette élaboration progressive se re-
trouve aussi pour les questions matrimoniales: instauration de I'Ehegericht
en 1529, indications des degrés d’interdiction d’union seulement en 1534,
etc. En 1525, est publiée une Ordnung des Herren Nachtmal: so man die
messz nennet sampt der Tauff und Insegung der Ee. Non seulement F. Hubert
a €dité cette ordonnance, mais en commengant par I’Agende de 1513 il a
noté toutes les variations jusqu’en 1561 *. Nous avons ainsi la possibilité
d’examiner tout ce corpus strasbourgeois.

## H. VUILLEUMIER, «La plus ancienne liturgie...», p. 495.

4 Berner Synodus, Ordnung wie sich pfarrer und prediger zit statt und land Bern...
Basel, 1532. H. Meylan en a donné une traduction frangaise, Le Synode de Berne de
1532, publié par le Comité du jubilé du quatrieme centenaire de la Réformation,
Lausanne, 1936.

% Le mariage a Strasbourg... opus cit. p. 6 et 118-124; L Eglise de Strasbourg, sa
constitution et son organisation 1532-1535, Etudes d'Histoire et de Philosophie Reli-
gieuses n° 38, Paris, 1942: aucune remarque liturgique concernant le mariage.

4 Préchée en 1522, mais messe suprimée en 1529 seulement. F. WENDEL, Le
mariage... p. 67s.

¥ Die strassburger liturgischen ... opus cit. Les descriptions bibliographiques,
p. Xlss; les liturgies de mariage, p. 1ss. Ajoutons que I’Agende de 1513 n’étant pas
donné en entier, nous avons aussi consulté Agenda, sive Exequiale sacramentorum. ..
iuxta ritum ecclesie Argentineum, s.1. [ca. 1503-1505].



56 MAX ENGAMMARE

L’ordonnance de 1525 donne une liturgie de mariage. L’année précé-
dente, fut €crite une premiere liturgie de mariage qui resta a I'état de
manuscrit. Hubert I'a éditée et nous découvrons cote a cote I'Agende de
1513, le manuscrit de 1524 et la premiere édition de 1525. Dans un premier
temps, nous comparerons ces trois textes — que nous désignerons simple-
ment par leur millésime — en relevant les passages bibliques mentionnés
et les éléments les plus intéressants relatifs aux conceptions du mariage et
de la cérémonie. Dans un second temps nous chercherons les évolutions.
Si1 Hubert a déja signalé que 1524 est en général la traduction de 1513 49,
nous verrons que les variations sont parfois tres significatives.

1513 et 1524 commencent par demander aux fiancés s’il veulent entrer
dans I'état du saint mariage. 1513 leur fait répondre «wir begerens», 1524
seulement «ja». 1525 ouvre sur la demande d’empéchement qui suit le
premier dialogue chez 1513 et 1524. 1513 et 1524 continuent avec le consen-
tement pris par chaque époux: «ich nim dich, N. ...». 1525 fait prononcer
par l'officiant les demandes de consentement auxquelles les époux ne font
qu’acquiescer. Alors, I'officiant confirme le mariage . Suit la bénédiction
des époux, avec 'eau bénite en 1513 et 1524. Ces deux ordres se continuent
alors par une messe. La messe finie ou non mentionnée, viennent les lectures
bibliques: le Ps 127/128 dans nos trois formulaires, mais précédé de Jn 1
[1-14] en 1513; de Gn 1 [26-28]; 2 [7, 8, 18, 21-24], 1 Cor 7 [2-4, 10] et
Mat 19 [3-6] en 1525; seulement de Mat 19 [3-6[ en 1524. Apres le Kyrie,
1513 voit la bénédiction traditionnelle de ’épouse, pendant que 1524 et
1525 contiennent des prieres de bénédiction pour les époux. Dans les trois
ordres, une référence est faite a 'amour de Christ pour son Eglise. 1513
acheve ici la bénédiction de I'épouse. 1524 et 1525 se terminent par une
longue priere de bénédiction: que I’époux suive les traces d’Abraham, Isaac
et Jacob; que I'épouse ressemble & Sarah, Rebecca et Rachel; la fécondité
et les enfants sont aussi mentionnés. Aucune trace du Ct dans ces trois
ordres matrimoniaux dans lesquels 1l est intéressant de découvrir la diminu-
tion progressive de la part active des époux. En méme temps, les textes
bibliques utilisés sont plus nombreux et davantage centrés sur le mariage
lui-méme, institution de Dieu. Une référence implicite a Eph 5 est donnée
avec I'amour de Christ pour I'Eglise, type de I’'amour humain.

Dans les liturgies de mariage qui prennent la releve, de 1526 a 1561 31,
on lit une certaine influence zwinglienne, méme si a Strasbourg, 'officiant

49 Opus cit. p. XLVIII.

01524 et 1525: «ewer ee bestetig ich im namen des vatters und des suns und
heylgen geists. amen». 1513 s’arrétant a; «matrimonium per vos contractum...»,
I'Agende ca 1503-1505 nous donne la suite: «... ego confirmo in nomine patris et filii
et spiritussancti. Amen.» Opus cit. £o XLIre,

51 HUBERT, opus cit. p. 10-24.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVI¢ SIECLE 57

continue de confirmer le mariage, alors qu’a Zurich, le pasteur, par ses
paroles, fait le mariage. La participation passive des époux se poursuit. Les
textes bibliques sont peu nombreux, classiques et insistent sur I'institution
divine (Gn 2, Mt 19 ou Eph 5; mais plus de Jn 2 ni de 1 Cor 7). Si aucune
mention du Ct n’apparait, la référence a I'amour de Christ pour I'Eglise,
type du mariage humain, est constante.

L’ordonnance de 1534 32, ne donna lieu a aucun débat contradictoire a
propos du mariage >3. En une page, ce texte indique que les mariés doivent
entendre la Parole de Dieu, prier avec les autres croyants, puis étre bénis.
L’ordonnance s’intéresse aussi aux jours convenant au mariage mais ne
donne aucune référence scripturaire. Nous tournant aussi vers le De Regno
Christi de Bucer, ou I'on sait que le réformateur strasbourgeois s’est appliqué
a traiter longuement du mariage, dans ce programme de réforme adressé a
Edouard VI, nous n’avons trouvé ni indication liturgique ni allusion au Ct 3.
Pour la célébration du mariage, il renvoie, sans le nommer au Booke of the
common praier 3. On lit de nombreuses références a Gn 2 et Eph 5, entre
autres, mais jamais au Ct. Ajoutons encore que le divroce occupe une grande
place dans ces pages.

Il manque, a cette étape strasbourgeoise, les liturgies francaises qui
furent éditées dés 1540. Leur lien étroit avec Calvin nous les fera aborder
dans le point suivant.

6) Les premiéres liturgies réformées en frangais

6.1) Farel et Neuchdtel

La maniére et fasson quon tient en baillant le sainct baptesme... fut
imprimée a Neuchatel, par Pierre de Wingles, en 1533 . A quel prédéces-
seur cette liturgie est-elle redevable, en ce qui concerne le mariage? En
d’autres termes, pour composer la liturgie de mariage de cet opuscule, Farel
s'inspira-t-il d’'un Psalmengebett strasbourgeois 7 ou bien de la liturgie

52 «Ordnung und Kirchengebreuch fiir die Pfarrern und Kirchendienern zu
StraBbourg und derselbigen angehorigen uff gehabtem Synodo fiirgenommen 1534»
in: Martin Bucers Deutsche Schriften, vol. 5, éd. M. Stupperich, Giiterloh, 1978, p.
17-41.

33 F. WENDEL, Le mariage..., p. 120.

54 Ed. par F. WENDEL, Martini Buceri Opera Latina, vol. XV et XV bis (pour le
texte frangais), Paris, 1954-1955. La septiéme loi du livre deux «De la sanctification
et gouvernement des mariages» occupe les pages 152-236 (éd. latine) et 150-231 (ed.
frangaise).

5 Ibid., p. 163 (éd. latine) et 160 (éd. frangaise).

% Ed. par J.-G. Bauwm, Strasbourg et Paris, 1859; la «declaration du sainct
mariage», p. 26-40.

°7 Selon M. WILL, «La premiére liturgie frangaise», Bulletin de la Société d’Histoire
du Protestantisme Frangais, 88¢ année, 1939, p. 369.



58 MAX ENGAMMARE

bernoise que nous avons rencontrée tout a I’heure 87 Pour répondre a cette
question, nous interrogeons la «déclaration du sainct mariage» et ses devan-
cieres. La premiére constatation qui s'impose est que le formulaire de Farel,
tout en relevant de l'esprit du temps, tel que les liturgies de mariage
antérieures en témoignent, est une ceuvre trés personnelle qui perdurera
dans les liturgies réformées en francais. Bien siir, Farel, pour la liturgie
concernant le mariage, a devant les yeux un Psalmengebett strasbourgeois *
et non un formulaire bernois ou zurichois; pourtant, il ne le suit pas
servilement, I'adapte et le développe. D’autre part, la somme des références
bibliques que portent les marges de I'édition winglienne tranche avec les
pratiques antérieures que nous avons rencontrées: quarante-cinq mentions
bibliques ® s’ajoutent au texte de Mat 19, [1-6], cité in extenso 6!.

Cette liturgie comprend deux parties: la premiere (p. 26-29) présente le
mariage; la seconde (p. 30-40) explique comment le célébrer. La manieére
et fasson commence donc par une préface théologique: conception, institu-
tion du mariage, devoir des époux l'un envers l'autre, envers Dieu et le
prochain. Suivent les degrés d’empéchement, selon la Bible et non selon le
pape, mentionnés polémiquement 2, bien dans la maniére et facon de Farel.
Le consentement des parents, sur lequel Luther — dans ses écrits sur le
mariage — et des formulaires suisses ont insisté, précede I’annonce des
bans. Si le Psalmengebett comprenait aussi une introduction, celle-ci n’était
ni si longue ni de cette nature. La création de I’homme, puis de la femme,
est ici paraphrasée avant le rappel de I'amour de Jésus pour son Eglise.

3 Selon J.-F. GILMONT, «l'ceuvre imprimée de Guillaume Farel» in: Actes du
Colloque Guillaume Farel, tome II, Cahier de la Revue de Théologie et de Philosophie,
9/11, 1983, p. 122s. J.-F. Gilmont reprend ici I'opinion développée par H. VUILLEU-
MIER, Histoire..., p. 311-313.

59 HUBERT, opus cit.: Psalmen gebett und Kirchen bung wie sie zit Strassburg
gehalten werden, 1530, p. XIXs et 11ss, désigné G dans cette édition.

80 Dans l'ordre d’apparition: Gn 2; Heb 13; 1 Cor 11, Eph 5; Col 3; 1 P 3; Gn 2;
Eph 5; Col 3; 1 Tim2; 1 P 3; 1 Tim 5; 1 P 3; Eph 6; Lv 18; Dt 12; Gal 1; Gn 24;
Ex 22; Gn 1; Gn 2; Mc 19; Eph 5; Ap 1; 1 Jn 1; Eph 5; Col 3; 1 Tim 2; 1 P 3;
Gn 3: Heb 13; Gn 2; 1 Cor 7; Mat 19; 1 Cor 7; 1 Cor 3: 6; 1 Cor 3; Lv 20; Lv 18;
Jn 2; Mc 10; Gn 2; Gn 2; Jn 16. Cette liste ne présente aucun lien direct avec les cinq
textes et les quinze références supplémentaires que donne Olivetan, dans I'Instruction
des enfans, 1533, sous le VII* commandement contre I'adultére, pour parler du
mariage.

61 La traduction n’est pas celle de Lefévre d’Etaples, 1530 — ainsi on trouve
«sapprocherent» pour «vinrent», (all. «traten»), «loysible» pour «licite», (all.
«recht»), «quelconque occasion» pour «quelque cause que ce soit», (all. «yergent
einer ursachen»), etc. — mais elle la suit; en fait foi le verset 19, 5, identique dans
les deux textes: «Pource lhomme delaissera pere et mere et se adioindra a sa femme,
et seront deux en une chair».

62 «... combien quon ne luy [le Pape] ayt baille de lor ou de largent pour avoir
dispense, car sans luy peult on faire ce que Dieu na deffendu.» Opus cit. p. 28.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVIe SIECLE 59

Farel introduit ensuite un développement sur I'ceuvre du Christ pour les
«vrays fideles», puis rappelle les devoirs des époux, surtout ceux de la
femme. Le mariage a comme but mentionné dans ces pages la prévention
de la fornication. Le pasteur formule alors la volonté des personnes a se
marier, a laquelle ils acquiescent, avant de questionner I’assemblée sur des
empéchements connus. Aprés cela, le pasteur annonce que Dieu confirme
la volonté d’union des époux, volonté donnée par Dieu lui-méme: «nostre
seigneur Dieu conferme vostre sainct propos quil vous a donné». Suivent
les paroles personnelles de consentement auxquelles les époux répondent
simplement «oui». Le pasteur annonce ’envoi de I'Esprit sur ce couple,
puis lit Mat 9, 1-6. Il exorte ensuite les époux a vivre le «sainct estat de
mariage», pour terminer par la bénédiction, trés récapitulative des enseigne-
ments donnés au cours de la cérémonie, mais mentionnant aussi la descen-
dance. Une petite note conclut qu’il est bon que le nom des époux soit
consigné dans «ung petit livret».

Dans ce formulaire trés théologique et biblique, toutes les dimensions
du mariage sont passées en revue — institution divine, devoirs réciproques,
anti-fornication, descendance — et ce dans un cadre sotériologique: Christ
a racheté son peuple fidele. La participation des €époux est passive et, si le
pasteur indique que Dieu confirme les paroles d’engagement des époux, il
mentionne aussi que la volonté de consentement a été donnée par Dieu
lui-méme 3.

Nous allons retrouver I'influence de cette liturgie dans les autres formu-
laires réformés francophones.

6.2) Calvin et Strasbourg

L’on sait que la liturgie strasbourgeoise composée par Calvin en 1540
est perdue . L’on possede néanmoins une seconde mouture de cette
liturgie: La manyere de faire prieres aux eglises Francoyses de 1542 5. Dora
Scheuner a étudié la filiation de ce livret, en relation avec la premiére liturgie
genevoise et la maniére et fasson %, Evidemment, son étude savante a
négligé la particularité du mariage, tout en relevant les différences caracté-
ristiques: ainsi, davantage de chants & Strasbourg — Décalogue et Credo
chantés. Toutefois, ses conclusions générales valent aussi pour «La forme

6 En 1538, la réédition genevoise de cette liturgie — Lordre et maniere, «Imprime
par Iehan Michel demourant €n la place Sainct Pierre devant la grand Eglise» —
n’offre que des variantes lexicales et syntaxiques.

8 Joannis Calvini Opera Selecta , vol. II, éd. par P. BARTH et D. SCHEUNER,
Munich, 1952, p. 2ss.

6 Ibid. p. 6-8, 11s. Le formulaire sur le mariage, p. 50-56.

% Ibid. p. 1-5 et «Calvins genfer Liturgie und seine strassburger Liturgie text-
geschichtlich dargestellt» in: Festschrift fiir D. Albert Schidelin, Berne, 1950, p. 79-85.



60 MAX ENGAMMARE

de confirmer les Mariages devant Leglise des fideles»: Calvin s’est servi de
la maniere et fasson, tout en I'abrégeant. On lit ainsi une introduction dans
le méme esprit que la précédente, mentionnant Gn 2; Mt 19; 1 Cor 7;
Col 3; 1 Tim 3; Tit 2 et 1 P 3, mais avec plus de concision. Plus courte
¢galement la formule d’engagement de se marier. En revanche, les formules
de consentement des époux, Mat 19 et la bénédiction finale sont semblables.
Les mots par lesquels le pasteur confirme le mariage sont tres légérement
différents: «nostre seigneur Dieu vueille confirmer le sainct propos qu'il
vous a donne». Des €léments font leur apparition pendant que d’autres
disparaissent: a la premiere catégorie appartiennent l'interdiction de la
musique accompagnante, la mention d’une autre promesse comme empéche-
ment et les motivations de I'inscription du nom des €époux; a la seconde la
création de I'homme et de la femme, le consentement des parents, la
polémique sur les empéchements et les développements christologiques.
Aucune mention du Ct ne se lit dans cette Manyere qui n’accorde pas plus
de place active aux époux que Farel ou les autres formulaires strasbourgeois.
Les textes bibliques allégués sont classiques et mélent, avec équilibre,
I'institution divine et les devoirs entre époux.

6.3) Calvin et Genéve

La méme année, parait & Geneve La forme des prieres et chantz ecclesias-
tiques, avec la maniére d’administrer les Sacremens, et consacrer le Mariage:
selon la coustume de I'Eglise ancienne ©7. Cette liturgie rompt évidemment
avec le Manual ad usum gebennensem du début du siecle %, qui releve des
rituels catholiques romains traditionnels. Sil’'on a déja relevé que la mention
d’Eglise ancienne est exagérée dans le titre du recueil genevois, ceci est
aussi vrai pour «la maniere de Celebrer le sainct mariage». En effet, ce
texte s’inspire comme le précédent de la maniére et fasson, mais dans une
proximité encore plus grande. En effet, Calvin ne fait que supprimer la
longue introduction de Farel, se contentant d’indiquer les bans et le fait que
les deux «parties» doivent se présenter avant le sermon. Ailleurs, il reprend
mot a mot la liturgie de 1533, supprimant quatorze lignes et en modifiant
cinq. Ces suppressions intéressent un passage sur le sang de Christ et un
autre sur la mort de la femme adultere, deux textes un peu déplacés pour
un mariage. Une mention du Seigneur qui doit la grace aux époux est
également laissée de cOté, ce qui n’est pas €tonnant. Relevons avec intérét
que Calvin reprend les traductions bibliques de 1533, du Lefevre d’Etaples

67 Reprint édité par P. Pidoux, Kassel, 1959. Ce texte est aussi €dité dans les Opera
Selecta, opus cit.

68 [Geneve], J[ean] B[elot], ca. 1500. Ou encore le Manuale ad usum lausannensem,
le méme imprimeur, aussi ca. 1500. Ces manuels, que posséde la BPU de Genéve,
correspondent & ceux étudiés dans MOLIN et MUTEMBE, opus cit. p. 16, 17 et passim.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVI¢ SIECLE 61

modifié, alors qu’il a déja mis la main & une traduction du Nouveau
testament en 1536. Dans la liturgie, il est préférable que les textes souvent
entendus ne varient pas trop souvent. Ce principe semble déja calvinien en
1542, dans les limites de la liturgie du mariage, il est vrai. Par ailleurs, les
marges de I'édition genevoise portent quelques références bibliques de
moins que son homologue neuchételois, sans laisser place au Ct.

Ainsi, les deux éditions calviniennes de 1542 divergent quelque peu: il
faut dire a la décharge de ces variations que Calvin était de retour a Geneve
depuis 1541 et n’a donc pas pu surveiller la fabrication de I'édition strasbour-
geoise.

Les ordonnances ecclésiastiques de 1541 et le projet d’ordonnance sur
les mariages de 1545, qui passera presque sans ajout dans les ordonnances
de 1561 7, ne nous donnent guere plus de renseignements sur la liturgie,
sinon les secondes, pour nous indiquer que le mariage ne peut pas se sélébrer
un jour de Ceéne 71, Si les premieres traitent trés courtement du mariage,
les secondes y consacrent plusieurs pages. Celles-ci concernent le consente-
ment parental, les promesses, les degrés d’empéchement, les causes de
nullité, puis de divorce.

Les Bibles genevoises en frangais, nombreuses a comprendre les Psaumes
chantés et La forme des prieres ecclesiastiques, offrent la liturgie de mariage
de 1542 — a quelques coquilles d’'impression et variations orthographiques
pres. Dlailleurs, les Bibles genevoises et réformées francaises continueront
d’offrir cette liturgie, sans changements, au XVIIe si¢cle.

7) The Booke of the common praier

C’est en 1549 que parut la premiere édition du Booke of the common
praier 72, sous le regne éphémere d’Edouard VI. Le formulaire du mariage
qu’il contient présente une certaine continuité avec les manuels catholiques
romains antérieurs 3, tout en étant influencé par les réformes protestantes:
le mariage n’est plus un sacrement. Par ailleurs, de toutes les liturgies
consultées, cette cérémonie est celle qui donne le plus de participation et
de responsabilité aux mariés, tout en conservant un poids aux gestes liturgi-
ques: elle est aussi la plus longue.

% Registres de la Compagnie des pasteurs de Genéve au temps de calvin, tome 1,
€d. par J.-F. BERGIER, THR n° LV, Genéve, 1964, p. 1-13; «Du mariage», p. 9.

"0 Calvini Opera, vol X/1, col. 33-44 et 105-114.

7' Rappelons néanmoins que la Céne n’était célébrée que quatre fois par an a
Geneve.

7> Londini, in off. Richardi Grastoni, « The forme of solemnization of Matrimonie»,
fo CXLVIIre-CLIvo,

7 E. C. RATCLIFF, The booke of common prayer of the Churche of England its
making and revisions, 1549-1661, Londres, 1949, p. 23, 110.



62 MAX ENGAMMARE

Dans la préface du formulaire, le mariage est rappelé avoir été institué
par Dieu au paradis, «signifiyng unto us the misticall union that is betwixte
Christe and his Churche». Il a deux buts: 1) la procréation et le remede
contre le péché; 2) éviter la fornication. La demande d’empéchement n’est
formulée qu’aux conjoints, méme si elle s’accompagne de la menace du
jugement dernier ou tout sera dévoilé. Néanmoins si quelqu’un annonce un
empéchement le jour du mariage, celui-ci est différé. A la demande du désir
de s’unir, 'homme puis la femme répondent: «I will»; le ministre prononce
alors ces mots: « Who geveth this woman to be maried to this man». Il prend
alors la main droite de I'épouse, que lui donne le pére de la jeune femme
ou un ami, et la place dans la main droite de I’époux. Ce dernier prononce
ensuite son consentement: «I N. take thee N. to my wedded wife, to have
and to holde from this day forwarde, for better, for worse, for richer, for
poorer, in sickenes, and in health, to love and to cherishe, til death us
departe: according to Goddes holy ordinaunce: And therto I plight thee my
trouth». La femme déclare les mémes mots au sein desquels se glisse un
classique «and to obey» apres «cherishe». L’époux passe alors I'alliance au
quatriéme doigt de la main droite de sa femme en disant: «With this ring I
the wed: this golde and silver I thee geve: with my body I thee worship:
and with all my worldy goodes I thee endowe. In the name of the father,
and of the sonne and of the holy [g]hoste. Amen». Cette formule comme
I'ordre méme de la célébration se trouvent déja au XIVe siecle ™ et méme
des le XII& sigcle 75,

Une premiere priere de bénédiction suit, sans mention de I'esprit, mais
avec I'exemple d’Isaac et Rebecca 7°. Le pasteur prononce, apres la formule
d’indissolubilité de Mat 19, 6, ces mots: «I pronounce that they bee man
and wyfe together. In the name of the father...», puis une seconde pri¢re
de bénédiction. Le Ps 127/128 ou le Ps 66/67 est alors lu. S’engage ensuite,
devant I'autel, un dialogue entre les époux et le ministre, entre la gréce
donnée par Dieu et la confiance témoignée par les époux. Des prieres
succedent a ce dialogue, différentes selon que la femme peut ou ne peut
plus donner naissance a un enfant. Dans I'une d’entre elles, I’état de mariage
est dit consacré «to such an excellent misterie, that in it is signified and
represented the spiritual mariage and unitie betwixte Christ and his chur-
che». La cérémonie se poursuit par I’écoute de différents textes scripturaires;

74 Dans un Manuale en service dans le territoire d’'York; E. C. RATCLIFF, opus
cit, p. 23,35.

75 Dans un missel anglais; cf. MOLIN et MUTEMBE, opus cit. p. 161 et 290.

76 On retrouve ici la méme richesse que celle de la bénédiction orthodoxe qui unit
les aptriarches et les matriarches par couples et non individuellement; cf. E. MERCE-
NIER et F. PARIS, La priére des Eglises de rite byzantin, Vol. 1, L’office divin, la lzturgze
les sacrements, 2¢ éd., Monastere de Chevetogne, 1947, p. 405.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVI¢ SIECLE 63

une premiere série donne les devoirs de 'époux: Eph 5 [25-33a]; Col 3 [19]
et 1 P 3 [7] — avant ce texte, a l'intérieur de parenthéses, ces mots quelque
peu polémiques: «which [Peter] was himselfe a maried man» — une seconde,
ceux de la femme: Eph 5 [22-24, 33b]; Col 3 [18] et 1 P 3 [1-6[. Enfin, les
époux doivent recevoir la sainte communion 77.

Ainsi dans ce long formulaire, 'Eglise anglicane a uni les formules
anciennes et les nombreux appuis scripturaires propres aux réformes. Elle
a laiss€ les engagements, les mots accompagnant la remise de I'alliance avec
une formule trinitaire, et a introduit un dialogue que disent I'un ou les deux
époux. La participation des €poux est vraiment active: ['échange des consen-
tements fait le mariage que le ministre dit conclu. Les gestes litugiques ont
aussi leur importance: la réception et la passation de la main droite de
I'épouse, de la main du pere a celle de 'époux en passant par celle du
ministre, et la remise de I'alliance. Les textes bibliques sont classiques mais
insistent sur les devoirs entre les époux. Tout montre — des deux buts du
mariage mentionnés au commencement aux derniéres séries de versets
bibliques — que cette célébration concerne le mariage, dans sa réalité
terrestre. Le Ct, encore une fois, n’est pas présent dans ces pages ni méme
entre leurs lignes.

Il est intéressant de noter que la révision de 1661, en ce qui concerne le
mariage, ne présente que des variations insiginifiantes 7.

Conclusions

A la fin de ce parcours de recherche de traces du Ct dans des liturgies
de mariage réformées, luthériennes et anglicanes du XVIe siecle, mais aussi
de recherche des textes invoqués, des paroles et gestes liturgiques et des
€léments significatifs, des conclusions s’imposent.

Tout d’abord, le Ct n’est cité que dans deux formulaires zurichois des
années zwingliennes. Dans une bénédiction finale, cette mention rappelle
aux époux leur destination derniére, le Royaume, dans lequel ils seront unis
a Christ. La référence aux noces spirituelles n’est pas trés loin de cette
utilisation. Pourtant, Bullinger, en relation croyons-nous avec la crainte
anabaptiste, supprimera ce passage de la bénédiction nuptiale, tout en
conservant une référence eschatologique.

7 Remarquons qu’en Angleterre, au XVI¢ s., les époux doivent la recevoir, alors
que les genevois ne peuvent se marier un jour de communion.

® L'orthographe, le style, une formule plus trinitaire, «Lord’s Table» pour
«aulter», la derniére remarque sur la «Holy communion». Le changement le plus
significatif est le suivant: la rémission des péchés dans cette vie en 1549 devient
seulement vivre ensemble au siecle suivant. Ce peu de changement est en accord avec
ce que nous dit E. C. RATCLIFF: «In essentials, the Marriage Service is the least altered
of the rites of the Prayer Book, and preserves a greater continuity with pre-Reformation
usage». Opus cit. p. 110.



64 MAX ENGAMMARE

Dans les autres liturgies €tudiées, et nous pensons que celles-ci sont
suffisamment paradigmatiques des différents usages protestants du
XVIe siecle, aucune page ne dévoile une seule expression ou situation du
Ct, qu’elle le citdt ou méme le paraphrasat. Pourtant, ce constat négatif est
significatif. En effet, la forte présence de I'amour de Christ pour son Englise,
type de I'amour conjugal, et les nombreuses références a Eph 5 empéchaient,
a une époque ou l'inteprétation dominante du Ct concernait les relations
du Christ et de I'Eglise, un usage du Ct en relation avec I’amour conjugal 7.
Drailleurs, les mentions zurichoises s’inscrivent bien dans la ligne interpré-
tative de I’époque. Nous ajoutons que, dans les centaines de liturgies
matrimoniales consultées, du XVI¢ au XX¢ siecles, il nous a fallu attendre
la seconde moité de ce siecle pour retrouver le Ct.

Pourtant des éléments intéressants de ces liturgies méritent d’étre
rappelés.

a) Le mariage protestant, réformé et luthérien, tout en n’étant plus un
sacrement, est tres vite cléricalisé, bien plus que ne 'ont dit ses historiens.
L’on passe vraiment d'une célébration autour de 'engagement mutuel des
¢poux a une cléricalisation. C’est l'officiant qui conclut ou confirme le
mariage; les époux sont presque toujours dépossédés de leurs engagements
exprimés en «je»: I'exemple strasbourgeois, entre 1513 et 1525, est en cela
tres €clairant: d’'un consentement actif en «je» a un consentement passif en
«oui». Il n’est alors pas étonnant que les mariés ne puissent dire des mots
comme ceux-ci: «je suis a toi», «tu es a moi» (cf. Ct 6, 3). L’évolution au
cours des XIIe-XVIe¢ siecles avait mis en valeur le role des époux eux-
mémes . Les réformes rompent avec cette évolution; la cléricalisation
protestante est méme en avance sur celle qui atteindra le mariage catholique
apres le concile de Trente, a la fin du XVI¢ et au début du XVIIe siecles 8L
Parallélement a cette cléricalisation, si I'aspect civil du mariage est bien
mentionné, il est complétement mis sous le boisseau du mariage ecclésial
qui conclut vraiment I'union matrimoniale. Le mariage consensuel, par la
volonté propre des époux, s’éteint plus vite que ne 'a dit F. Wendel #2. La
liturgie anglicane fait pourtant exception: elle a gardé et accentué une
tradition catholique romaine que le catholicisme perdra d’ailleurs au siecle

7 D’autre part, il ne faudrait pas croire que cette absence du Ct releve d’une
obscurité de lecture pour les hommes du XVIe siécle. Le Ct est ainsi commenté par
plusieurs hommes éminents: Francois Lambert d’Avignon, Sébastien Miinster,
Agathius Guidacerius, Martin Luther, Théodore de Béze, etc. On le cite régulierement
dans la correspondance, dans des écrits polémiques, dans des ceuvres dogmatiques
(p.e. Calvin dans '/nstitution de la Religion Chrestienne), etc.

8 MOLIN et MUTEMBE, opus cit. p. 44s.

81 [bid. p. 177.

8 Le mariage... p. 34.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVIe SIECLE 65

suivant. Le role positif de témoin que joue la communauté présente et
priante atténue cependant la sévérité du jugement.

b) Si les premicres liturgies de mariage voient quelques modifications
dans leurs primes années, trés vite, et d’'une maniere généralisée au début
de la seconde moiti€ du siecle, elles sont fixées pour de longues décennies,
quand ce n’est pas pour des siécles. En cela, elles annoncent puis accompa-
gnent I'immobilisme de l'orthodoxie doctrinale qui se fige a la fin du
XVIe siecle.

c) Les textes bibliques des formulaires liturgiques sont nombreux et
caractéristiques de I'importance de 'usage biblique en milieux luthériens et
réformés. Ils mettent en avant une certaine idée du mariage qu'une Eglise
et ses dirigeants locaux veulent faire passer: accent sur le caractére institu-
tionnel et divin (ainsi Mt 19 ou Gn 2) ou sur les devoirs conjugaux dans
cette vie (et alors 1 Cor 7 ou Heb 13). Le cas de Béle avec des textes bien
différents pour des jeunes ou de moins jeunes mari€s est particulierement
instructif. Le choix des textes bibliques n’est le fruit d’aucun hasard. En
insistant sur l'institution divine, les auteurs de ces liturgies protestantes
cherchent a revaloriser le mariage vis-a-vis du célibat mis en avant par les
siccles catholiques précédents: le mariage a place dans 'ordre originel et
créationnel; il est ainsi privilégié. En revanche, les croix du mariage, notées
par Luther, sont rarement mentionnées.

d) Les textes bibliques cités in extenso dans les formulaires ne changent
pas au gré des corrections des versions bibliques en langue vernaculaire. Il
semble important que les fidéles entendent toujours le méme texte, comme
le Notre pére ou le Credo. En cela, ces passages bibliques ont bien une
valeur liturgique et pédagogique essentielle.

e) Enfin, il n’est pas déconcertant que le Ct n’ait pas été utilisé¢, comme
texte de I'union conjugale, dans les liturgies protestatnes du XVI¢ siecle.
Les théologies protestantes n’avaient pas changé une réflexion théologique
sur la place du Ct dans I’'amour humain: une liturgie de mariage ne pouvait
donc pas I'assumer. Il a fallu attendre la seconde moitié de notre siecle et
I'interprétation du Ct en écho a la fois 2 Gn 2 et a 'amour conjugal — chez
K. Barth et D. Lys, pour ne citer que deux représentants éminents de cette
lecture — pour que la liturgie portét le Ct. L’espace théologique ouvert,
une utilisation liturgique a pu se manifester, parallelement & une revalorisa-
tion de I’engagement mutuel.



	Liturgies protestantes du mariage au XVIe siècle : de l'engagement mutuel à la cléricalisation

