
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 1

Artikel: Liturgies protestantes du mariage au XVIe siècle : de l'engagement
mutuel à la cléricalisation

Autor: Engammare, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990). P. 43-65

LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE
AU XVIe SIÈCLE: DE L'ENGAGEMENT MUTUEL

À LA CLÉRICALISATION

Max Engammare

Résumé

L'étude des liturgies protestantes du mariage au XVIe siècle témoigne d'une
dépossession rapide des paroles d'engagement des époux en faveur de l'officiant

et donc d'une cléricalisation. Ces liturgies révèlent aussi une fixation
précoce de leurs formules et citent des textes bibliques qui insistent sur le

caractère institutionnel et divin de l'union conjugale ou sur les devoirs réciproques

des époux.

En recherchant, au XVIe siècle, un usage liturgique et matrimonial
possible du Cantique des cantiques (Ct) ', notre attention a été attirée, dans
des liturgies, sur les références bibliques alléguées et sur les mots et les

gestes qui instituent le mariage. Parcourant la pointe de l'iceberg littéraire
sur le mariage 2, nous nous sommes aperçu, d'une part que ce sont souvent
les écrits théoriques qui sont analysés, alors que les liturgies ne sont que

trop rarement conviées, d'autre part que le XVIe siècle était bien négligé
sur son flanc protestant et liturgique. Cela n'étonnera évidemment personne

1 Dans le cadre d'une thèse sur le Cantique des cantiques. Entre amour et

controverse, l'interprétation du Cantique des cantiques à l'aube des Réformes, 1520-
1550: commentaires, traductions et éditions. Sur la «Wirkungsgeschichte» du Ct, en
l'absence d'un travail sérieux, nous renvoyons à l'article du Dictionnaire de Spiritualité,
tome III, Paris, 1953, col. 86-108 et à M. H. Pope, Song of Songs. A New Translation
with Introduction and Commentary, the Anchor Bible, New-York, 1977; histoire de

l'interprétation jusqu'au XIXe siècle, p. 112-132 — pour le XVIe siècle, de seconde
main, p. 123-125. De plus, la liste des commentateurs du Ct, à la fin de l'ouvrage,
p. 236ss, est à prendre avec circonspection.

2 Sur le mariage en général, parmi l'abondante littérature, nous renvoyons le
lecteur à R. Béraudy, «Le mariage des chrétiens» in: Nouvelle Revue Théologique,
tome 104, 1982, p. 50-69; J. Gaudemet, Le mariage en Occident, les mœurs et le droit,
Paris, 1987. Pour le mariage des réformés, les deux études classiques sont: F. Wendel,
Le mariage à Strasbourg à l'époque de la Réforme, 1520-1692, Strasbourg, 1928; et
P. Bels, Le mariage des protestants français jusqu'en 1685. Fondements doctrinaux et

pratique juridique, Bibliothèque d'Histoire du Droit et du Droit Romain, tome XII,
Paris, 1968. D'autres études seront mentionnées infra.



44 MAX ENGAMMARE

dans le monde réformé! 3 Dans ces études, on peut lire que les protestants,
sans changer fortement la forme du mariage en ont surtout modifié la

compréhension théologique. Il est de même constant de rappeler la clérica-
lisation du mariage vers la fin du XVIe et au début du XVIIe siècle. La
lecture des liturgies du mariage au siècle des Réformes nous permet de

nuancer ces idées.

Aujourd'hui, on ne s'étonne plus d'entendre une utilisation liturgique
du Ct lors de célébrations nuptiales. Les liturgies récentes ont d'ailleurs
intégré une ou plusieurs citations du Ct.4. Il nous intéressait de savoir si cet

usage plongeait ses racines en terre réformée. Cet article fait donc place à

la quête du Ct dans les liturgies du XVIe siècle, à côté de l'étude des versets

scripturaires cités.

Les textes bibliques ne sont pas utilisés liturgiquement de manière
hasardeuse: le choix des textes, la mise à l'écart ou l'ignorance d'autres

possibles, leur place et leur contexte relèvent de la conception et des accents

que l'Eglise et/ou les rédacteurs entendent marquer. De plus, ces passages
bibliques commentent le geste ecclésial, interprètent le rite, et sont énoncés

mais non expliqués dans la liturgie. Nous aimerions découvrir un peu plus
les relations entre les textes cités ou tus et les conceptions du mariage que
les liturgies transmettent. Pour ce faire nous avons interrogé nombre de

premières liturgies de mariage réformées, luthériennes et anglicanes qui
accompagnent les liturgies de la Cène et du baptême, leurs révisions dans

le siècle, ainsi que des ordonnances ecclésiastiques contemporaines qui
donnent des éléments liturgiques et voient souvent des théologiens du

XVIe siècle les inspirer quand ce n'est pas présider à leur élaboration 5.

Nous allons donc relever les citations bibliques, explicites et implicites,
invoquées par ces premières liturgies, en relation, d'une part avec les paroles
liturgiques de l'officiant concluant le maraiage, de l'autre avec les accents

matrimoniaux que ces citations privilégient. Une place sera ménagée à

l'accord mutuel entre les époux qui relève directement d'une certaine

conception de ce qui fait le mariage. En effet, la liturgie engage les textes

3 En revanche, les rituels catholiques du XVIe siècle et la liturgie du rite byzantin,
immuable depuis des siècles, ont été étudiés. J.-B. Molin et P: Mutembe, Le rituel
du mariage en France du XIIe au XVIe siècle, Théologie historique n° 26, Paris, 1974.

P. Evdokimov, entre autres, étudie puis cite la liturgie grecque du mariage, in:
Sacrement de Tamour, Paris. 1962; la liturgie in extenso p. 180-196.

4 Ainsi la Liturgie de l'Eglise Réformée de France, Paris, 1963, dans son chapitre
sur le mariage, cite, à propos de l'amour entre les époux, Ct 8, 6s: «L'amour est fort
comme la mort...» Certains pasteurs utilisent aussi le n° spécial de la revue Fêtes et

saisons, 1971, «Un seul amour», qui donne des textes bibliques pour le mariage dont
Ct2, 8-10. 14-16a; 8,6s.

5 Ainsi Calvin pour Genève, Bugenhagen pour Brunswick, Zwingli puis Bullinger
pour Zürich, etc.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVIe SIÈCLE 45

et les formules qu'elle utilise dans un cadre théologique qui institue, effectue,
proclame ou constate l'union d'un homme et d'une femme.

Comme ordre de présentation, nous partirons de Luther et poursuivrons
avec des cantons suisses germanophones. Strasbourg nous servira de lien
entre deux aires linguistiques, puisque ses formulaires seront suivis par ceux
de Neuchâtel, de Genève et de la France. L'Angleterre complétera notre
tour d'horizon, comme on le voit non exhaustif, mais qui ne nous empêchera
pas de tisser des liens entre ces différentes liturgies, quand ils existent.

1.1) Luther et le Traubüchlein de 1529

La liturgie luthérienne du mariage telle qu'elle apparaît dans le
Traubüchlein de Luther est un lieu obligé de notre étude 6. Cet opuscule n'est

pas le seul écrit de Luther sur le mariage, tant s'en faut 7; pourtant cet

ouvrage de 1529 a comme raison d'être la liturgie du mariage.
On connaît la conception du mariage de Luther, le mariage est un

weltliches Ding, quelque chose de séculier qui relève de l'ordre du monde créé

par Dieu, et le Traubüchlein commence par ce rappel. Pour Luther, le

mariage civil («weltliche Trauung») est aussi un mariage devant Dieu
(«Trauung vor Gott»). Pourtant, si le mariage n'est plus un sacrement —
la bénédiction nuptiale est une fête ecclésiale mais non un rite ecclésial —
il a besoin de la grâce de Dieu; de plus, les mariés vont vivre leur union
sous le regard de la communauté qui est responsable de ce mariage agréable
à Dieu. K. Suppan relève que si l'on compare cette liturgie avec le rite de

mariage catholique romain, la différence extérieure est minime: la distinction

fondamentale ne tient pas à une nouvelle forme de mariage mais à une
nouvelle compréhension théologique de l'importance du mariage ecclésial.

Pour Luther, «die kirchliche Trauung» est l'entrée de deux êtres dans le

saint état du mariage, gardé par l'Eglise. Les promesses publiques ont fondé
le mariage mais «die Ehe im Werk» commence à l'Eglise.

Le Traubüchlein se compose d'un avant-propos, d'un formulaire en trois
points: proclamation, réception des «oui» et annonce de la Parole de Dieu,
et bénédiction. Dans l'avant-propos, Luther dit ne pas se préoccuper de la

célébration civile qu'il laisse libre. Le mariage n'est pas un état institué par
l'homme, continue-t-il, comme l'état monacal, c'est une œuvre de Dieu que

6 On trouve les quelques pages du Traubüchlein für die einfältigen Pfarrherr dans
la Weimarana: W. A., vol. 30, III, p. 74-80; introduction, p. 43-73: ainsi que dans Die

evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, éd. E. Sehling. 15 vol. parus.
1902-. Leipzig puis Tübingen, abrégé Sehling à l'avenir, vol. 1, Leipzig. 1902. p. 23-24.
la date de 1534 étant à corriger.

7 Klaus Suppan, dans Die Ehelehre Martin Luthers. Theologische und rechtshistorische

Aspekte des reformatorischen Eheverständnisses, Munich. 1971, p. 20s, donne
la liste de ces ouvrages.



46 MAX ENGAMMARE

l'on doit prendre avec sérieux. De plus, le mariage réclame la bénédiction
de Dieu et la prière de la communauté pour lutter contre le diable. Après
ce préambule qui occupe la moitié du texte, l'ordre liturgique commence
«auff der Cantzel» avec la mention des noms des deux mariés et l'annonce
de leur volonté de s'unir selon l'ordre divin. Après l'appel aux empêchements

connus de ce mariage, les demandes de consentement mutuel sont
manifestées par un double «oui» des époux. Les bagues sont échangées, les

mains sont unies par le célébrant qui prononce la formule d'indissolubilité
de Mat 19. 6 8. Le pasteur rappelle alors que les deux époux se sont mariés
devant Dieu et les hommes et il les déclare unis au nom du Père, du Fils et
du Saint-Esprit. La suite de la liturgie se passe à l'autel («für dem altar»)
où la Parole de Dieu est proclamée: l'institution du mariage (Gn 2, 18.

21-24), le commandement de Dieu sur le mariage (Eph 5, 22-29) et les

résultats de la chute pour la femme et l'homme — les croix du mariage
(Gn 3, 16. 17-19) — sont suivis de la promesse de Dieu antérieure (Gn 1.27.
28. 31) et de la grâce divine attachée à la découverte d'une femme (Pr 18,

22). Le geste et la prière de bénédiction au nom de Christ concluent ce

formulaire. Dans cette bénédiction l'Eglise est dite épouse de Christ9.
Les textes allégués, à l'autel, sont classiques — institution, devoir conjugal,

bénédiction attachée au mariage et indissolubilité — même si Pr 18

remplace un texte plus courant comme le Psaume 127/128. La bénédiction
de l'épouse a disparu; en revanche la mention de la malédiction de la femme
avant l'annonce de la grâce est nouvelle; elle est bien dans la ligne de Luther
qui rappelle la lutte contre le diable et la demande constante d'aide à Dieu.
La parole liturgique des époux est réduite à un simple oui, dans ce qu'on
nomme peu heureusement et depuis longtemps «copulation sacerdotale»;
dans les anciens rituels, le consentement des époux était manifesté par une
déclaration de consentement en «je». Cette déclaration est maintenant dite

en «tu» par le pasteur. Si le consentement fait le mariage, la parole du

pasteur a plus de poids, qu'elle cite la Parole de Dieu ou qu'elle déclare
unis: c'est elle qui effectue réellement le mariage religieux. Le consentement
est indispensable mais il ne fait plus le mariage. Nous voyons comme une
contradition entre l'avant-propos accentuant l'aspect «weltlich» du mariage
et la cérémonie très ecclésiale 10. Dans ce cadre assez légaliste (institution,

8 Formule conclusive classique, G. Tietz, Verlobung, Trauung und Hochzeit in
den evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts. Dissertation, Tübingen,
1969, p. 107.

9 Luther emploie encore le mot «Sakrament». De nombreuses ordonnances
préféreront «geheimnis» pour éviter toute confusion. Tietz. opus cit. p. 111.

10 Nous rejoignons certaines remarques de R. Schulz. «Die kirchliche Trauung
aus evangelisher Sicht» in: Die Braut. Ethnologia 11 (1). 1985. p. 150-155. Cet a.
considère que la cérémonie devant l'autel peut paraître un doublet alors que les



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVI« SIÈCLE 47

devoir) où l'Eglise est appelée épouse de Christ — essentiellement chez

Luther en référence à Eph 5 et non au Ct — le shîr hashîrîm ne trouve pas
place. Nous pouvons dire que la mention Eglise-épouse ne se réfère qu'à
Eph 5. puisque Luther — dans son commentaire du Ct quasi contemporain
du Traubüchlein, leçons de 1530-1531. mais le livre ne parut qu'en 1539 "
— voit dans le Ct un éloge de la paix civile et un traité sur l'organisation
du royaume composés par Salomon. Pourtant, le mariage n'entre pas dans

cet encomium pads, et Luther ne fait allusion ni aux fiançailles, ni au

mariage civil ou religieux dans son commentaire. Ainsi, si le mariage
n'appelle pas le Ct. le commentaire du Ct ne fait pas mention du mariage
humain.

1.2) Quelques Kirchenordnungen contemporaines du Traubüchlein

Nous n'allons pas relever ici tous les chapitres relatifs au mariage dans

les quinze volumes d'ordonnances ecclésiastiques de l'édition Sehling.
Certains de ces chapitres comportent même plus de vingt pages; nous n'en
relèverons donc que quelques éléments généraux, nous arrêtant néanmoins

sur deux ordonnances qui s'écartent des références habituelles. En accord

avec ce que nous avons relevé dans l'opuscule de Luther, G. Tietz, qui a

étudié les fiançailles, le mariage et les noces dans ces ordonnances ecclésia-

tiques, relève également une emprise ecclésiale dans plusieurs d'entre
elles 12.

Nombre d'entre elles ne font référence à l'Ecriture, ni explicitement ni

implicitement: elles se contentent de mentionner des éléments légaux:
consentement des parents, interdiction des promesses secrètes, proclamation

des bans, défense en raison d'un proche parenté, interdiction des

chansons obscènes, etc. Pour l'ordre même du mariage, une référence au

Traubüchlein peut être donnée u.
Le Traubüchlein de Berlin. 1561, reprend sensiblement les mêmes textes

bibliques que Luther. Jn 2 apparaissant et Pr 18 n'étant pas cité 14. Pour les

autres ordonnances qui s'appuient sur la Parole de Dieu, la référence à

personnes ont déjà échangé leur consentement. L'ambiguité entre «mariage-affaire
civile» et «mariage-bénédiction religieuse» est bien réelle.

11 In Cantica Canticorum brevis sed admodum dilucida enarratio. W. A. vol. 31.

II. p. 586-769.
12 Opus cit. p. 97. Malheureuement, dans les quatre pages qu'il accorde aux

lectures bibliques, Tietz ne relève que peu de textes et ne donne aucune explication
à leur utilisation, p. 107-110.

13 Ainsi, les «Verordnungen der Visitatoren» pour Leipzig. 1539. Sehling. vol. 1.

p. 592.
14 Sehling, vol. 3. 1909. p. 172-176.



48 MAX ENGAMMARE

Eph 5 est la plus fréquente 15. On la rencontre avec Gn 2, Pr 18 et Mat 19,

en accentuant ainsi l'aspect institutionnel du mariage l6. On peut aussi

l'accompagner de 1 Cor 7,lss et Heb 13.4 17 ou de IP 3, 1-7 18; dans ces

cas, l'accent est porté davantage sur la vie conjugale elle-même.
Lv 18, 6-18 peut être le seul texte biblique cité, en relation avec les

interdictions de mariages consanguins 19. On rencontre encore d'autres

passages scripturaires. Ainsi, dans les ordonnances ecclésiastiques que rédigea

Thomas Müntzer, en 1523, pour Alstedt 20, le mariage n'a droit qu'à
quatre lignes: il ne doit pas faire l'objet de plaisanterie, on lira en allemand
le Ps 97(1) Beati omnes [ Ps 128/127] et Jn 2; l'on donnera aussi une
instruction 21. Les textes avancés par Müntzer évitent le côté institutionnel
du mariage.

Dans les ordonnances de Nördlingen, ce sont trois pages chargées de

citations bibliques 22 que découvre le lecteur. Avec minutie, cette ordonnance

s'applique d'abord à montrer le caractère indissoluble du pacte qu'est
l'union entre l'homme et la femme (Os 2, 21; 1 Cor 7, 4; Mat 19, 9),
l'adultère comme «apostasia fidei» qui mérite la mort (Lv 20, 10; droit
romain 21, Jn 8. 1-11), puis le mariage, état institué par Dieu (Gn 1, 27; 2,

18-24; Mat 19, 4-6). L'adultère est traité théologiquement. entre la nature
et l'institution du mariage. Ensuite, l'ordonnance reprend dans la Loi des

textes contre toute forme de débauche sexuelle (Nb 25. 1-18; Dt 21, 18-21 ;

Lv 19, 29; Dt22,13-29). S'il existe une liberté et une appartenance mutuelle
entre l'homme et la femme (1 Cor 7, 4), il ne doit pas y avoir de débauche

entre eux (1 Cor 5,11); l'histoire deThamaret de Ammon est alors rappelée
(2 sam 13). Suit un long développement sur l'obéissance et le respect dus

aux parents (Ex 20, 12; Lev 19. 32; 1 Cor 7. 36: Dt 21. 18-21; 2 Tm 3. 2;

Gai 4, ls) ; ainsi non seulement l'union clandestine est interdite, mais encore.
si une telle union a été conclue, elle sera cassée (appui sur Esd 10, 1-44 et

Ex 2, 16s); tout mariage sans le consentement des parents est prohibé

15 Etrangement, ces versets n'apparaissent pas dans la petite liste donnée parTietz:
Mat 19, 3ss; Ps 127; Ps 128: Jn 2. 1-11: 1 Tim 2. 15 et 1 P 3. 1-7. Opus cit. p. 108.

16 Avec l'enseignement de Paul sur la liberté. (Gai 5). «Unterricht der visitatoren
an die pfarrherrn im kurfürstenthum zu Sachsen. 1528». Sehling, vol. 1, p. 165s.

17 «Hornberger Kirchenordnung 1526». Sehling. vol. 8. 1965. p. 51s.
18 «Einlaitung der Eheleut Nürnberg. 1526». Sehling. vol. 11. 1961. p. 58.
19 «Wertheimer Kirchenordnung un 1555». Sehling. vol. 11. 1961. p. 717.
20 «Ordnung und berechnunge des teutschen ampts zu Alstedt durch Tomam

Müntzer». Sehling. Vol. 1. p. 504-507.
21 Ceci est la première mention d'une instruction au cours d'un mariage. Tietz.

opus cit. p. 109. Plus tard, un sermon sur les noces ou le mariage sera souvent
mentionné. Ibid. p. 110. n.2ss.

22 «Renovatio Ecclesiae Nordlingiacensis... anno 1525», Sehling, vol. 12. 1963,

p. 302-304.
23 On sait que le droit romain a été remis en vigueur par nombre de réformateurs.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVIe SIÈCLE 49

(2 Tm. 3, 2). Aux interdictions de mariage en raison d'une parenté (Lv 18,

6-18), succède la question du divorce. Celui-ci est interdit, excepté pour
cause d'adultère (Mt 19. 9): en revanche, ni le fait d'avoir épousé un(e)
non-croyant(e). (1 Cor 7, 15), ni l'appui sur Dt 24. 1 ne sont des raisons de

divorcer (1 Cor 7. 15). Cette ordonnance légifère donc en faisant place à

une conception théologique du mariage qui s'adosse à de nombreux textes,
vétéro- et néotestamentaires.

Nous voyons donc deux tendances se faire jour dans ces ordonnances

ecclésiastiques germaniques, à travers les citations bibliques amenées en
relation avec le mariage: la première majore l'institution par Dieu et le

commandement; la seconde accentue davantage la vie conjugale dans sa

réalité quotidienne et les devoirs que celle-ci implique. Dans l'une ou l'autre
de ces orientations, aucun vecteur ne porte le Ct.

2.1) Zurich et Leo Jud

A Zurich, le Ehegericht a surtout retenu l'attention des historiens.
Pourtant la liturgie de mariage zurichoise mérite elle aussi d'être étudiée.
Avant die Zürcher Kirchenordnung 1529. Leo Jud avait introduit dans

L'Agende de 1523 une prière de bénédiction de mariage 24. Dans celle-ci.
à côté d'une double mention des patriarches — que Dieu accorde aux époux
une bénédiction identique à la leur — l'on découvre une citation de Gn 1,

28, et trois renvois bibliques: Gn 2, la création de l'homme et de la femme:
Mat 19. 6. l'indissolubilité: et Ct 1, 4. Cette citation implicite conclut la

bénédiction qui demande à Dieu de bénir ce couple «jusqu'au jour où toi.
vrai et éternel Epoux, tu les conduiras dans ta chambre à coucher et lieu
secret. Amen.» 25 Cette citation n'interprète pas le Ct comme texte
littéralement et humainement nuptial, puisqu'elle a une visée eschatologique : que
Dieu bénisse jusqu'au jour du Royaume. Pourtant, à notre connaissance,
c'est la première fois que l'on utilise le Ct dans une liturgie de mariage, ici
réduite à une bénédiction 26. Si le mariage de deux êtres permet une

24 In: Zwingiis liturgische Formulare, éd. et annotée par F. Schmidt-Clausing.
Frankfort. 1970. p. 20s.

25 «Bis an den Tag, so du sie, wahrer und ewiger Bräutigam, in deine Schlafkammer
und Heimlichkeit einführst. Amen.» Opus cit. p. 21. Cette référence n'a pas été relevée

par Schmidt-Clausing.
26 Evidemment, le Ct était utilisé dans des liturgies de mariage spirituel entre une

vierge et Christ. Ainsi encore au XVIe siècle — mais c'est un rite connu depuis le IVe.
citant explicitement le Ct depuis le XIIIe siècle — nous trouvons des citations du Ct
dans le Pontificale secundum ritum saerosancte Romane ecclesie, chez Hector Penet.
Lyon, 1542; le «De benedictione et consecratione virginum». fos LXXXIr0 — XCIv°.
Dans la seconde partie de la cérémonie, les vierges consacrées chantent Ct 2. 11, 12.
13: «Desponsari dilecta veni hyems transiit: turtur canit vinte florentes redolent»,
(f" LXXXVIIIr"). et un autre chant qui se réfère à Ct 4. 3. 11 : «Mei et lac ex eius ore
suscepi et sanguis eius ornavit genas meas». (f" XCIr°).



50 MAX ENGAMMARE

référence au Ct, cette référence ne lit pas le Ct de manière littérale. Pour
Leo Jud, le Ct parle bien de l'Epoux éternel, le Christ, en accord avec

l'interprétation dominante à cette époque qui explique le Ct comme relations
entre Christ et l'Eglise 27. Nous savons qu'en ce début de siècle, si parler
du Ct entraîne une référence spirituelle, parler du mariage terrestre ne
renvoie pas à des versets du Ct 28. Néanmoins, il est intéressant que le

contexte du mariage ait entraîné cette citation du Ct. Cette mention n'est-elle

qu'un feu de paille ou bien une flammerole qui indique une direction à

suivre? Les autres liturgies vont nous répondre.

2.2) Zwingli et la Zürcher Kirchenordnung 1529

Si la première ordonnance ecclésiastique zurichoise de l'époque réformée
paraît en 1525 29, nous avons chois ici la forme plus achevée de l'ordonnance
de 1529 30. formulaire qui reprend en grande partie sort antécédent. Nous

constatons que la dernière prière, de bénédiction n'est qu'une seconde

prière possible. La pénultième reprend bien, mot pour mot, les formules
de Jud, et la mention du Ct est toujours présente. En amont de ces prières,
le pasteur commence par rappeler que les deux mariés se sont engagés l'un
vis-à-vis de l'autre et qu'ils veulent prendre à témoin la communauté
chrétienne de leur union. Le pasteur appelle la communauté à prier pour
ce nouveau couple chrétien. Avant la prière, l'officiant formule la demande

d'empêchements, lit Mat 19, 1-6, puis prononce les engagements avec
l'union des mains — les époux ne disant que «oui». Il ne confirme pas le

mariage, ses paroles font le mariage; puis en donnant les consentements et

devoirs des époux, il mentionne l'amour et la fidélité réciproques, en faisant
allusion à Eph 5; cette partie s'achève par la formule trinitaire. Vient alors
la première bénédiction de Jud, puis une seconde. Celle-ci, plus courte,
reprend une référence à la création humaine de Gn 2, demande l'esprit pour
les époux et une bénédiction semblable à celle des patriarches: la fécondité.
La liturgie s'achève sur la formule d'envoi pacifique.

27 Les autres interprétations, au début du XVIe siècle, peuvent lire le Ct comme
texte concernant les relations entre Dieu et son peuple fidèle, Christ et l'âme ou Christ
et Marie.

28 Ainsi François Lambert d'Avignon, fervent défenseur de la femme et du
mariage, dans son De sacro coniugio, 1524, s'il cite trois fois le Ct, c'est toujours le livre
complet, et pour renvoyer au mystère du mariage entre le Christ et l'Eglise. De même,
dans son commentaire sur le Ct, il ne renvoie jamais au mariage humain. Sur François
Lambert et le Ct. cf. notre étude à paraître dans la Revue d'histoire et de Philosophie
Religieuse, 1990.

29 Ordnung der christlenlichenn Kitchen zu Zürich, Zürich, 1525.
30 «Wie man die geschlossene Ehe öffentlich vor der Kirche bestätigt» in: Zwingiis

liturgische Formulare, opus cit. p. 53-57; «Wie man die bezogene ee offenlich vor der
kilchen bestätet» in: Corpus Reformatorum, Huldreich Zwingiis sämtliche Werke,
vol. 4, Leipzig, 1927, p. 683-686.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVIe SIÈCLE 51

Zwingli, dans cette liturgie, a unifié les trois parties rituelles du mariage:
l'acte, la messe et la bénédiction du mariage 31. L'autre particularité
zurichoise consiste en la présence de l'Eglise comme assemblée de témoins et
communauté priante pour un couple se constituant ,2. Cette dimension
d'accueil et d'appui communautaire n'est pas manifestée par des textes

bibliques; en effet, les citations et mentions bibliques, à l'exception de

Ct 1 — Gn 2, Mat 19. Eph 5 — sont classiques: l'institution divine est

privilégiée. L'importance de la dimension ecclésiale du mariage est ici

encore manifeste: les époux ne disent que le «oui». La mention eschatologique

du Ct renvoie les époux à la dimension éternelle de leur existence:

un jour viendra où ils seront introduits dans le Royaume.

2.3) Zürich el Bullinger

La Christenlich Ordnung und Satzung eines Ersamen Rats der Statt

Zürych de 1532 donne à côté d'indications légales relatives au mariage —
obligation de deux témoins pieux, autorisation parentale requise, degrés
d'interdiction — quelques indications sur le déroulement du mariage —
mariage devant l'église, avant le sermon — mais n'offre aucun formulaire
liturgique.

La même année, pourtant. Heinrich Bullinger a composé un kylchen
briich... der kylchen Zürych. Ce texte, resté à l'état de manuscrit jusqu'à
ce que Leo Weisz l'édite 33, présente un stade intermédiaire entre le formulaire

de Zwingli et l'ordonnance de 1535. que nous étudierons ensuite. Pour
les liturgies de Cène et de baptême, L. Weisz a relevé des différences

importantes qu'il attribue à la volonté de Bullinger d'unifier des parties
disparates -14. En revanche, pas un mot ne concerne le mariage.

En 1532, la préface est plus courte et abandonne davantage la formulation

de 1482; deux lignes de cette préface sont néanmoins replacées entre
la déclaration d'amour des époux, formulée par l'officiant, et la prière de

bénédiction. De plus, les «liebe Brüder und Schwestern» sont devenus

«andächtigen menschen»; la mention des mariés qui ne témoignent pas
seulement en enfants de la chair mais de l'Esprit a disparu; la référence au

Royaume à l'aide du Ct est devenue: «bis an den tag, so du sy in ewige

seelighcyt ynfûrest. Amen». Ajoutons que VEgllse-Braut est maintenant

Eglise-gespons et que Bullinger n'a pas consigné la seconde prière possible.

31 Ibid. n. 85 p. 87. Cet a. donne ici en note le formulaire du Rituale de 1482.
32 G. W. Locher a relevé cette spécificité zwinglienne par rapport aux anciennes

pratiques catholiques, opus cit. p. 149.
33 «Heinrich Bullingers Agenda» in: Zwingliana, vol. X, cahier 1, 1954, p. 1-23.

Ce manuscrit porte le n° 767 de la bibliogrpahie bullingérienne: Heinrich bullingers
Bibliographie, éd. par Staedtke, vol. 1, Zürich, 1972, p. 321.

34 Ibid. p. 5.



52 MAX ENGAMMARE

Nous pensons que, dans ce formulaire, Bullinger a effacé des accents très

spirituels présents trois ans plus tôt, vraisemblablement pour éviter toute
collusion avec les anabaptistes. Ces changements ne nous semblent donc

pas relever de la même volonté d'unification notée par Weisz pour la Cène

et le baptême. En outre, si la mention de la parousie demeure, son allusion
ne s'appuie plus sur le Ct qui disparaît ainsi de la liturgie zurichoise du

mariage.
Dans les Christennlich Ordnung und brüch der Küchen Zürich de 1535,

la révision de Bullinger de 1532 s'insère, avec quelques modifications de

détail. De plus, les dix lignes de la préface de 1529 — mention de la volonté
de Dieu et du don de son Esprit — réapparaissent en entier au lieu des deux

lignes conservées en 1532. En revanche, ce passage conserve la place que
lui avait dévolue Bullinger en 1532. Cette ordonnance s'appuie donc à la

fois sur les formulaires de mariage de 1529 et 1532, en maintenant les mêmes

références bibliques sans offrir de place à une participation active des époux.
En 1563, quelques légères modifications sont ajoutées, dont la plus

importante est l'abandon de la mention du mariage comme moyen et remède
à notre condition charnelle. Ensuite, les différentes éditions de la liturgie
zurichoise ne changent plus un mot au formulaire de mariage 35. La mention
du Ct n'apparaîtra donc plus, mais la référence au Royaume perdurera 36.

Tournons-nous maintenant vers les autres centres importants de la

Réforme suisse.

3) Bâle

La liturgie bâloise d'Oecolampade, 1529, a disparu 37. Il nous reste
néanmoins celle de 1537 38, ainsi que l'ordonnance ecclésiastique de 1529.

Dans cette dernière, trois pages sont consacrées à l'état du mariage 39.

Pourtant, aucun ordre liturgique ni aucune indication sur le déroulement
du mariage n'apparaît ici. Le premier paragraphe précise que tout ce qui
concerne le mariage doit être consigné dans un livre ad hoc. Les indications
données légifèrent le consentement des parents, la punition des contreve-

35 Nous avons consulté les éditions de 1570, 1581, 1595, 1603, 1612: Bullingers
Bibliographie, opus cit. Nos 613-619, p. 274-276. Evidemment, on relève, comme pour
toutes les langues vernaculaires de l'époque, des variations orthographiques. En
revanche, le texte de Mat 19 reste immuable.

36 Encore dans les liturgies zurichoises du XIXe siècle.
37 M. Jenny, Die Einheit des Abendsmahlsgottesdienstes, bei den elsässischen und

schweizerischen Reformatoren, Studien zur Dogmengeschichte und systematischen

Theologie, Vol. 23, Zürich-Stuttgart, 1968, p. 144.
38 Description bibliographique in: Jenny, opus cit. p. 145.
39 Ordnung so ain Ersame Statt Basel, Basel, 1529, «Von dem Eelichen stand»,

f" Cu v°-C.„ v°.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVIe SIÈCLE 53

nants à cet accord parental et les peines dans les cas où un garçon puis un
homme marié ont des rapports sexuels hors mariage. On découvre dans

cette ordonnance l'influence des idées de Luther: ainsi, si un père refuse
de donner sa fille à un jeune homme avec qui cette dernière a couché, le

jeune homme doit payer une certaine somme. Par ailleurs, aucune citation
ni allusion biblique, si ce n'est la mention de l'institution divine, ne court
entre les lignes très légales de cette ordonnance.

La Form des Sacramenten bruch, wie sy zu Basel gebrucht werden, Basel,
1537, a consigné une liturgie de mariage. Cet opuscule présente deux
formulaires: le premier pour les jeunes gens et le second pour les personnes
plus âgées qui ne peuvent plus avoir d'enfants. Ces deux formulaires varient
surtout par les textes bibliques invoqués. Les prières et bénédiction du
second sont aussi plus courtes et ne font pas mention de fécondité. Les
futurs époux commencent par répondre «oui» à l'introduction de l'officiant
qui leur demande, devant l'assemblée, s'ils veulent vivre dans le saint état
du mariage. Après la question classique des empêchements, le pasteur ou
le diacre demande que les conjoints répètent, après lui, les formules de

consentement: «ich N. bestand das...». Il prononce alors la formule de

confirmation suivante: «Das wolle bestetigen Gott dir Varier und der Sun

und der heylig Geyst, Amen» 40. Les jeunes entendent alors Mt 19 [1-6] et
le Ps 127/128, pendant que les plus âgés écoutent 1 Cor [7, 1-9] et le Ps

[129/130]. La bénédiction qui suit est deux fois plus longue pour les premiers
que pour les seconds. Tout en s'inspirant des bénédictions zurichoise et

bernoise, ces prières bâloises sont différentes, non pas tant par l'esprit que
dans la formulation. La finale zurichoise mentionnant le Ct ne trouve aucun
écho ici.

Les variations bibliques sont intéressantes. Aux plus jeunes reviennent
la confirmation par le Christ de l'institution divine et le Psaume classique
de la bénédiction des époux, texte qui mentionne la vue de la descendance.

Aux autres, le texte paulinien d'économie conjugale — jusqu'au verset 9,

ce qui est rare et souligne que les conjoints âgés n'ont pas su jusqu'au bout
résister au mariage comme Paul — et un Psaume de confiance et d'attente,
rare lui aussi en contexte conjugal. Ces textes bibliques sont bien adaptés
à la visée de l'union conjugale que l'on veut transmettre aux deux couples.
De plus à Bâle, les époux énoncent personnellement leur consentement,
sous la dictée de l'officiant. Ce dernier déclare que le Dieu trine confirme
ce mariage. L'acte ecclésial est moins marqué à Bâle qu'à Zürich ou à Berne,
notre prochaine étape.

40 pos Ay v° et. avec des variantes orthographiques. Ann v°.



54 MAX ENGAMMARE

4) Berne

L'année de l'édit de Réformation bernois, paraît déjà un Toufbuchli
contenant une liturgie de mariage 41. Cette liturgie reprend, avec des minimes

variations, la liturgie zurichoise. Le changement le plus important est
la lecture de Mat 19 après la «copulation sacerdotale» et non avant. La
formule de bénédiction est l'option courte de la liturgie zurichoise. On ne
sait si Farel, à qui elle fut envoyée au printemps 1528 pour les «quatre
Mandements», la fit traduire ou la reçut déjà traduite 42.

L'année suivante, à Berne, est éditée une ordonnance sur le règlement
matrimonial 43. Cette ordonnance contient une liturgie de mariage qui
conclut la longue partie sur le mariage et précède les liturgies de baptême
et de Cène. Les premières pages sur le mariage sont législatives: obligation
de témoins, autorisation des parents, âge légal pour se marier, punition de

l'adultère — en ville et dans le pays — de la prostitution et de l'entremetteur.
La liturgie proprement dite comprend trois parties: la «Form», la lecture

de l'Evangile (Mat 19) et la prière de bénédiction. Si la lecture de l'Evangile
et la bénédiction sont semblables à la liturgie précédente, la «Form» est

différente et plus longue. Elle commence en affirmant le caractère «devant
l'assemblée de Dieu» du mariage, état institué par Dieu. Les époux chrétiens
doivent connaître leurs devoirs l'un envers l'autre et ne former qu'un corps.
L'institution par Dieu est alors répétée avec la mention de deux séries de

textes: la première: Gn 2, Mat 19, Eph 5; la seconde: 1 Cor 7[l-5], Col
3[18s], 1 Tm 5[14?], Tt 2[4s] et 1 P 3[l-7]. Pendant que les premiers textes

classiques accentuent l'aspect institutionnel et divin du mariage, les seconds

insistent sur la relation d'amour et de respect des époux. Une exhortation
à partir de la Parole de Dieu — et de ce choix de textes — doit alors se

faire devant l'Eglise. L'interrogation des mariés s'accomplit après la
prédication ou exhortation. A leur demande d'engagement formulée par le

pasteur, devant l'assemblée-témoin, ils répondent «oui». La question de

l'empêchement, dite par l'officiant, n'ayant reçu aucune réponse, l'officiant

41 L'exemplaire retrouvé au siècle dernier est incomplet et amputé d'une partie
de sa liturgie de mariage. Il est décrit et édité par A. Fluri, «das Berner Taufbüchlein
von 1528», Theologische Zeitschrift aus der Schweiz, 12e année, 1895, p. 103-118.

Cette liturgie sera reprise dans le Cancell und Agend büchly der kilchen zu Barn
de 1529, puis réédité sans changement notables en 1540, 1545, 1551 et 1586; cf. H.
Vuilleumier, Histoire de l'Eglise réformée du pays de Vaud sous le régime bernois.
Tome 1, Lausanne, 1927, p. 310.

42 H. Vuilleumier, «La plus ancienne liturgie en usage dans les bailliages bernois
du Pays de vaud». Revue de Théologie et de Philosophie, vol. 28, 1895, p. 496. L'a.
cite, à l'appui de son propos, les manuaux du Conseil de Berne.

43 Ordnung unnd Satzung desz Eegrichts... Auch form unnd gestalt der Eelüten

ynfurung... wie es ze Bernn gebrucht wirdt, Zürich, 1529. Description bibliographique
dans Jenny, opus cit. p. 158.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVIe SIÈCLE 55

dit que Dieu confirme ce mariage, puis il reçoit un nouveau «oui» aux
consentements qu'il a formulés; il proclame alors que le Seigneur donne
son esprit aux époux. Après la lecture de Mat 19, 1-6 et la bénédiction, une
phrase mentionne que les noms des mariés devront être inscrits pour éviter
tout erreur.

Si l'influence zwinglienne est frappante, cette liturgie bernoise laisse

apparaître quelque originalité dans le choix des textes bibliques accentuant
les devoirs de la relation matrimoniale. Le choix de la seconde bénédiction
zurichoise élimine toute dimension eschatologique en même temps que la

mention du Ct. A Berne, comme ailleurs, les mariés n'ont qu'à dire «oui»;
L'aspect ecclésial de la célébration du mariage n'en sort que renforcé: c'est
le pasteur qui marie. Ajoutons, à propos du pays de Vaud, que les bernois
traduisirent ce texte en 1551 pour leurs sujets francophones qui utilisaient
alors La Forme des prières genevoise M. D'autre part, les actes du synode
de Berne de 1532 ne font pas la moindre allusion au mariage 45.

5) Strasbourg

Si les livres de François Wendel nous donnent d'amples renseignements
sur le mariage à Strasbourg, son aspect liturgique y est négligé 46. L'on se

souvient que la Réforme s'est installée progressivement à Strasbourg 47.

Dans les ordonnances ecclésiastiques, cette élaboration progressive se

retrouve aussi pour les questions matrimoniales: instauration de VEhegericht
en 1529, indications des degrés d'interdiction d'union seulement en 1534.

etc. En 1525, est publiée une Ordnung des Herren Nachtmal: so man die

messz nennet sampt der Tauffund Insegung der Ee. Non seulement F. Hubert
a édité cette ordonnance, mais en commençant par l'Agende de 1513 il a

noté toutes les variations jusqu'en 1561 4S. Nous avons ainsi la possibilité
d'examiner tout ce corpus strasbourgeois.

44 H. Vuilleumier. «La plus ancienne liturgie...», p. 495.
45 Berner Synodus, Ordnung wie sich pfarrer und prediger zu statt und land Bern...

Basel. 1532. H. Meylan en a donné une traduction française. Le Synode de Berne de

1532, publié par le Comité du jubilé du quatrième centenaire de la Réformation.
Lausanne, 1936.

46 Le mariage à Strasbourg... opus cit. p. 6 et 118-124; L'Eglise de Strasbourg, sa

constitution et son organisation 1532-1535, Etudes d'Histoire et de Philosophie
Religieuses n° 38. Paris. 1942: aucune remarque liturgique concernant le mariage.

47 Prêchée en 1522. mais messe suprimée en 1529 seulement. F. Wendel. Le
mariage... p. 67s.

48 Die strassburger liturgischen opus cit. Les descriptions bibliographiques,
p. XIss; les liturgies de mariage, p. lss. Ajoutons que l'Agende de 1513 n'étant pas
donné en entier, nous avons aussi consulté Agenda, sive Exequiale sacramentorum...
iuxta ritum ecclesie Argentineum. s.l. [ca. 1503-1505].



56 MAX ENGAMMARE

L'ordonnance de 1525 donne une liturgie de mariage. L'année
précédente, fut écrite une première liturgie de mariage qui resta à l'état de

manuscrit. Hubert l'a éditée et nous découvrons côte à côte l'Agende de

1513, le manuscrit de 1524 et la première édition de 1525. Dans un premier
temps, nous comparerons ces trois textes — que nous désignerons simplement

par leur millésime — en relevant les passages bibliques mentionnés
et les éléments les plus intéressants relatifs aux conceptions du mariage et
de la cérémonie. Dans un second temps nous chercherons les évolutions.
Si Hubert a déjà signalé que 1524 est en général la traduction de 1513 49,

nous verrons que les variations sont parfois très significatives.
1513 et 1524 commencent par demander aux fiancés s'il veulent entrer

dans l'état du saint mariage. 1513 leur fait répondre «wir begerens», 1524

seulement «ja». 1525 ouvre sur la demande d'empêchement qui suit le

premier dialogue chez 1513 et 1524. 1513 et 1524 continuent avec le consentement

pris par chaque époux: «ich nim dich, N. ...». 1525 fait prononcer
par l'officiant les demandes de consentement auxquelles les époux ne font
qu'acquiescer. Alors, l'officiant confirme le mariage 50. Suit la bénédiction
des époux, avec l'eau bénite en 1513 et 1524. Ces deux ordres se continuent
alors par une messe. La messe finie ou non mentionnée, viennent les lectures

bibliques: le Ps 127/128 dans nos trois formulaires, mais précédé de Jn 1

[1-14] en 1513; de Gn 1 [26-28]; 2 [7, 8, 18, 21-24], 1 Cor 7 [2-4, 10] et
Mat 19 [3-6] en 1525; seulement de Mat 19 [3-6[ en 1524. Après le Kyrie,
1513 voit la bénédiction traditionnelle de l'épouse, pendant que 1524 et
1525 contiennent des prières de bénédiction pour les époux. Dans les trois
ordres, une référence est faite à l'amour de Christ pour son Eglise. 1513

achève ici la bénédiction de l'épouse. 1524 et 1525 se terminent par une

longue prière de bénédiction: que l'époux suive les traces d'Abraham, Isaac

et Jacob; que l'épouse ressemble à Sarah, Rebecca et Rachel; la fécondité
et les enfants sont aussi mentionnés. Aucune trace du Ct dans ces trois
ordres matrimoniaux dans lesquels il est intéressant de découvrir la diminution

progressive de la part active des époux. En même temps, les textes

bibliques utilisés sont plus nombreux et davantage centrés sur le mariage
lui-même, institution de Dieu. Une référence implicite à Eph 5 est donnée

avec l'amour de Christ pour l'Eglise, type de l'amour humain.
Dans les liturgies de mariage qui prennent la relève, de 1526 à 1561 51,

on lit une certaine influence zwinglienne, même si à Strasbourg, l'officiant

49 Opus cit. p. XLVIII.
50 1524 et 1525: «ewer ee bestetig ich im namen des vatters und des suns und

heyigen geists. amen». 1513 s'arrêtant à; «matrimonium per vos contractum...»,
l'Agende ca 1503-1505 nous donne la suite: «... ego confirmo in nomine patris et filii
et spiritussancti. Amen.» Opus cit. f° XLIr0.

51 Hubert, opus cit. p. 10-24.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVIe SIÈCLE 57

continue de confirmer le mariage, alors qu'à Zurich, le pasteur, par ses

paroles, fait le mariage. La participation passive des époux se poursuit. Les

textes bibliques sont peu nombreux, classiques et insistent sur l'institution
divine (Gn 2, Mt 19 ou Eph 5; mais plus de Jn 2 ni de 1 Cor 7). Si aucune
mention du Ct n'apparaît, la référence à l'amour de Christ pour l'Eglise,
type du mariage humain, est constante.

L'ordonnance de 1534 52. ne donna lieu à aucun débat contradictoire à

propos du mariage 53. En une page, ce texte indique que les mariés doivent
entendre la Parole de Dieu, prier avec les autres croyants, puis être bénis.

L'ordonnance s'intéresse aussi aux jours convenant au mariage mais ne
donne aucune référence scripturaire. Nous tournant aussi vers le De Regno
Christi de Bucer, où l'on sait que le réformateur strasbourgeois s'est appliqué
à traiter longuement du mariage, dans ce programme de réforme adressé à

Edouard VI, nous n'avons trouvé ni indication liturgique ni allusion au Ct 54.

Pour la célébration du mariage, il renvoie, sans le nommer au Booke of the

common praier 55. On lit de nombreuses références à Gn 2 et Eph 5, entre
autres, mais jamais au Ct. Ajoutons encore que le divroce occupe une grande
place dans ces pages.

Il manque, à cette étape strasbourgeoise, les liturgies françaises qui
furent éditées dès 1540. Leur lien étroit avec Calvin nous les fera aborder
dans le point suivant.

6) Les premières liturgies réformées en français

6.1) Farel et Neuchâtel

La manière et fasson quon tient en baillant le sainct baptesme... fut
imprimée à Neuchâtel, par Pierre de Wingles, en 1533 56. A quel prédécesseur

cette liturgie est-elle redevable, en ce qui concerne le mariage? En
d'autres termes, pour composer la liturgie de mariage de cet opuscule, Farel

s'inspira-t-il d'un Psalmengebett strasbourgeois 57 ou bien de la liturgie

52 «Ordnung und Kirchengebreuch für die Pfarrern und Kirchendienern zu

Straßbourg und derselbigen angehangen uff gehabtem Synodo fürgenommen 1534»

in: Martin Bucers Deutsche Schriften, vol. 5. éd. M. Stupperich. Güterloh. 1978. p.
17-41.

53 F. Wendel, Le mariage.... p. 120.
54 Ed. par F. Wendel. Martini Buceri Opera Latina, vol. XV et XV bis (pour le

texte français). Paris, 1954-1955. La septième loi du livre deux «De la sanctification
et gouvernement des mariages» occupe les pages 152-236 (éd. latine) et 150-231 (éd.
française).

55 Ibid., p. 163 (éd. latine) et 160 (éd. française).
56 Ed. par J.-G. Baum, Strasbourg et Paris, 1859; la «declaration du sainct

mariage», p. 26-40.
57 Selon M. Will. «La première liturgie française». Bulletin de la Société d'Histoire

du Protestantisme Français. 88e année, 1939. p. 369.



58 MAX ENGAMMARE

bernoise que nous avons rencontrée tout à l'heure 58? Pour répondre à cette

question, nous interrogeons la «déclaration du sainct mariage» et ses devancières.

La première constatation qui s'impose est que le formulaire de Farel.
tout en relevant de l'esprit du temps, tel que les liturgies de mariage
antérieures en témoignent, est une œuvre très personnelle qui perdurera
dans les liturgies réformées en français. Bien sûr, Farel, pour la liturgie
concernant le mariage, a devant les yeux un Psalmengebett strasbourgeois 59

et non un formulaire bernois ou zurichois; pourtant, il ne le suit pas
servilement, l'adapte et le développe. D'autre part, la somme des références

bibliques que portent les marges de l'édition winglienne tranche avec les

pratiques antérieures que nous avons rencontrées: quarante-cinq mentions

bibliques 60 s'ajoutent au texte de Mat 19, [1-6], cité in extenso 61.

Cette liturgie comprend deux parties: la première (p. 26-29) présente le

mariage; la seconde (p. 30-40) explique comment le célébrer. La manière
et fasson commence donc par une préface théologique: conception, institution

du mariage, devoir des époux l'un envers l'autre, envers Dieu et le

prochain. Suivent les degrés d'empêchement, selon la Bible et non selon le

pape, mentionnés polémiquement 62, bien dans la manière et façon de Farel.
Le consentement des parents, sur lequel Luther — dans ses écrits sur le

mariage — et des formulaires suisses ont insisté, précède l'annonce des

bans. Si le Psalmengebett comprenait aussi une introduction, celle-ci n'était
ni si longue ni de cette nature. La création de l'homme, puis de la femme,
est ici paraphrasée avant le rappel de l'amour de Jésus pour son Eglise.

58 Selon J.-F. Gilmont, «l'œuvre imprimée de Guillaume Farel» in: Actes du

Colloque Guillaume Farel, tome II, Cahier de la Revue de Théologie et de Philosophie.
9/II, 1983, p. 122s. J.-F. Gilmont reprend ici l'opinion développée par H. Vuilleumier,

Histoire..., p. 311-313.
59 Hubert, opus cit. : Psalmen gebett und Kirchen ubung wie sie zu Strassburg

gehalten werden, 1530, p. XIXs et llss. désigné G dans cette édition.
60 Dans l'ordre d'apparition: Gn 2; Heb 13; 1 Cor 11, Eph 5; Col 3; 1 P 3; Gn 2;

Eph 5; Col 3; 1 Tim 2; 1 P 3; 1 Tim 5; 1 P 3; Eph 6; Lv 18; Dt 12; Gai 1; Gn 24;
Ex 22; Gn 1; Gn 2; Me 19; Eph 5; Ap 1; 1 Jn 1; Eph 5; Col 3; 1 Tim 2; 1 P 3;
Gn 3; Heb 13; Gn 2; 1 Cor 7; Mat 19; 1 Cor 7; 1 Cor 3; 6; 1 Cor 3; Lv 20; Lv 18;
Jn 2; Me 10; Gn 2; Gn 2; Jn 16. Cette liste ne présente aucun lien direct avec les cinq
textes et les quinze références supplémentaires que donne Olivetan, dans l'Instruction
des enfans, 1533, sous le VIIe commandement contre l'adultère, pour parler du

mariage.
61 La traduction n'est pas celle de Lefèvre d'Etaples, 1530 — ainsi on trouve

«sapprocherent» pour «vinrent», (all. «traten»), «loysible» pour «licite», (ail.
«recht»), «quelconque occasion» pour «quelque cause que ce soit», (ail. «yergent
einer Ursachen»), etc. — mais elle la suit; en fait foi le verset 19, 5, identique dans

les deux textes: «Pource lhomme délaissera pere et mere et se adjoindra a sa femme,
et seront deux en une chair».

62 «... combien quon ne luy [le Pape] ayt baille de lor ou de largent pour avoir
dispense, car sans luy peult on faire ce que Dieu na deffendu.» Opus cit. p. 28.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVIe SIÈCLE 59

Farei introduit ensuite un développement sur l'œuvre du Christ pour les

«vrays fidèles», puis rappelle les devoirs des époux, surtout ceux de la

femme. Le mariage a comme but mentionné dans ces pages la prévention
dé la fornication. Le pasteur formule alors la volonté des personnes à se

marier, à laquelle ils acquiescent, avant de questionner l'assemblée sur des

empêchements connus. Après cela, le pasteur annonce que Dieu confirme
la volonté d'union des époux, volonté donnée par Dieu lui-même: «nostre
seigneur Dieu conferme vostre sainct propos quii vous a donné». Suivent
les paroles personnelles de consentement auxquelles les époux répondent
simplement «oui». Le pasteur annonce l'envoi de l'Esprit sur ce couple,
puis lit Mat 9, 1-6. Il exorte ensuite les époux à vivre le «sainct estât de

mariage», pour terminer par la bénédiction, très récapitulative des enseignements

donnés au cours de la cérémonie, mais mentionnant aussi la descendance.

Une petite note conclut qu'il est bon que le nom des époux soit

consigné dans «ung petit livret».
Dans ce formulaire très théologique et biblique, toutes les dimensions

du mariage sont passées en revue — institution divine, devoirs réciproques,
anti-fornication, descendance — et ce dans un cadre sotériologique: Christ
a racheté son peuple fidèle. La participation des époux est passive et, si le

pasteur indique que Dieu confirme les paroles d'engagement des époux, il
mentionne aussi que la volonté de consentement a été donnée par Dieu
lui-même 63.

Nous allons retrouver l'influence de cette liturgie dans les autres formulaires

réformés francophones.

6.2) Calvin et Strasbourg

L'on sait que la liturgie strasbourgeoise composée par Calvin en 1540

est perdue 64. L'on possède néanmoins une seconde mouture de cette

liturgie: La manyere de faire prières aux églises Francoyses de 1542 65. Dora
Scheuner a étudié la filiation de ce livret, en relation avec la première liturgie
genevoise et la manière et fasson <*>. Evidemment, son étude savante a

négligé la particularité du mariage, tout en relevant les différences
caractéristiques: ainsi, davantage de chants à Strasbourg — Décalogue et Credo
chantés. Toutefois, ses conclusions générales valent aussi pour «La forme

63 En 1538, la réédition genevoise de cette liturgie — Lordre et maniere, «Imprime
par lehan Michel demourant en la place Sainct Pierre devant la grand Eglise» —
n'offre que des variantes lexicales et syntaxiques.

64 Joannis Calvini Opera Selecta vol. II, éd. par P. Barth et D. Scheuner,
Munich, 1952, p. 2ss.

65 Ibid. p. 6-8, Ils. Le formulaire sur le mariage, p. 50-56.
66 Ibid. p. 1-5 et «Calvins genfer Liturgie und seine strassburger Liturgie text-

geschichtlich dargestellt» in : Festschriftfür D. Albert Schädelin. Berne, 1950, p. 79-85.



60 MAX ENGAMMARE

de confirmer les Mariages devant Leglise des fidèles»: Calvin s'est servi de
la manière et fasson, tout en l'abrégeant. On lit ainsi une introduction dans
le même esprit que la précédente, mentionnant Gn 2; Mt 19; 1 Cor 7;
Col 3; 1 Tim 3; Tit 2 et 1 P 3, mais avec plus de concision. Plus courte
également la formule d'engagement de se marier. En revanche, les formules
de consentement des époux, Mat 19 et la bénédiction finale sont semblables.
Les mots par lesquels le pasteur confirme le mariage sont très légèrement
différents: «nostre seigneur Dieu vueille confirmer le sainct propos qu'il
vous a donne». Des éléments font leur apparition pendant que d'autres
disparaissent: à la première catégorie appartiennent l'interdiction de la

musique accompagnante, la mention d'une autre promesse comme empêchement

et les motivations de l'inscription du nom des époux; à la seconde la

création de l'homme et de la femme, le consentement des parents, la

polémique sur les empêchements et les développements christologiques.
Aucune mention du Ct ne se lit dans cette Manyere qui n'accorde pas plus
de place active aux époux que Farel ou les autres formulaires strasbourgeois.
Les textes bibliques allégués sont classiques et mêlent, avec équilibre,
l'institution divine et les devoirs entre époux.

6.3) Calvin et Genève

La même année, paraît à Genève La forme des prières etchantz ecclésiastiques,

avec la manière d'administrer les Sacremens, et consacrer le Mariage:
selon la coustume de l'Eglise ancienne 67. Cette liturgie rompt évidemment
avec le Manual ad usum gebennensem du début du siècle 68, qui relève des

rituels catholiques romains traditionnels. Si l'on a déjà relevé que la mention
d'Eglise ancienne est exagérée dans le titre du recueil genevois, ceci est

aussi vrai pour «la maniere de Célébrer le sainct mariage». En effet, ce

texte s'inspire comme le précédent de la manière et fasson, mais dans une

proximité encore plus grande. En effet. Calvin ne fait que supprimer la

longue introduction de Farel, se contentant d'indiquer les bans et le fait que
les deux «parties» doivent se présenter avant le sermon. Ailleurs, il reprend
mot à mot la liturgie de 1533, supprimant quatorze lignes et en modifiant
cinq. Ces suppressions intéressent un passage sur le sang de Christ et un
autre sur la mort de la femme adultère, deux textes un peu déplacés pour
un mariage. Une mention du Seigneur qui doit la grâce aux époux est

également laissée de côté, ce qui n'est pas étonnant. Relevons avec intérêt

que Calvin reprend les traductions bibliques de 1533, du Lefèvre d'Etaples

67 Reprint édité par P. Pidoux. Kassel. 1959. Ce texte est aussi édité dans les Opera
Selecta, opus cit.

68 [Genève]. J[ean]B[elot],ca. 1500. Ou encore le Manuale ad usum lausannensem.
le même imprimeur, aussi ca. 1500. Ces manuels, que possède la BPU de Genève,

correspondent à ceux étudiés dans Molin et Mutembe, opus cit. p. 16,17 et passim.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVIe SIÈCLE 61

modifié, alors qu'il a déjà mis la main à une traduction du Nouveau
testament en 1536. Dans la liturgie, il est préférable que les textes souvent
entendus ne varient pas trop souvent. Ce principe semble déjà calvinien en
1542. dans les limites de la liturgie du mariage, il est vrai. Par ailleurs, les

marges de l'édition genevoise portent quelques références bibliques de

moins que son homologue neuchâtelois. sans laisser place au Ct.
Ainsi, les deux éditions calviniennes de 1542 divergent quelque peu: il

faut dire à la décharge de ces variations que Calvin était de retour à Genève

depuis 1541 et n'a donc pas pu surveiller la fabrication de l'édition strasbourgeoise.

Les ordonnances ecclésiastiques de 154169 et le projet d'ordonnance sur
les mariages de 1545, qui passera presque sans ajout dans les ordonnances
de 1561 7n. ne nous donnent guère plus de renseignements sur la liturgie,
sinon les secondes, pour nous indiquer que le mariage ne peut pas se sélébrer

un jour de Cène 71. Si les premières traitent très courtement du mariage,
les secondes y consacrent plusieurs pages. Celles-ci concernent le consentement

parental, les promesses, les degrés d'empêchement, les causes de

nullité, puis de divorce.
Les Bibles genevoises en français, nombreuses à comprendre les Psaumes

chantés et La forme des prières ecclésiastiques, offrent la liturgie de mariage
de 1542 — à quelques coquilles d'impression et variations orthographiques
près. D'ailleurs, les Bibles genevoises et réformées françaises continueront
d'offrir cette liturgie, sans changements, au XVIIe siècle.

7) The Booke of the common praier
C'est en 1549 que parut la première édition du Booke of the common

praier 72. sous le règne éphémère d'Edouard VI. Le formulaire du mariage
qu'il contient présente une certaine continuité avec les manuels catholiques
romains antérieurs 73. tout en étant influencé par les réformes protestantes:
le mariage n'est plus un sacrement. Par ailleurs, de toutes les liturgies
consultées, cette cérémonie est celle qui donne le plus de participation et
de responsabilité aux mariés, tout en conservant un poids aux gestes liturgiques:

elle est aussi la plus longue.

69 Registres de la Compagnie des pasteurs de Genève au temps de cahin. tome 1.

éd. par J.-F. Bergier, THR n" LV. Genève. 1964. p. 1-13; «Du mariage», p. 9.
70 Calvini Opera, vol X/l, col. 33-44 et 105-114.
71 Rappelons néanmoins que la Cène n'était célébrée que quatre fois par an à

Genève.
72 Londini. in off. Richardi Grastoni. «The forme of solemnization of Matrimonie».

f CXLVIIr°-CLIv».
73 E. C. Ratcliff. The booke of common prayer of the Churche of England its

making and revisions. 1549-1661, Londres. 1949. p. 23. 110.



62 MAX ENGAMMARE

Dans la préface du formulaire, le mariage est rappelé avoir été institué

par Dieu au paradis, «signifiyng unto us the misticall union that is betwixte
Christe and his Churche». Il a deux buts: 1) la procréation et le remède
contre le péché; 2) éviter la fornication. La demande d'empêchement n'est
formulée qu'aux conjoints, même si elle s'accompagne de la menace du

jugement dernier où tout sera dévoilé. Néanmoins si quelqu'un annonce un
empêchement le jour du mariage, celui-ci est différé. A la demande du désir
de s'unir, l'homme puis la femme répondent: «I will»; le ministre prononce
alors ces mots: «Who geveth this woman to be maried to this man». Il prend
alors la main droite de l'épouse, que lui donne le père de la jeune femme

ou un ami, et la place dans la main droite de l'époux. Ce dernier prononce
ensuite son consentement: «I N. take thee N. to my wedded wife, to have
and to holde from this day forwarde, for better, for worse, for richer, for

poorer, in sickenes, and in health, to love and to cherishe, til death us

departe: according to Goddes holy ordinaunce: And therto I plight thee my
trouth». La femme déclare les mêmes mots au sein desquels se glisse un
classique «and to obey» après «cherishe». L'époux passe alors l'alliance au

quatrième doigt de la main droite de sa femme en disant: «With this ring I
the wed: this golde and silver I thee geve: with my body I thee worship:
and with all my worldy goodes I thee endowe. In the name of the father,
and of the sonne and of the holy [g]hoste. Amen». Cette formule comme
l'ordre même de la célébration se trouvent déjà au XIVe siècle 74 et même
dès le XIIe siècle 75.

Une première prière de bénédiction suit, sans mention de l'esprit, mais

avec l'exemple d'Isaac et Rebecca 76. Le pasteur prononce, après la formule
d'indissolubilité de Mat 19, 6, ces mots: «I pronounce that they bee man
and wyfe together. In the name of the father...», puis une seconde prière
de bénédiction. Le Ps 127/128 ou le Ps 66/67 est alors lu. S'engage ensuite,
devant l'autel, un dialogue entre les époux et le ministre, entre la grâce
donnée par Dieu et la confiance témoignée par les époux. Des prières
succèdent à ce dialogue, différentes selon que la femme peut ou ne peut
plus donner naissance à un enfant. Dans l'une d'entre elles, l'état de mariage
est dit consacré «to such an excellent misterie, that in it is signified and

represented the spiritual mariage and unitie betwixte Christ and his churche

». La cérémonie se poursuit par l'écoute de différents textes scripturaires ;

74 Dans un Manuale en service dans le territoire d'York; E. C. Ratcliff, opus
cit, p. 23,35.

75 Dans un missel anglais; cf. Molin et Mutembe. opus cit. p. 161 et 290.
76 On retrouve ici la même richesse que celle de la bénédiction orthodoxe qui unit

les aptriarches et les matriarches par couples et non individuellement; cf. E. Merce-
nier et F. Paris, La prière des Eglises de rite byzantin. Vol. 1, L'office divin, la liturgie,
les sacrements, 2e éd.. Monastère de Chevetogne, 1947. p. 405.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVIe SIÈCLE 63

une première série donne les devoirs de l'époux: Eph 5 [25-33a]; Col 3 [19]
et 1 P 3 [7] — avant ce texte, à l'intérieur de parenthèses, ces mots quelque
peu polémiques : «which [Peter] was himselfe a maried man» — une seconde,

ceux de la femme: Eph 5 [22-24, 33b]; Col 3 [18] et 1 P 3 [l-6[. Enfin, les

époux doivent recevoir la sainte communion 77.

Ainsi dans ce long formulaire, l'Eglise anglicane a uni les formules
anciennes et les nombreux appuis scripturaires propres aux réformes. Elle
a laissé les engagements, les mots accompagnant la remise de l'alliance avec
une formule trinitaire, et a introduit un dialogue que disent l'un ou les deux

époux. La participation des époux est vraiment active : l'échange des

consentements fait le mariage que le ministre dit conclu. Les gestes litugiques ont
aussi leur importance: la réception et la passation de la main droite de

l'épouse, de la main du père à celle de l'époux en passant par celle du

ministre, et la remise de l'alliance. Les textes bibliques sont classiques mais
insistent sur les devoirs entre les époux. Tout montre — des deux buts du

mariage mentionnés au commencement aux dernières séries de versets

bibliques — que cette célébration concerne le mariage, dans sa réalité
terrestre. Le Ct, encore une fois, n'est pas présent dans ces pages ni même
entre leurs lignes.

Il est intéressant de noter que la révision de 1661, en ce qui concerne le

mariage, ne présente que des variations insiginifiantes 78.

Conclusions

A la fin de ce parcours de recherche de traces du Ct dans des liturgies
de mariage réformées, luthériennes et anglicanes du XVIe siècle, mais aussi

de recherche des textes invoqués, des paroles et gestes liturgiques et des

éléments significatifs, des conclusions s'imposent.
Tout d'abord, le Ct n'est cité que dans deux formulaires zurichois des

années zwingliennes. Dans une bénédiction finale, cette mention rappelle
aux époux leur destination dernière, le Royaume, dans lequel ils seront unis
à Christ. La référence aux noces spirituelles n'est pas très loin de cette
utilisation. Pourtant, Bullinger, en relation croyons-nous avec la crainte
anabaptiste, supprimera ce passage de la bénédiction nuptiale, tout en

conservant une référence eschatologique.

77 Remarquons qu'en Angleterre, au XVIe s., les époux doivent la recevoir, alors

que les genevois ne peuvent se marier un jour de communion.
78 L'orthographe, le style, une formule plus trinitaire. «Lord's Table» pour

«aulter», la dernière remarque sur la «Holy communion». Le changement le plus
significatif est le suivant: la rémission des péchés dans cette vie en 1549 devient
seulement vivre ensemble au siècle suivant. Ce peu de changement est en accord avec
ce que nous dit E. C. Ratcliff: «In essentials, the Marriage Service is the least altered
of the rites of the Prayer Book, and preserves a greater continuity with pre-Reformation
usage». Opus cit. p. 110.



64 MAX ENGAMMARE

Dans les autres liturgies étudiées, et nous pensons que celles-ci sont
suffisamment paradigmatiques des différents usages protestants du
XVIe siècle, aucune page ne dévoile une seule expression ou situation du
Ct. qu'elle le citât ou même le paraphrasât. Pourtant, ce constat négatif est

significatif. En effet, la forte présence de l'amour de Christ pour son Englise.
type de l'amour conjugal, et les nombreuses références à Eph 5 empêchaient,
à une époque où l'inteprétation dominante du Ct concernait les relations
du Christ et de l'Eglise, un usage du Ct en relation avec l'amour conjugal 79.

D'ailleurs, les mentions zurichoises s'inscrivent bien dans la ligne interprétative

de l'époque. Nous ajoutons que. dans les centaines de liturgies
matrimoniales consultées, du XVIe au XXe siècles, il nous a fallu attendre
la seconde moite de ce siècle pour retrouver le Ct.

Pourtant des éléments intéressants de ces liturgies méritent d'être
rappelés.

a) Le mariage protestant, réformé et luthérien, tout en n'étant plus un
sacrement, est très vite cléricalisé. bien plus que ne l'ont dit ses historiens.
L'on passe vraiment d'une célébration autour de l'engagement mutuel des

époux à une cléricalisation. C'est l'officiant qui conclut ou confirme le

mariage; les époux sont presque toujours dépossédés de leurs engagements
exprimés en «je»: l'exemple strasbourgeois, entre 1513 et 1525, est en cela
très éclairant: d'un consentement actif en «je» à un consentement passif en
«oui». Il n'est alors pas étonnant que les mariés ne puissent dire des mots
comme ceux-ci: «je suis à toi», «tu es à moi» (cf. Ct 6. 3). L'évolution au

cours des XIIe-XVIe siècles avait mis en valeur le rôle des époux eux-
mêmes 80. Les réformes rompent avec cette évolution; la cléricalisation

protestante est même en avance sur celle qui atteindra le mariage catholique
après le concile de Trente, à la fin du XVIe et au début du XVIIe siècles 81.

Parallèlement à cette cléricalisation. si l'aspect civil du mariage est bien

mentionné, il est complètement mis sous le boisseau du mariage ecclésial

qui conclut vraiment l'union matrimoniale. Le mariage consensuel, par la

volonté propre des époux, s'éteint plus vite que ne l'a dit F. Wendel82. La

liturgie anglicane fait pourtant exception: elle a gardé et accentué une
tradition catholique romaine que le catholicisme perdra d'ailleurs au siècle

79 D'autre part, il ne faudrait pas croire que cette absence du Ct relève d'une
obscurité de lecture pour les hommes du XVIe siècle. Le Ct est ainsi commenté par
plusieurs hommes éminents: François Lambert d'Avignon, Sébastien Münster.
Agathius Guidacerius. Martin Luther. Théodore de Bèze. etc. On le cite régulièrement
dans la correspondance, dans des écrits polémiques, dans des œuvres dogmatiques
(p.e. Calvin dans l'Institution de la Religion Chrestienne), etc.

80 Molin et Mutembe. opus cit. p. 44s.
81 Ibid. p. 177.
82 Le mariage... p. 34.



LITURGIES PROTESTANTES DU MARIAGE AU XVIe SIÈCLE 65

suivant. Le rôle positif de témoin que joue la communauté présente et

priante atténue cependant la sévérité du jugement.

b) Si les premières liturgies de mariage voient quelques modifications
dans leurs primes années, très vite, et d'une manière généralisée au début
de la seeonde moitié du siècle, elles sont fixées pour de longues décennies,

quand ce n'est pas pour des siècles. En cela, elles annoncent puis accompagnent

l'immobilisme de l'orthodoxie doctrinale qui se fige à la fin du

XVIe siècle.

c) Les textes bibliques des formulaires liturgiques sont nombreux et

caractéristiques de l'importance de l'usage biblique en milieux luthériens et

réformés. Ils mettent en avant une certaine idée du mariage qu'une Eglise
et ses dirigeants locaux veulent faire passer: accent sur le caractère institutionnel

et divin (ainsi Mt 19 ou Gn 2) ou sur les devoirs conjugaux dans

cette vie (et alors 1 Cor 7 ou Heb 13). Le cas de Bâle avec des textes bien
différents pour des jeunes ou de moins jeunes mariés est particulièrement
instructif. Le choix des textes bibliques n'est le fruit d'aucun hasard. En
insistant sur l'institution divine, les auteurs de ces liturgies protestantes
cherchent à revaloriser le mariage vis-à-vis du célibat mis en avant par les

siècles catholiques précédents: le mariage a place dans l'ordre originel et

créationnel; il est ainsi privilégié. En revanche, les croix du mariage, notées

par Luther, sont rarement mentionnées.

d) Les textes bibliques cités in extenso dans les formulaires ne changent

pas au gré des corrections des versions bibliques en langue vernaculaire. Il
semble important que les fidèles entendent toujours le même texte, comme
le Notre père ou le Credo. En cela, ces passages bibliques ont bien une
valeur liturgique et pédagogique essentielle.

e) Enfin, il n'est pas déconcertant que le Ct n'ait pas été utilisé, comme
texte de l'union conjugale, dans les liturgies protestatnes du XVIe siècle.
Les théologies protestantes n'avaient pas changé une réflexion théologique
sur la place du Ct dans l'amour humain: une liturgie de mariage ne pouvait
donc pas l'assumer. Il a fallu attendre la seconde moitié de notre siècle et

l'interprétation du Ct en écho à la fois à Gn 2 et à l'amour conjugal — chez

K. Barth et D. Lys, pour ne citer que deux représentants éminents de cette
lecture — pour que la liturgie portât le Ct. L'espace théologique ouvert,
une utilisation liturgique a pu se manifester, parallèlement à une revalorisation

de l'engagement mutuel.


	Liturgies protestantes du mariage au XVIe siècle : de l'engagement mutuel à la cléricalisation

