
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 1

Artikel: Parabole d'évangile, parabole du Royaume

Autor: Bovon, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 33-41

PARABOLE D'EVANGILE,
PARABOLE DU ROYAUME

François Bovon

Résumé

A l'aide de Mt 12, 46-50 (la vraie famille) et de Mt 13, 1-23 (la parabole du
semeur), l'auteur examine la conception néotestamentaire des paraboles.
Comprendre les paraboles, c'est opérer un passage: des réalités humaines à

celle, nouvelle, du Royaume de Dieu. Pour y parvenir, chaque auditeur,
chaque lecteur a besoin d'un passeur. L'exégètepeut devenir l'un de ces guides.

«Ainsi le visible dit plus que le visible.»

MichelSerres. Lescinqsens, Paris, Grasset, 1985, p. 23.

Il y a un siècle paraissait la première édition du premier volume de la

monographie d'Adolf Jülicher 2. Par l'introduction rigoureuse de la méthode
historico-critique et par sa double attaque de l'exégèse allégorique et de

l'interprétation dogmatique, ce livre, comme l'on sait, marquait un tournant.
Depuis lors, la méthode de l'exègète allemand a été appliquée et affinée.
Mais d'autres voies aussi ont été suivies, plus littéraires, rhétoriques ou
théologiques. Cette variété n'est-elle qu'un signe de faiblesse, ou peut-elle,
par sa richesse, nous aider à mieux comprendre les paraboles de Jésus?

A-t-elle, par ailleurs, quelque lien avec une polysémie inhérente à ces
discours de Jésus? C'est ce que ces quelques pages tentent d'élucider.

I

En langage parabolique, Jean l'Evangéliste fait dire à Jésus que «déjà
les champs sont blancs pour la moisson» (Jn 4, 35) et que «déjà le moissonneur

reçoit son salaire et amasse du fruit pour la vie éternelle» (Jn 4, 36).
Le plus ancien commentateur du quatrième Evangile, le gnostique Héra-

1 Cet article a été rédigé comme contribution à un ouvrage, en allemand, sur les
paraboles. Regroupement d'essais exégétiques et littéraires, ce recueil vient de paraître
sous le titre Die Sprache der Bilder. Gleichnis und Metapher in Literatur und Theologie
(Zeitzeichen, 4, Gütersloher Taschenbücher/Siebenstern 558), éd. par H. Weder,
Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1989. Je remercie le comité de la
Revue de Théologie et de Philosophie d'accueillir ici la version française de ma
contribution.

2 A. Julicher, Die Gleichnisreden Jesu, I, Fribourg en Brisgau, 1888.



34 FRANÇOIS BOVON

cléon. y voit, au IIe siècle, la description de ceux «qui sont prêts pour la

moisson et déjà aptes à être réunis dans la grange, [c'est-à-dire] par la foi
dans le repos, aptes au salut et à la réception de la Parole» 3. La première
exégèse chrétienne des paraboles fut allégorique 4, poursuivant ainsi la

première interprétation narrative et intratextuelle — mise sur les lèvres de

Jésus — de la parabole du semeur (Me 4. 13-20. interprétant Me 4, 3-9) ou
du bon grain et de l'ivraie (Mt 13, 36-43. interprétant Mt 13, 24-30). Cette

trajectoire exégétique reflète une conscience chrétienne sereine, certaine
de donner, par le sens second, le bon sens de la parabole, le sens que la

lettre incite à établir en un travail de décryptage et de démontage qui est

en même temps — jeu instructif, pédagogique — une construction personnelle,

fidèle au modèle narratif, par transposition terme à terme. D'origine
grecque ou juive, les lecteurs chrétiens sont unis dans la certitude que le

langage métaphorique renvoie à une réalité spirituelle qui doit se dire \ Ils
sont influencés aussi par l'usage chrétien traditionnel du mot TtapaßoAr).

marque métalinguistique de cette réalité narrative à vecteurs doctrinaux.
C'est avec une conviction assurée, elle aussi, que l'exègète du XIXe ou

du XXe siècle, disciple d'Adolf Jülicher, lit les paraboles dans une perspective

historique et critique et y découvre autre chose: il estime, par exemple.

que, malgré leurs différences, la parabole matthéenne des talents (Mt 25.

14-30) et la parabole lucanienne des mines (Lc 19, 12-27) remontent à un
seul récit traditionnel. De façon convaincante, il dépiste l'évolution que
subit tout récit au cours du temps, de bouche à oreille, d'un enracinement

ponctuel à un usage ecclésial régulier. Il conclut, pour s'en tenir à la même

parabole, qu'une particularité du récit de Luc, l'épisode initial du départ à

l'étranger du prince en quête de son investiture (Lc 19, 12-15a), correspond
tout à la fois à une réminiscence historique (le cas d'Archelaüs) et à une

prise de conscience religieuse (le retard de la parousie).
L'exégèse, c'est aussi, et c'est même d'abord, l'explication des mots et,

avant de déplacer le regard du texte vers la réalité qu'il promet, il faut bien
examiner le document et le comprendre. La tradition philologique a connu
des hauts et des bas. Compagne de l'allégorie dans l'antiquité, elle précède

3 Texte préservé par Origene. Comm. Joh.. XIII. 44 § 294 (Origenes Werke 4.
GCS 10), Berlin, 1903. p.-270.

4 L'allégorie désigne un système de communication qui véhicule un message

spirituel ou religieux dans un langage imagé, souvent conventionnel, plus précisément
dans un ensemble d'éléments plastiques ou narratifs. Par le terme allégorèse. j'entends
la méthode explicative qui permet de passer du texte allégorique, donc imagé ou codé,
à la signification spirituelle ou religieuse.

5 La métaphore est d'abord une figure de rhétorique, puis un procédé littéraire.
Dans les deux cas, la métaphore suggère, par un transfert de sens, une réalité au

moyen d'une image ou d'un terme frappant, extrait d'une autre réalité, plus connue,
sans qu'il y ait recours à une formule de comparaison.



PARABOLE D'EVANGILE. PARABOLE DU ROYAUME 35

et encourage l'exégèse historique depuis la Renaissance. Si le récit parabolique

de Luc 12, 16-20, le riche insensé qui rêve de nouveaux entrepôts, est

limpide, la leçon qu'en tire le v. 21 n'est pas claire. Que signifient en

particulier les mots Kat pf) sic 9eôv 7rÀ.0UTCûv? De quelle richesse s'agit-il,
spirituelle ou matérielle? Et le verbe 7tÀ.0UTÉa) a-t-il le sens d'être riche ou
de s'enrichir? Eiç 6eóv, enfin, désigne-t-il le dépositaire, voire le bénéficiaire

des gains escomptés (par symétrie avec éauitp) ou le gain suprême
de l'enrichissement spirituel (il n'y a justement pas ici un datif comme il y
a le éatrtcp dans la première partie, parallèle, de la phrase)? Ces questions,
c'est la philologie et non l'allégorie ou l'histoire, qui peut les poser et,
souvent, les résoudre. Ce n'est pas non plus l'analyse sémiotique qui sera
décisive sur ce point.

Mais l'analyse sémiotique peut atteindre un autre objectif. Sensible à la

cohérence et au fonctionnement, attentive au programme narratif, aux
suggestions thématiques ou aux associations affectives, elle manifeste des

évidences que l'habitude ou l'inattention obscurcissent. Dans la parabole
du bon samaritain (Lc 10, 30-37), le sémioticien signale, ajuste titre, que
«le récit s'arrête avant la guérison de la victime des brigands» et que «le
débat prend fin sans que le juriste réagisse à la dernière parole de Jésus».

Il en conclut — fort théologiquement, presque homilétiquement, en tout
cas exégétiquement — que l'«effacement du juriste laisse vacant le poste
de destinataire de cette parole, au profit de qui voudra bien l'occuper» 6.

C'est donc au lecteur, à nous, d'entrer, selon lui, dans la dynamique
pragmatique et dialogale de la parabole.

Chaque approche du texte découvre quelque chose de juste et pourtant
quelque chose de différent. Certes, chaque méthode a aussi ses limites, ses

excès et ses aveuglements. Adolf Jülicher avait raison de tempêter contre
l'allégorie dogmatique des Pères et l'interprétation morale des piétistes. Et
les plus littéraires des exégètes contemporains n'ont pas tort d'attaquer une
pratique historico-critique obnubilée par le texte primitif ou la tradition
orale, de toute façon inaccessibles. Et l'interprète sensible au langage

métaphorique prétendra non sans raison qu'une analyse actantielle bloquera
le sens à l'intérieur de la parabole, alors que, de par sa fonction, la parabole,
remplie d'abnégation, nous invite à la quitter pour un ailleurs thématique.
N'empêche que chaque lecture a son profit et sa légitimité, car elle est un
regard. Comme une même montagne a des allures différentes suivant qu'on
la regarde du Nord ou du Sud, de même la parabole offre-t-elle des versants
différents et des profils variés, selon que nous l'observons en historien, en
esthète ou en théologien.

6 Groupe d'Entrevernes, Signes et paraboles. Sémiotique et texte évangélique. Paris.
1977, p. 51.



36 FRANÇOIS BOVON

II

Cette variété de regards possibles tient-elle à la nature de la parabole?
A sa polysémie intentionnelle? Nous allons tenter d'éclairer cette question
par deux voies différentes: en analysant la mise en scène évangélique de

Jésus prêchant en paraboles, puis en étudiant le sens du mot «parabole».
Examinons tout d'abord la pragmatique parabolique de Jésus, d'après

l'Evangile de Matthieu. A la fin de Mt 12, 46-50, le Christ matthéen brise
les liens familiaux charnels, c'est-à-dire critique la famille au sens littéral,
pour redéfinir ces liens en régime de foi, c'est-à-dire en leur sens second ou
figuré. La spiritualisation n'est cependant pas désincarnée, car Jésus ne lève

pas la main vers le ciel pour y désigner sa parenté nouvelle, mais l'étend
sur ses disciples bien présents: «Voici ma mère et mes frères» (Mt 12, 49).
De plus, ce sens nouveau est extensible: il correspond à une exigence
nouvelle, non plus à la procréation physique, mais à l'adhésion active à la

volonté de Dieu (Mt 12, 50).
Dans cette péricope, l'opposition du dedans et du dehors est suggestive.

C'est à l'extérieur de la maison que se tient la famille de Jésus (cf. les deux
«dehors» des vv. 46 et 47); c'est à l'intérieur, en revanche, que se trouvent
réunis Jésus et ses disciples (le sens second du mot «famille» se dévoile donc
à l'intérieur). Et — ce que les exégètes négligent souvent — il y a, en plus,
un personnage anonyme et discret, dont l'importance se mesure au rapport
qu'il établit entre l'extérieur et l'intérieur, entre le sens littéral et le sens

figuré. Non qu'il définisse lui-même cette relation, car il connaît au départ
la seule situation littérale, mais il en découvre ensuite la signification. S'il
dit de son propre chef: «Voici que ta mère et tes frères se tiennent dehors»,
il saisit ensuite la réplique interprétative de Jésus qui «répondit à celui qui
venait de parler» (v. 48): «Voici ma mère et mes frères...» (v. 49). Ce

personnage c'est, à l'intérieur du texte, l'exègète que nous — lecteurs placés
à l'extérieur — sommes invités à suivre sur le chemin de la constatation puis
de l'interprétation.

Cela dit, l'évangéliste va conduire Jésus hors de la maison (Mt 13, 1)

non pour le faire marcher, mais pour l'inciter à s'asseoir (verbe suggérant
la position de l'enseignant). Jésus s'installe au bord de la mer, lieu qui n'est

ni celui de la famille d'origine, ni celui de la famille ecclésiale, mais celui,

plus vaste que l'une et moins typé que l'autre, des foules nombreuses

(Mt 13, 2).
Matthieu poursuit son rôle de narrateur en disant que Jésus va s'exprimer

(Mt 13, 3). Il précise toutefois, passant du rôle de récitant à celui de guide,

que le discours de Jésus sera «en paraboles» (Mt 13, 3). Et après «la citation»
de l'histoire du semeur (Mt 13, 3-9), il place les disciples dans la position
de l'exègète anonyme de Mt 12, 47. Ceux-ci constatent le langage paraboli-



PARABOLE D'ÉVANGILE, PARABOLE DU ROYAUME 37

que, langage de la visibilité, de la lettre et de la chair, puis s'étonnent de

son usage par Jésus (Mt 13, 10). Ce dernier, s'avançant de l'extérieur à

l'intérieur, de la lettre à l'Esprit, de la parabole au Royaume, les désigne,
eux aussi, comme des passants: ceux à qui la traversée du sens est possible;
du langage à Dieu, des mystères enclos en paraboles à leur intelligence
spirituelle (Mt 13, 11). Ce sont «vous», les bénéficiaires, à qui l'on «ajoute»
le sens figuré au sens littéral: «Car à celui qui a, il sera donné et il sera dans
la surabondance» (Mt 13,12a). «Mais ceux qui n'ont pas, auxquels on ôtera
même ce qu'ils ont (Mt 13, 12b)», en particulier les paraboles, ce sont ceux

qui restent à l'extérieur. La péricope précédente (Mt 12, 46-50) symbolise
ces gens par la famille charnelle et la parabole elle-même les figure par les

terrains où la semence ne pousse pas abondamment (Mt 13, 4-7).
«Vous», les disciples qui comprennent, non par eux-mêmes, mais grâce

aux explications du Christ, sont alors déclarés «heureux» (Mt 13, 16-17).
Heureux de ce qu'ils voient et entendent, car ils savent passer du visible à

l'invisible, des mots humains à la réalité divine. Les autres ont eu l'occasion
d'entendre et de voir, mais n'ont pas su comprendre.

Cette répartition étant faite, Jésus se concentre sur les seuls «vous», les

seuls membres de sa vraie famille. Leur ayant donné, comme aux autres,
le langage chiffré, énigmatique de la parabole, il leur accorde en plus, à eux
seuls, le sens profond, second, décodé. D'où l'interprétation, au sens propre
du terme, allégorique, c'est-à-dire celle qui conduit «ailleurs», qui fait passer
de la lettre au sens (Mt 13, 18-23).

Toute cette mise en scène a une double fonction. Elle met en évidence
la parabole principale de Jésus, celle du semeur, mais elle incite également
à comprendre, en régime de foi, la fonction des paraboles et l'interprétation
qu'il convient de leur donner. Si la parabole est un condensé de l'Evangile
entier, comme nous le suggérerons, sa mise en situation narrative rappelle
impérativement qu'elle exige une interprétation et invite à un ailleurs auquel
elle ressemble.

III
L'usage par les Evangélistes eux-mêmes du mot «parabole» confirme ce

dessein théologique, qui s'enracine dans la personne historique de Jésus et
fleurit dans la tradition synoptique. Il signale — au sens fort de ce verbe —
que le langage humain, en cette configuration, pointe vers une réalité divine,
faite de bienfaisance, d'impatience et d'exigence. Traduction du mâchai
hébraïque, terme susceptible de qualifier des discours figuratifs divers (du
proverbe à la fable en passant par l'énigme et la parabole), que signifie
exactement 7tapaßoA.f| en grec? Le mot est tiré de TtapaßoAAcD verbe qui,
en sa seule valeur transitive, peut prendre, à l'actif, un grand nombre
d'acceptions: «lancer le long de», «jeter en pâture», «confier», «jeter hors



38 FRANÇOIS BOVON

du droit chemin», «compromettre», «jeter auprès de», «mettre à côté de»,

«comparer», «rendre la pareille». La parabole, c'est «le fait de jeter à côté»,
c'est «la comparaison», mais aussi «la rencontre», «le choc» (dans une
bataille), «l'action de s'écarter du droit chemin», «la projection» (des rayons
du soleil), «la parabole» (section conique), «le parallélogramme» ou «la

division» (au sens arithmétique). Dans les Evangiles, le mot a gardé son
flou sémitique et n'a pas associé toutes les acceptions possibles du grec. Un
dictionnaire récent 7 retient les sens qui le rapprochent du mâchai sémitique
et énumère: «le proverbe», «la comparaison», «l'énigme», «la parabole»
et «le récit parabolique». En ces diverses acceptions, le mot 7tap<xßoA,f|,

dans les Evangiles, signale que la portée de l'enseignement de Jésus doit
être cherchée au-delà d'un sens immédiatement saisissable.

IV
Parler en paraboles, c'est donc parler autrement que d'habitude; c'est

choisir un mode d'expression qui retient l'attention par la surprise de

l'inédit, puis l'oriente, en le détournant de la lettre, vers une autre réalité

par le moyen même qui étonne. A la surprise succède ainsi la découverte;
à renonciation étonnante, un énoncé qui renvoie à autre chose. On a, sans

nul doute, exagéré la différence entre la comparaison, conçue comme
véhiculaire, et la métaphore révélatrice en soi de cette «autre» réalité par
participation du langage à l'être. Que plusieurs paraboles commencent par
une formule de «comparaison» (cf. Me 4, 26.30; Mt 13, 24.31.33.44.45.47;
Lc 13, 18.20) devrait suffire à nous rendre prudents. La comparaison, si

l'on n'a pas du langage une perception trop étroitement nominaliste, participe

elle aussi de l'être. Inversement, la métaphore ne doit pas être surévaluée,

comme si le bonheur tout entier s'épuisait dans le langage.

V

La distinction entre parabole et allégorie ne doit pas non plus être
surestimée. Ce n'est pas par un hasard illégitime que les premiers compléments

rédactionnels aux paraboles traditionnelles de Jésus aient été de

nature allégorique (par exemple, Me 4, 13-20//Mt 13, 18-23//Lc 8, 11-15 et

Mt 13, 36-43). Certes, la parabole, si elle n'a pas qu'une pointe, est un
condensé qu'il ne faut pas diluer aussitôt en une gerbe d'équivalences
sémantiques du genre: «Celui qui a été ensemencé dans la bonne terre,
c'est celui qui entend la Parole et comprend» (Mt 13, 23). Ce n'est pas un
accident non plus, si les premières exégèses du IIe siècle, hétérodoxes ou

orthodoxes, ont lu les paraboles des Evangiles dans une perspective allégo-

7 G: Haufe, art. rtapaßo^ij etc.. Exegetisches Wörterbuch zum Neuen Testament,

III, Stuttgart, 1983, col. 36.



PARABOLE D'ÉVANGILE, PARABOLE DU ROYAUME 39

rique. Non, les paraboles de Jésus, si concrètes, prosaïques, rurales et
populaires qu'elles aient été, s'inscrivaient dans une tradition culturelle et
religieuse, pour laquelle le «berger» ou la «semence» étaient des grandeurs
entrées depuis longtemps dans un univers symbolique à portée religieuse.
Et ce ne sont pas les seules images mais ce sont aussi les actions racontées

par Jésus et les Evangélistes qui appartiennent à cet univers: le départ et
le retour, la perte et les retrouvailles, la reddition des comptes, le devoir
de l'hospitalité ou les relations familiales étaient devenus des motifs narratifs,

dont la fringance théologique avait depuis longtemps frappé les esprits.
Chacun, même Jésus, doit obéir à des contraintes pour se faire comprendre :

pour dire du neuf, il n'y a que du vieux à disposition. Seul l'agencement
des mots, des motifs ou des thèmes permet le surgissement de l'inédit. Les

paraboles de Jésus possèdent ainsi chacune un certain quota d'allégorie.
Néanmoins. Jésus et les premiers chrétiens ont opéré une césure marquante,
non au niveau des universaux symboliques, mais au niveau des pratiques
exégétiques de la Tora. Car les paraboles de Jésus, à la différence de

plusieurs paraboles juives, ne regardent plus vers l'arrière d'un texte biblique
normatif qu'elles sont sensées illustrer 8, mais vers l'avant d'un Royaume
qu'elles disent en puissance (au double sens de ce mot, celui de virtualité
et celui d'efficacité).

L'analyse des liens entre la parabole et l'allégorie doit dépasser les

aspects formels. Il convient, en particulier, d'opérer cette enquête en
songeant au processus de communication, c'est-à-dire à la pragmatique. En son

origine, en son premier usage, la parabole fait choc (quelque chose du sens
de «choc», que peut avoir ce mot en grec, résonne-t-il encore dans nos

Evangiles?). En effet, la parabole est d'abord utilisée — et les sociolinguis-
tiques pourraient le confirmer — en situation de crise. Quand le langage

propre est bloqué, la parabole est une voie indirecte, plus sinueuse, mais

plus sûre, de communication (David entre en matière quand on lui parle
de brebis et non de femmes, des autres et non directement de lui [2 Sam

12]). Le scénario que Luc construit au chapitre 15 de son Evangile illustre
cette constatation. Les trois paraboles de la miséricorde, la brebis perdue
(Le 15, 3-7), la drachme perdue (Lc 15, 8-10) et l'enfant prodigue (Lc 15,

11-32), ne sont pas présentées par l'évangéliste comme des enseignements
sereins, mais comme des répliques à des critiques. La présentation histori-
cisante de Lc 15, 1-2, où surgit une critique des Pharisiens et des scribes

contre les mœurs de Jésus, n'a pas besoin d'être historiquement exacte; il

8 «Que la parabole ne soit pas quelque chose de minime à tes yeux, car. au moyen
d'une parabole, l'être humain peut parvenir à l'intelligence des paroles de la Tora.»
Midrach du Cantique des Cantiques. 1. 1 (79a). cité par P. Billerbeck dans H. L.
Strack et P. Billerbeck. Das Evangelium nach Matthäus erläutert aus Talmud und
Midrasch. I. Munich 1922, p. 654.



40 FRANÇOIS BOVON

suffit que Luc suggère que toute parabole fait partie d'un processus de

communication plus large, dialogai ou polémique.
Cela est vrai de son premier usage. Mais cela n'est vrai que de lui. Effet

de choc, texte qui force à la décision, métaphore qui effectue ce qu'elle dit,
telle est la parabole en son état premier, ou plutôt en sa première exposition.

Mais ses effets ne s'arrêtent pas là. Tout texte qui vous a marqués vous

accompagne. Vous y revenez, vous le méditez: frappés d'abord par son

impact global, par sa cohérence, par sa pointe, vous vous mettez à en

percevoir les détails, les étapes, les évocations. Vous laissez vibrer tel mot.
vous reliez telle situation à vos souvenirs personnels ou culturels, vous
associez tel dénouement à tel message.

En son premier état, la parabole est donc prédication. En sa reprise,
elle devient catéchèse. D'abord métaphore, elle vire à l'allégorie. Le père
n'était pas Dieu dans la parabole de l'enfant prodigue (Lc 15. 11-32); il le

devient à la deuxième lecture. Cette évolution n'est pas en soi illégitime.

VI

Les paraboles ne doivent pas être isolées du texte en son entier. D'abord,

parce que, parties de l'ensemble que constitue un Evangile, elles n'arrivent

pas à l'improviste, ni sans raison à tel moment du texte. La place centrale
de Lc 15, par exemple, doit être respectée, comme celle, symétrique, de la

conférence de Jérusalem (Ac 15) dans le deuxième volume. Ensuite, parce
qu'elles sont un condensé de l'Evangile, un résumé et un emblème du

message de Jésus.

Parabole de l'Evangile en sa texture littéraire, la TtapaßoXf) est aussi

parabole du Royaume en sa vérité convaincante. Croisée des chemins, de

la lettre et de l'Esprit, lieu de rencontre de la créature et de son Dieu, elle
s'offre à nous dans sa faiblesse et sa force.

Nous devons la lire de tout notre cœur, de toute notre pensée et de toute
notre force. La parabole parle du trésor caché dans le champ (Mt 13, 44)

ou de la perle de grand prix (Mt 13, 46). Elle est elle-même, à l'intérieur
de l'Evangile, comme le trésor au milieu du champ ou la perle chez le

marchand. Celui qui la découvre fait le détour laborieux de l'inventeur qui
«s'en est allé» (Mt 13, 46), puis «a vendu tout ce qu'il avait» pour pouvoir
l'acheter (Mt 13, 44 et 46). C'est-à-dire qu'il met à profit tous les moyens
de l'intelligence et du cœur («tout ce qu'il avait», Mt 13, 44 et 46) pour
l'acquérir, pour la comprendre. Comprendre la parabole, c'est gagner en
même temps le Royaume. Car c'est comprendre un texte qui parle du trésor
et de la perle, et c'est saisir ce qui relie la parabole au Royaume. Lecture
de l'intelligence et lecture de l'engagement se complètent. Philologie,
histoire, littérature, sociologie, que sais-je encore, les sciences humaines sont

toutes appelées à l'aide, puisque c'est d'un langage humain, d'une réalité



PARABOLE D'EVANGILE. PARABOLE DU ROYAUME 41

humaine qu'il s'agit. Mais il arrive, c'est notre conviction faite de foi et
d'espérance, que Dieu se donne à connaître par l'humain et que cet humain-
là dévoile quelque chose de Dieu. S'il n'en était pas ainsi, nous pourrions
désespérer, cyniques ou déçus.

BIBLIOGRAPHIE

Association Catholique Française pour l'Etude de la Bible, éd. J. Delorme. Les
Paraboles Evangéliques. Perspectives Nouvelles (Lectio Divina 135). Paris. 1989.

Bovon, F. et Rouiller, G. (éd.), Exegesis. Problèmes de méthode et exercices de

lecture (Genèse 22 et Luc 15), (BT[N]), Neuchâtel/Paris 1975.

Crossan. J. D., In Parables. The Challenge of Historical Jesus, New York. 1973.

— (éd.), The Good Samaritan, Semeia 2 (1974).
— (éd.). Polyvalent Narration, Semeia 9 (1977).
Dupont, J., Pourquoi des paraboles? La méthode parabolique de Jésus (Lire la Bible

46), Paris, 1977.

Harnisch, W., Die Gleichniserzählungen Jesu (UTB 1343). Göttingen. 1985.

— (éd.). Gleichnisse Jesu. Positionen der Auslegung von Adolf Jülicher bis zur
Formgeschichte (WdF 366). Darmstadt. 1982.

— (éd.). Die neutestamentliche Gleichnisforschung im Horizont von Hermeneutik und
Literaturwissenschaft (WdF 575), Darmstadt. 1982.

Haufe, G., «art. 7tapaßoA.f| etc.», Exegetisches Wörterbuch zum Neuen Testament, ed.

par H. Balz et G. Schneider, III, Stuttgart, 1983, col. 35-38.

Jeremias, J., Die Gleichnisse Jesu. Göttingen. 1958?.

Julicher, A., Die Gleichnisreden Jesu, P/II, Tübingen. 1910.

Kjargaard, M. S.. Metaphor and Parable: a Systematic Analysis of the Specific
Structure and Cognitive Function of the Synoptic Similes and Parables qua
Metaphors (AThD 20), Leiden. 1986.

Klauck, H. J.. Allegorie und Allegorese in synoptischen Gleichnistexten (NTA. NF.
13), Münster. 1978.

Via, D. O.. The Parables. Their Literary and Existential Dimension. Philadelphia.
1967.

Weder, H.. Die Gleichnisse Jesu als Metaphern. Traditions- und redaktionsgeschicht¬
liche Analysen und Interpretationen (FRLANT 120) Göttingen, 1978.


	Parabole d'évangile, parabole du Royaume

