Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 40 (1990)

Heft: 1

Artikel: Parabole d'évangile, parabole du Royaume
Autor: Bovon, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381399

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 33-41

PARABOLE D’EVANGILE,
PARABOLE DU ROYAUME !

Francois Bovon

Résumeé

A laide de Mt 12, 46-50 (la vraie famille) et de Mt 13, 1-23 (la parabole du
semeur), l'auteur examine la conception néotestamentaire des paraboles.
Comprendre les paraboles, c’est opérer un passage: des réalités humaines a
celle, nouvelle, du Royaume de Dieu. Pour y parvenir, chaque auditeur,
chaque lecteur a besoin d’un passeur. L’exégéte peut devenir 'un de ces guides.

«Ainsi le visible dit plus que le visible.»

Michel Serres, Les cing sens, Paris, Grasset, 1985, p. 23.

Il 'y a un siecle paraissait la premiere édition du premier volume de la
monographie d’Adolf Jiilicher 2. Par I'introduction rigoureuse de la méthode
historico-critique et par sa double attaque de I'exégese allégorique et de
Pinterprétation dogmatique, ce livre, comme I’on sait, marquait un tournant.
Depuis lors, la méthode de I'exégete allemand a été appliquée et affinée.
Mais d’autres voies aussi ont été suivies, plus littéraires, rhétoriques ou
théologiques. Cette variété n’est-elle qu’un signe de faiblesse, ou peut-elle,
par sa richesse, nous aider & mieux comprendre les paraboles de Jésus?
A-t-elle, par ailleurs, quelque lien avec une polysémie inhérente a ces
discours de Jésus? C’est ce que ces quelques pages tentent d’élucider.

I

En langage parabolique, Jean I'Evangéliste fait dire & Jésus que «déja
les champs sont blancs pour la moisson» (Jn 4, 35) et que «déja le moisson-
neur regoit son salaire et amasse du fruit pour la vie éternelle» (Jn 4, 36).
Le plus ancien commentateur du quatrieme Evangile, le gnostique Héra-

! Cet article a été rédigé comme contribution a un ouvrage, en allemand, sur les
paraboles. Regroupement d’essais exégétiques et littéraires, ce recueil vient de paraitre
sous le titre Die Sprache der Bilder. Gleichnis und Metapher in Literatur und Theologie
(Zeitzeichen, 4, Giitersloher Taschenbiicher/Siebenstern 558), éd. par H. WEDER,
Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1989. Je remercie le comité de la
Revue de Théologie et de Philosophie d’accueillir ici la version frangaise de ma
contribution. .

> A. JULICHER, Die Gleichnisreden Jesu, 1, Fribourg en Brisgau, 1888.



34 FRANCOIS BOVON

cléon, y voit, au II¢ siecle, la description de ceux «qui sont préts pour la
moisson et déja aptes a étre réunis dans la grange, [c’est-a-dire| par la foi
dans le repos, aptes au salut et a la réception de la Parole» 3. La premiére
exégese chrétienne des paraboles fut allégorique 4, poursuivant ainsi la
premiére interprétation narrative et intratextuelle — mise sur les levres de
Jésus — de la parabole du semeur (Mc 4, 13-20, interprétant Mc 4, 3-9) ou
du bon grain et de l'ivraie (Mt 13, 36-43, interprétant Mt 13, 24-30). Cette
trajectoire exégétique reflete une conscience chrétienne sereine, certaine
de donner, par le sens second, le bon sens de la parabole, le sens que la
lettre incite a établir en un travail de décryptage et de démontage qui est
en méme temps — jeu instructif, pédagogique — une construction person-
nelle, fidele au modele narratif, par transposition terme a terme. D’origine
grecque ou juive, les lecteurs chrétiens sont unis dans la certitude que le
langage métaphorique renvoie a une réalité spirituelle qui doit se dire . Ils
sont influencés aussi par I'usage chrétien traditionnel du mot rnapafoin.
marque métalinguistique de cette réalité narrative a vecteurs doctrinaux.

C’est avec une conviction assurée, elle aussi, que 'exégete du XIXe ou
du XXe siecle, disciple d’Adolf Jiilicher, lit les paraboles dans une perspec-
tive historique et critique et y découvre autre chose: il estime, par exemple,
que, malgré leurs différences, la parabole matthéenne des talents (Mt 25,
14-30) et la parabole lucanienne des mines (Lc 19, 12-27) remontent a un
seul récit traditionnel. De fagon convaincante, il dépiste I’évolution que
subit tout récit au cours du temps, de bouche a oreille, d’'un enracinement
ponctuel & un usage ecclésial régulier. Il conclut, pour s’en tenir 4 la méme
parabole, qu’une particularité du récit de Luc, I'épisode initial du départ a
I’étranger du prince en quéte de son investiture (Lc 19, 12-15a), correspond
tout a la fois & une réminiscence historique (le cas d’Archelaiis) et a une
prise de conscience religieuse (le retard de la parousie).

L’exégese, c’est aussi, et c’est méme d’abord, 'explication des mots et,
avant de déplacer le regard du texte vers la réalité qu’il promet, il faut bien
examiner le document et le comprendre. La tradition philologique a connu
des hauts et des bas. Compagne de I'allégorie dans I'antiquité, elle précede

3 Texte préservé par ORIGENE, Comm. Joh., XIII, 44 § 294 (Origenes Werke 4,
GCS 10), Berlin, 1903, p..270.

4 L’allégorie désigne un systtme de communication qui véhicule un message
spirituel ou religieux dans un langage imagé, souvent conventionnel, plus précisément
dans un ensemble d’éléments plastiques ou narratifs. Par le terme allégorése, j’entends
la méthode explicative qui permet de passer du texte allégorique, donc imagé ou codé,
a la signification spirituelle ou religieuse.

5 La métaphore est d’abord une figure de rhétorique, puis un procédé littéraire.
Dans les deux cas, la métaphore suggeére, par un transfert de sens, une réalité au
moyen d’une image ou d’un terme frappant, extrait d’'une autre réalité, plus connue,
sans qu’il y ait recours a une formule de comparaison.



PARABOLE D'EVANGILE, PARABOLE DU ROYAUME 35

et encourage I'exégese historique depuis la Renaissance. Si le récit parabo-
lique de Luc 12, 16-20, le riche insensé qui réve de nouveaux entrepots, est
limpide, la lecon qu’en tire le v. 21 n’est pas claire. Que signifient en
particulier les mots kat pn gig 6eov mAovt@v? De quelle richesse s’agit-il,
spirituelle ou matérielle? Et le verbe mAovtéw a-t-il le sens d’étre riche ou
de s’enrichir? Eig 0edv, enfin, désigne-t-il le dépositaire, voire le bénéfi-
ciaire des gains escomptés (par symétrie avec €avt@®) ou le gain supréme
de I’enrichissement spirituel (il n’y a justement pas ici un datif comme il y
ale éavt® dans la premiere partie, parallele, de la phrase)? Ces questions,
c’'est la philologie et non 'allégorie ou l'histoire, qui peut les poser et,
souvent, les résoudre. Ce n’est pas non plus ’analyse sémiotique qui sera
décisive sur ce point.

Mais I'analyse sémiotique peut atteindre un autre objectif. Sensible a la
cohérence et au fonctionnement, attentive au programme narratif, aux
suggestions thématiques ou aux associations affectives, elle manifeste des
évidences que I'habitude ou l'inattention obscurcissent. Dans la parabole
du bon samaritain (Lc 10, 30-37), le sémioticien signale, a juste titre, que
«le récit s’arréte avant la guérison de la victime des brigands» et que «le
débat prend fin sans que le juriste réagisse a la derniére parole de Jésus».
Il en conclut — fort théologiquement, presque homilétiquement, en tout
cas exégétiquement — que l'«effacement du juriste laisse vacant le poste
de destinataire de cette parole, au profit de qui voudra bien I'occuper» ©.
C’est donc au lecteur, a nous, d’entrer, selon lui, dans la dynamique
pragmatique et dialogale de la parabole.

Chaque approche du texte découvre quelque chose de juste et pourtant
quelque chose de différent. Certes, chaque méthode a aussi ses limites, ses
exces et ses aveuglements. Adolf Jilicher avait raison de tempéter contre
lallégorie dogmatique des Peres et I'interprétation morale des piétistes. Et
les plus littéraires des exégétes contemporains n’ont pas tort d’attaquer une
pratique historico-critique obnubilée par le texte primitif ou la tradition
orale, de toute fagon inaccessibles. Et l'interpréte sensible au langage
métaphorique prétendra non sans raison qu’une analyse actantielle bloquera
le sens a I'intérieur de la parabole, alors que, de par sa fonction, la parabole,
remplie d’abnégation, nous invite a la quitter pour un ailleurs thématique.
N’empéche que chaque lecture a son profit et sa légitimité, car elle est un
regard. Comme une méme montagne a des allures différentes suivant qu'on
la regarde du Nord ou du Sud, de méme la parabole offre-t-elle des versants
différents et des profils variés, selon que nous I'observons en historien, en
esthéte ou en théologien.

¢ Groupe d’Entrevernes, Signes et paraboles. Sémiotique et texte évangélique, Paris,
1977, p. 51.



36 FRANCOIS BOVON

11

Cette variété de regards possibles tient-elle a la nature de la parabole?
A sa polysémie intentionnelle? Nous allons tenter d’éclairer cette question
par deux voies différentes: en analysant la mise en scéne évangélique de
Jésus préchant en paraboles, puis en étudiant le sens du mot «parabole».

Examinons tout d’abord la pragmatique parabolique de Jésus, d’apres
I’Evangile de Matthieu. A la fin de Mt 12, 46-50, le Christ matthéen brise
les liens familiaux charnels, c’est-a-dire critique la famille au sens littéral,
pour redéfinir ces liens en régime de foi, c’est-a-dire en leur sens second ou
figuré. La spiritualisation n’est cependant pas désincarnée, car Jésus ne leve
pas la main vers le ciel pour y désigner sa parenté nouvelle, mais I’étend
sur ses disciples bien présents: «Voici ma mere et mes fréres» (Mt 12, 49).
De plus, ce sens nouveau est extensible: il correspond a4 une exigence
nouvelle, non plus a la procréation physique, mais a I’adhésion active a la
volonté de Dieu (Mt 12, 50).

Dans cette péricope, I'opposition du dedans et du dehors est suggestive.
C’est a I'extérieur de la maison que se tient la famille de Jésus (cf. les deux
«dehors» des vv. 46 et 47); c’est a I'intérieur, en revanche, que se trouvent
réunis Jésus et ses disciples (le sens second du mot «famille» se dévoile donc
a l'intérieur). Et — ce que les exégetes négligent souvent — il y a, en plus,
un personnage anonyme ¢t discret, dont 'importance se mesure au rapport
qu’il établit entre I'extérieur et l'intérieur, entre le sens littéral et le sens
figuré. Non qu’il définisse lui-méme cette relation, car il connait au départ
la seule situation littérale, mais il en découvre ensuite la signification. S’il
dit de son propre chef: «Voici que ta mere et tes freres se tiennent dehors»,
il saisit ensuite la réplique interprétative de Jésus qui «répondit a celui qui
venait de parler» (v. 48): «Voici ma mere et mes freres...» (v. 49). Ce
personnage c’est, a 'intérieur du texte, 'exégete que nous — lecteurs placés
a Pextérieur — sommes invités a suivre sur le chemin de la constatation puis
de 'interprétation.

Cela dit, I’évangéliste va conduire Jésus hors de la maison (Mt 13, 1)
non pour le faire marcher, mais pour l'inciter a s’asseoir (verbe suggérant
la position de I’enseignant). Jésus s’installe au bord de la mer, lieu qui n’est
ni celui de la famille d’origine, ni celui de la famille ecclésiale, mais celui,
plus vaste que l'une et moins typé que lautre, des foules nombreuses
(Mt 13, 2).

Matthieu poursuit son role de narrateur en disant que Jésus va s’exprimer
(Mt 13, 3). Il précise toutefois, passant du role de récitant a celui de guide,
que le discours de Jésus sera «en paraboles» (Mt 13, 3). Etapres «la citation»
de T'histoire du semeur (Mt 13, 3-9), il place les disciples dans la position
de 'exégete anonyme de Mt 12, 47. Ceux-ci constatent le langage paraboli-



PARABOLE D’EVANGILE, PARABOLE DU ROYAUME 7

que, langage de la visibilité, de la lettre et de la chair, puis s’étonnent de
son usage par Jésus (Mt 13, 10). Ce dernier, s’avan¢ant de 1'extérieur a
I'intérieur, de la lettre a I’Esprit, de la parabole au Royaume, les désigne,
eux aussi, comme des passants: ceux a qui la traversée du sens est possible;
du langage a Dieu, des mystéres enclos en paraboles a leur intelligence
spirituelle (Mt 13, 11). Ce sont «vous», les bénéficiaires, a qui I'on «ajoute»
le sens figuré au sens littéral: «Car a celui qui a, il sera donné et il sera dans
la surabondance» (Mt 13, 12a). «Mais ceux qui n’ont pas, auxquels on Otera
méme ce qu’ils ont (Mt 13, 12b)», en particulier les paraboles, ce sont ceux
qui restent a I'extérieur. La péricope précédente (Mt 12, 46-50) symbolise
ces gens par la famille charnelle et la parabole elle-méme les figure par les
terrains ol la semence ne pousse pas abondamment (Mt 13, 4-7).

«Vous», les disciples qui comprennent, non par eux-mémes, mais grice
aux explications du Christ, sont alors déclarés «heureux» (Mt 13, 16-17).
Heureux de ce qu'’ils voient et entendent, car ils savent passer du visible a
I'invisible, des mots humains a la réalité divine. Les autres ont eu I'occasion
d’entendre et de voir, mais n’ont pas su comprendre.

Cette répartition étant faite, Jésus se concentre sur les seuls «vous», les
seuls membres de sa vraie famille. Leur ayant donné, comme aux autres,
le langage chiffré, énigmatique de la parabole, il leur accorde en plus, a eux
seuls, le sens profond, second, décodé. D’ou I'interprétation, au sens propre
du terme, allégorique, ¢’est-a-dire celle qui conduit «ailleurs», qui fait passer
de la lettre au sens (Mt 13, 18-23).

Toute cette mise en scéne a une double fonction. Elle met en évidence
la parabole principale de Jésus, celle du semeur, mais elle incite également
a comprendre, en régime de foi, la fonction des paraboles et I'interprétation
qu’il convient de leur donner. Si la parabole est un condensé de I'Evangile
entier, comme nous le suggérerons, sa mise en situation narrative rappelle
impérativement qu’elle exige une interprétation et invite a un ailleurs auquel
elle ressemble.

II1

L’usage par les Evangélistes eux-mémes du mot «parabole» confirme ce
dessein théologique, qui s’enracine dans la personne historique de Jésus et
fleurit dans la tradition synoptique. Il signale — au sens fort de ce verbe —
que le langage humain, en cette configuration, pointe vers une réalité divine,
faite de bienfaisance, d’impatience et d’exigence. Traduction du machal
hébraique, terme susceptible de qualifier des discours figuratifs divers (du
proverbe a la fable en passant par I'énigme et la parabole), que signifie
exactement mapafoAn en grec? Le mot est tiré de napaBdAro | verbe qui,
en sa seule valeur transitive, peut prendre, a l'actif, un grand nombre
d’acceptions: «lancer le long de», «jeter en pature», «confier», «jeter hors



38 FRANCOIS BOVON

du droit chemin», «<compromettre», «jeter aupres de», «mettre a coté de»,
«comparer», «rendre la pareille». La parabole, c’est «le fait de jeter a coté»,
c’est «la comparaison», mais aussi «la rencontre», «le choc» (dans une
bataille), «I’action de s’écarter du droit chemin», «la projection» (des rayons
du soleil), «la parabole» (section conique), «le parallélogramme» ou «la
division» (au sens arithmétique). Dans les Evangiles, le mot a gardé son
flou sémitique et n’a pas associé toutes les acceptions possibles du grec. Un
dictionnaire récent 7 retient les sens qui le rapprochent du machal sémitique
et énumere: «le proverbe», «la comparaison», «I’énigme», «la parabole»
et «le récit parabolique». En ces diverses acceptions, le mot mapafBoAn,
dans les Evangiles, signale que la portée de I'enseignement de Jésus doit
étre cherchée au-dela d’un sens immédiatement saisissable.

v

Parler en paraboles, c’est donc parler autrement que d’habitude; c’est
choisir un mode d’expression qui retient l'attention par la surprise de
I'inédit, puis 'oriente, en le détournant de la lettre, vers une autre réalité
par le moyen méme qui étonne. A la surprise succéde ainsi la découverte;
a I’énonciation étonnante, un énoncé qui renvoie a autre chose. On a, sans
nul doute, exagéré la différence entre la comparaison, congue comme
véhiculaire, et la métaphore révélatrice en soi de cette «autre» réalité par
participation du langage a I’étre. Que plusieurs paraboles commencent par
une formule de «comparaison» (cf. Mc 4, 26.30; Mt 13, 24.31.33.44.45.47;
Lc 13, 18.20) devrait suffire a nous rendre prudents. La comparaison, si
'on n’a pas du langage une perception trop étroitement nominaliste, parti-
cipe elle aussi de I’étre. Inversement, la métaphore ne doit pas étre suréva-
luée, comme si le bonheur tout entier s’épuisait dans le langage.

v

La distinction entre parabole et allégorie ne doit pas non plus étre
surestimée. Ce n’est pas par un hasard illégitime que les premiers complé-
ments rédactionnels aux paraboles traditionnelles de Jésus aient été de
nature allégorique (par exemple, Mc 4, 13-20//Mt 13, 18-23//Lc 8, 11-15 et
Mt 13, 36-43). Certes, la parabole, si elle n’a pas qu’une pointe, est un
condensé qu'il ne faut pas diluer aussitdt en une gerbe d’équivalences
sémantiques du genre: «Celui qui a été ensemencé dans la bonne terre,
“Cest celui qui entend la Parole et comprend» (Mt 13, 23). Ce n’est pas un
accident non plus, si les premieres exégeses du II¢ siecle, hétérodoxes ou
orthodoxes, ont lu les paraboles des Evangiles dans une perspective allégo-

7 G: HAUFE, art. napaPoirn etc., Exegetisches Worterbuch zum Neuen Testament,
III, Stuttgart, 1983, col. 36.



PARABOLE D’EVANGILE, PARABOLE DU ROYAUME 39

rique. Non, les paraboles de Jésus, si concrétes, prosaiques, rurales et
populaires qu’elles aient été, s’inscrivaient dans une tradition culturelle et
religieuse, pour laquelle le «berger» ou la «<semence» étaient des grandeurs
entrées depuis longtemps dans un univers symbolique a portée religieuse.
Et ce ne sont pas les seules images mais ce sont aussi les actions racontées
par Jésus et les Evangélistes qui appartiennent a cet univers: le départ et
le retour, la perte et les retrouvailles, la reddition des comptes, le devoir
de I’hospitalité ou les relations familiales étaient devenus des motifs narra-
tifs, dont la fringance théologique avait depuis longtemps frappé les esprits.
Chacun, méme Jésus, doit obéir a des contraintes pour se faire comprendre:
pour dire du neuf, il n’y a que du vieux a disposition. Seul I'agencement
des mots, des motifs ou des themes permet le surgissement de I'inédit. Les
paraboles de Jésus possedent ainsi chacune un certain quota d’allégorie.
Néanmoins, Jésus et les premiers chrétiens ont opéré une césure marquante,
non au niveau des universaux symboliques, mais au niveau des pratiques
exégétiques de la Tora. Car les paraboles de Jésus, a la différence de
plusieurs paraboles juives, ne regardent plus vers I'arriere d'un texte biblique
normatif qu’elles sont sensées illustrer & mais vers I'avant d’'un Royaume
qu’elles disent en puissance (au double sens de ce mot, celui de virtualité
et celui d’efficacité).

L’analyse des liens entre la parabole et l'allégorie doit dépasser les
aspects formels. Il convient, en particulier, d’opérer cette enquéte en son-
geant au processus de communication, ¢’est-a-dire a la pragmatique. En son
origine, en son premier usage, la parabole fait choc (quelque chose du sens
de «choc», que peut avoir ce mot en grec, résonne-t-il encore dans nos
Evangiles?). En effet, la parabole est d’abord utilisée — et les sociolinguis-
tiques pourraient le confirmer — en situation de crise. Quand le langage
propre est bloqué, la parabole est une voie indirecte, plus sinueuse, mais
plus stire, de communication (David entre en matiére quand on lui parle
de brebis et non de femmes, des autres et non directement de lui [2 Sam
12]). Le scénario que Luc construit au chapitre 15 de son Evangile illustre
cette constatation. Les trois paraboles de la miséricorde, la brebis perdue
(Lc 15, 3-7), la drachme perdue (Lc 15, 8-10) et I'enfant prodigue (Lc 15,
11-32), ne sont pas présentées par I'évangéliste comme des enseignements
sereins, mais comme des répliques a des critiques. La présentation histori-
cisante de Lc 15, 1-2, ol surgit une critique des Pharisiens et des scribes
contre les meeurs de Jésus, n’a pas besoin d’étre historiquement exacte; il

¥ «Que la parabole ne soit pas quelque chose de minime & tes yeux, car, au moyen
d’une parabole, I’étre humain peut parvenir a I'intelligence des paroles de la Tora.»
Midrach du Cantique des Cantiques, 1, 1 (79a), cité par P. Billerbeck dans H. L.
STRACK et P. BILLERBECK, Das Evangelium nach Matthdus erldutert aus Talmud und
Midrasch, 1, Munich 1922, p. 654.



40 FRANCOIS BOVON

suffit que Luc suggére que toute parabole fait partie d’'un processus de
communication plus large, dialogal ou polémique.

Cela est vrai de son premier usage. Mais cela n’est vrai que de lui. Effet
de choc, texte qui force a la décision, métaphore qui effectue ce qu’elle dit,
telle est la parabole en son état premier, ou plutdt en sa premiére exposition.

Mais ses effets ne s’arrétent pas la. Tout texte qui vous a marqués vous
accompagne. Vous y revenez, vous le méditez: frappés d’abord par son
impact global, par sa cohérence, par sa pointe, vous vous mettez a en
percevoir les détails, les étapes, les évocations. Vous laissez vibrer tel mot,
vous reliez telle situation a vos souvenirs personnels ou culturels, vous
associez tel dénouement a tel message.

En son premier état, la parabole est donc prédication. En sa reprise,
elle devient catéchése. D’abord métaphore, elle vire a 'allégorie. Le pere
n’¢tait pas Dieu dans la parabole de I’enfant prodigue (Lc 15, 11-32); il le
devient a la deuxiéme lecture. Cette évolution n’est pas en soi illégitime.

VI

Les paraboles ne doivent pas étre isolées du texte en son entier. D’abord,
parce que, parties de I’ensemble que constitue un Evangile, elles n’arrivent
pas a I'improviste, ni sans raison a tel moment du texte. La place centrale
de Lc 15, par exemple, doit étre respectée, comme celle, symétrique, de la
conférence de Jérusalem (Ac 15) dans le deuxieme volume. Ensuite, parce
qu’elles sont un condensé de I’Evangile, un résumé et un embleme du
message de Jésus.

Parabole de I’Evangile en sa texture littéraire, la mapaPoAr est aussi
parabole du Royaume en sa vérité convaincante. Croisée des chemins, de
la lettre et de I’Esprit, lieu de rencontre de la créature et de son Dieu, elle
s’offre a nous dans sa faiblesse et sa force.

Nous devons la lire de tout notre cceur, de toute notre pensce et de toute
notre force. La parabole parle du trésor caché dans le champ (Mt 13, 44)
ou de la perle de grand prix (Mt 13, 46). Elle est elle-méme, a l'intérieur
de I’Evangile, comme le trésor au milieu du champ ou la perle chez le
marchand. Celui qui la découvre fait le détour laborieux de I'inventeur qui
«s’en est allé» (Mt 13, 46), puis «a vendu tout ce qu’il avait» pour pouvoir
I'acheter (Mt 13, 44 et 46). C’est-a-dire qu’il met a profit tous les moyens
de l'intelligence et du cceur («tout ce qu’il avait», Mt 13, 44 et 46) pour
l'acquérir, pour la comprendre. Comprendre la parabole, c’est gagner en
méme temps le Royaume. Car c’est comprendre un texte qui parle du trésor
et de la perle, et c’est saisir ce qui relie la parabole au Royaume. Lecture
de l'intelligence et lecture de 'engagement se complétent. Philologie, his-
toire, littérature, sociologie, que sais-je encore, les sciences humaines sont
toutes appelées a 'aide, puisque c’est d’'un langage humain, d’une réalité



PARABOLE D'’EVANGILE, PARABOLE DU ROYAUME 41

humaine qu’il s’agit. Mais il arrive, c’est notre conviction faite de foi et
d’espérance, que Dieu se donne a connaitre par ’humain et que cet humain-
la dévoile quelque chose de Dieu. §’il n’en était pas ainsi, nous pourrions
désespérer, cyniques ou dégus.

BIBLIOGRAPHIE

Association Catholique Francaise pour I'Etude de la Bible, éd. J. DELORME, Les
Paraboles Evangéliques. Perspectives Nouvelles (Lectio Divina 135), Paris, 1989.

Bovon, F. et ROUILLER, G. (éd.), Exegesis. Problémes de méthode et exercices de
lecture (Geneése 22 et Luc 15), (BT[N]), Neuchétel/Paris 1975.

CrossaN, J. D., In Parables. The Challenge of Historical Jesus, New York, 1973.

— (€d.), The Good Samaritan, Semeia 2 (1974).

— (&d.), Polyvalent Narration, Semeia 9 (1977).

DUPONT, J., Pourquoi des paraboles? La méthode parabolique de Jésus (Lire la Bible
46), Paris, 1977.

HARNISCH, W., Die Gleichniserzihlungen Jesu (UTB 1343), Gottingen, 1985.

— (éd.), Gleichnisse Jesu. Positionen der Auslegung von Adolf Jiilicher bis zur
Formgeschichte (WdF 366), Darmstadt, 1982.

— (éd.), Die neutestamentliche Gleichnisforschung im Horizont von Hermeneutik und
Literaturwissenschaft (WdF 575), Darmstadt, 1982.

HAUFE, G., «art. tapaBoAn etc.», Exegetisches Worterbuch zum Neuen Testament, ed.

par H. BALZ et G. SCHNEIDER, III, Stuttgart, 1983, col. 35-38.

JEREMIAS, J., Die Gleichnisse Jesu, Gottingen, 19583,

JULICHER, A., Die Gleichnisreden Jesu, I¥/11, Tiibingen, 1910.

KJARGAARD, M. S., Metaphor and Parable: a Systematic Analysis of the Specific
Structure and Cognitive Function of the Synoptic Similes and Parables qua Meta-
phors (AThD 20), Leiden, 1986.

Krauck, H. J., Allegorie und Allegorese in synoptischen Gleichnistexten (NTA, NF,
13), Miinster, 1978.

VIA, D. O., The Parables. Their Literary and Existential Dimension, Philadelphia,
1967.

WEDER, H.. Die Gleichnisse Jesu als Metaphern. Traditions- und redaktionsgeschicht-
liche Analysen und Interpretationen (FRLANT 120) Goéttingen, 1978.



	Parabole d'évangile, parabole du Royaume

