Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 40 (1990)

Heft: 1

Artikel: Justification des normes : transcendantale ou pragmatique?
Autor: Grunewald, Bernward

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381397

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 122 (1990), P. 1-15

JUSTIFICATION DES NORMES:
TRANSCENDANTALE OU PRAGMATIQUE 7*

BERNWARD GRUNEWALD

Résumé

La premiere partie de cet article analyse les propositions centrales de la
pragmatique transcendantale pour la justification des normes; ces propositions
reposent sur ['affirmation de '«incontournabilité» de la situation d’argumen-
tation. On y discute cette «incontournabilité». La deuxiéme partie cherche a
corriger la position du probléme tout en conservant les avantages de la concep-
tion pragmatique transcendantale. On y remplace la situation d'argumenta-
tion par un acte vraiment «incontournable», a savoir notre conscience pratique
(ou notre vouloir en général), qui révéle la volonté générale comme condition de
possibilité de cette conscience pratique.

Pour une position philosophique, c’est un avantage appréciable de pouvoir
puiser dans différentes traditions en réunissant des points de vue théoriques
jamais encore confrontés pour en tirer une réponse a une question systéma-
tique. La «pragmatique transcendantale», que Karl Otto Apel et son éléve
Wolfgang Kuhlmann' ont développée en étroite collaboration théorique avec
les idées de Jiirgen Habermas, s’est donné pour programme une synthése
systématique des points de départ de la philosophie transcendantale classique
et de la théorie moderne des actes de langage. Son but est d’atteindre une
justification ultime des principes théoriques et pratiques et de montrer que «le
tournant linguistique» de la philosophie moderne ne nous condamne pas, par
exemple, a nous borner a la seule réflexion méta-éthique.

Or d’une part la philosophie transcendantale de Kant, elle-méme issue de
la synthése critique du rationalisme et de I’empirisme, et d’autre part la

* Jaimerais remercier M™¢ Frangoise Wiesmath, Bonn, et M. Alain Perrinjaquet.
Neuchatel, de leur contribution a la traduction de cet article.

' Je m’en tiendrai 4 la version de la justification des normes pragmatique transcen-
dantale que Wolfgang Kuhlmann a exposée: car chez lui 'idée fondamentale de cette
Justification apparait de fagon plus claire et plus soutenue que chez Apel; Wolfgang
KUHLMANN, Reflexive Letztbegriindung, Untersuchungen zur Transzendentalpragma-
tik, (Alber) Freiburg/Miinchen 1985 (cité par le sigle: RL, suivi de la page): cf. aussi
I’esssai de Karl Otto ApeL, Sur le probléme d'une fondation rationnelle de l'éthique a
l'dge de la science. L'a priori de la communauté communicationnelle et les fondements
de ['éthique. Précédé d’un Avant-Propos, Introd. de R. Lellouche, (Presses Universi-
taires de Lille) Lille 1987.



2 BERNWARD GRUNEWALD

philosophie de I'«ordinary language» anglo-saxonne comportent, toutes
deux, une tendance a dévoiler les sources subjectives de notre pens¢e et de
notre langage: la premiére en attirant notre attention sur la conscience sous-
jacente a tous nos concepts et a tous nos jugements objectifs, la seconde en
mettant en avant la dimension subjective de notre langage, les actes de langage
eux-mémes et, par exemple, leur «fonction illocutoire» souvent négligée dans
les analyses syntaxiques et sémantiques du langage. Que faisons-nous en fait,
lorsque nous utilisons des concepts (ou des mots) ainsi que des jugements (ou
des phrases)? — telle est la question soulevée par ces deux tendances philo-
sophiques. Alors que la philosophie transcendantale kantienne remonte de
nos jugements objectifs, pour les justifier, a nos actes d’expérience et de
conscience cognitive, en cherchant les conditions de leur possibilite, 1a thé¢orie
des actes de langage, telle qu’elle apparait dans ses plus récents développe-
ments (par exemple chez John Searle), semble voir dans ces actes une dimen-
sion fondamentale pour notre action, qui donnerait aussi des principes pour
des normes morales?.

Le titre de mon article contient une petite méchanceté: il nous place devant
'alternative de chercher une justification des normes soit transcendantale soit
pragmatique — en presupposant le sens classique du terme « pragmatique»,
qui se rapporte aux impeératifs hypothétiques. Mais je fais ainsi une entorse a
I'intention de M. Apel. En effet, son concept de pragmatique est tout a fait
différent: c’est celui de la sémiotique moderne, pour qui la théorie des actes de
langage porte sur la dimension «pragmatique» de notre langage. Et c’est sur
cette dimension «subjective», par exemple sur les verbes performatifs et les
fonctions illocutoires de nos expressions, que les philosophes de Francfort
cherchent a établir une réflexion transcendantale. — Il me faut alors préciser
ma question: la pragmatique transcendantale atteint-elle une couche si fon-
damentale de notre langage et de notre action qu’elle mérite d’étre appelée
«transcendantale» ? Et atteint-elle des normes vraiment non pragmatiques
(au sens classique du terme), des normes catégoriques?

Dans la premiére partie de cet article, je vais analyser les propositions
centrales de la pragmatique transcendantale et montrer que la réponse aux
questions posces doit étre négative. Dans la deuxiéme partie, je me deman-
derai si 'on peut corriger la position du probléme pour atteindre le but d’une
justification ultime, tout en conservant les avantages qui découlent, d'une
part, d’'une conception transcendantale, d’autre part, d’une réflexion «prag-
matique» sur notre langage.

2 John SEARLE, Speech Acts, Cambridge University Press, 1969 (trad. frangaise de H.
Panchard, Les actes de langage, Paris, Herman, 1972); je ne discuterai pas ici du
«naturalisme» de Searle; cf. 'analyse critique fondée sur la position de Searle chez Karl
Otto APEL, Sprechakttheorie und transzendentale Sprachpragmatik zur Frage ethischer
Normen, dans: K. O. Apel (ed.), Sprachpragmatik und Philosophie, Frankfurt (Suhr-
kamp, stw 375) 1982, p. 10-173.



JUSTIFICATION DES NORMES 3

I. La justification des normes dans la pragmatique
-transcendantale

Réflexions préliminaires

Dans quelle mesure la pragmatique transcendantale est-elle liée a la phi-
losophie tanscendantale de Kant? Elle lui emprunte avant tout la structure de
la justification ultime. Dans la Critique de la raison pure, Kant justifie les
principes théoriques de 'entendement, ainsi que ses catégories, en démon-
trant qu’elles sont des conditions de possibilité de I'expérience. Il évite ainsi le
dilemme qui inquiéte la philosophie depuis Aristote, a savoir qu’on serait
oblige de justifier les principes ultimes, soit par une «régression a 'infini», soit
par un cercle logique. — Ce dilemme, I'¢éléve de Popper, Hans Albert, I’a élargi
en trilemme en caractérisant 'expédient aristotélicien d’appui sur «I’évidence
inhérente» des principes comme une interruption définitive du procédé de
justification lui-méme. En souvenir du baron, qui se sauva de I’enlisement
dans le marécage en se tirant par sa propre tresse, Albert donne au probleme le
nom expressif de «trilemme de Minchhausen» pour disqualifier ainsi la
pensee de la justification ultime?.

La justification transcendantale, d’apres Kuhlmann, échappe a tous les
termes du trilemme (cf. RL 62-71). Du point de vue de la logique modale, elle
est caractérisée par la structure suivante: les principes mis en question sont
¢tablis comme nécessaires du fait qu’on découvre qu’ils sont les conditions de
possibilité d’une chose elle-méme nécessaire, ce que Kuhlmann appelle: «un-
hintergehbar», et que je traduis par «incontournable».

Posons-nous alors la question suivante: quelle est cette nécessité «incon-
tournable» pour la justification des normes? — A cela, Apel et Kuhlmann
répondent en se référant a la théorie des actes de langage et en présentant la
«situation de 'argumentation» comme «incontournable» pour nous (cf. RL
20-22 ¢t 181-184). — Le fait d’argumenter, méme au cours d’un soliloque, sera
en effet compris d’emblée comme un acte de langage supposant principale-

3 Cf. Hans ALBERT, Traktat iiber kritische Vernunft, Tiibingen (Mohr) 1968, p. 13-
I5: cf. aussi du méme auteur: Die Wissenschaft und die Fehlbarkeit der Vernunft,
Tlibingen (Mohr) 1982, et le procés-verbal d’une discussion: Ist eine philosophische
Letztbegriindung moralischer Normen moglich ? Diskussion mit K. O. Apel, dans: K. O.
APEL, D. Bohler et G. Kadelbach (ed.), Praktische Philosophie/Ethik: Dialoge, Frank-
furt a.M., 1984 (Fischer), tome 2, p. 82-123. — Je donne quelques indications concer-
nant la discussion ultérieure du probléme: Otfried HOFFE, Kantische Skepsis gegen die
transzendentale Kommunikationsethik, dans: D. Bohler et W. Kuhlmann (ed.), Kom-
munikation und Reflexion. Zur Diskussion der Transzendentalpragmatik - Antworten
auf K. O. Apel, Frankfurt/M 1982 (stw 408), p. 518-519, et dans le méme recueil:
Karl-Heinz ILTING, Der Geltungsgrund moralischer Normen, p. 612-648: Gerhard
SEEL, Ist der praktische Begriindungsregref3 abschliefSbar ?dans: G. Frey et 1. Zelger (ed.),
Der Mensch und die Wissenschaften vom Menschen, Insbruck 1983, tome 2, p. 609-
619,



4 BERNWARD GRUNEWALD

ment une communication intersubjective et non seulement comme un évé-
nement ayant lieu dans I'intimité privee de la conscience. Certes il ne s’agit pas
seulement, pour la justification des normes, de la structure et de la validité de
ce qui est verbalement exprimé dans la communication, mais aussi de la
«connaissance pratique» — ou mieux « pragmatique» (au sens sémiotique —
«Handlungswissen»), utilisée, mais rarement articulée (par des phrases per-
formatives), dans les actes de "argumentation. C’est sur cette connaissance
pragmatique, qu’il faut réflechir «strictement», c’est-a-dire: en mettant en
lumiere sa présence dans chaque argumentation (cf. RL 111-124).

Il est évident que cette proposition « pragmatique» présente un avantage
considérable pour la justification des normes. Car, dés que nous posons la
question des normes, nous nous trouvons exactement dans une telle situation
argumentative, méme si, et surtout si nous contestons la validité des normes.
Sinous voulons prétendre a la justesse de notre avis, il faut alors, bon gré mal
gre, que nous nous décidions a reconnaitre comme valables les conditions qui
rendent possible une argumentation en général.

Il est ainsi facile de montrer qu’on peut prouver méme au sceptique le plus
radical que, pour douter ou méme pour contester une assertion quelconque
portant, par exemple, sur la validité des principes logiques, I’on doit faire
précisément usage de ces principes logiques. Jusqu’ici la pragmatique trans-
cendantale est en accord avec des théories plus anciennes qui parlaient du
«scepticisme se consommant lui-méme» (pour utiliser les termes de Hegel)*.
Jusqu’a ce point, on n’a pas besoin non plus d’un «linguistic turn» pour
discuter de la justification ultime des principes. Cependant, selon Kuhlmann,
il en va autrement de la justification des normes proprement dites, de la
justification des principes pratiques. Ici, le fait que I'argumentation soit
exprimée verbalement devient une condition constitutive de la réflexion,
dans la mesure ou la thése de Wittgenstein sur I'impossibilité du langage privé
introduit, d’aprés Kuhlmann, une raison de prendre en considération la coo-
pération avec une communauté de communication comme condition de I’ar-
gumentation.

Les trois normes fondamentales

Cependant la norme éthique premiére et primordiale qui, selon Kuhl-
mann, est toujours reconnue par chaque argumentateur sens¢, ne s’appuie pas
encore sur les relations avec d’autres sujets, mais seulement sur la relation de
notre propre argumentation avec ses conditions de validite. Elle est formulée
ainsi dans sa premiére version:

«Sinous voulons trés sérieusement savoir quelque chose, st nous sommes
trés sérieusement intéressés a la solution d’un probléme, alors il est obli-

4 Cf. p.ex. Hans WAGNER, Philosophie und Reflexion, Miinchen/Basel (Reinhardt,
1959) 3¢ed. 1980, p. 151.



JUSTIFICATION DES NORMES i

gatoire pour nous («geboten») de nous efforcer par une argumentation
rationnelle de trouver la solution juste». (RL 185)

Du point de vue du contenu, et du propre aveu de Kuhlmann, cette pre-
miere norme semble appartenir en fait davantage aux actes de langage théo-
rigues qu’a la pratique proprement dite. Et, en ce qui concerne sa forme, le
caractere hypothétique de cette régle pourrait soulever des questions. Mais,
avant de discuter ces problémes, je voudrais présenter rapidement les deux
autres normes fondamentales de Kuhlmann.

En incluant les destinataires de I’argumentation dans le contenu normatif,
par le recours a la dimension pragmatique (au sens s€émiotique) de ’argumen-
tation, la deuxiéme norme nous ameéne un peu plus prés du champ éthique. —
Elle s’énonce ainsi:

«S1 nous sommes séricusement intéressés a la solution d’un probléme,
alors nous devons (wir miissen) nous efforcer de trouver une solution a
laquelle chacun puisse donner son assentiment, un consensus raisonna-
ble.» (RL 189)

Le moment pratique de cette norme consiste apparemment dans le fait que
'obtention d’un consensus suppose certaines actions communicatives, ainsi
que d’autres interactions liées a certaines régles. On ne peut établir aucun
consensus avec quelqu’un qu’on ne considére pas comme un interlocuteur
egal a soi-méme, avec quelqu’un qu’on ne laisse pas s’exprimer ou, pire, qu’on
cherche a tuer.

La troisiéme norme a trait dés le début a la solution de problémes prati-
ques:

«S1 nous sommes séricusement intéressés a la solution d’un probléme
pratique, [c’est-a-dire] d’un probléme — comme nous pouvons le dire
maintenant en général — traitant du bien-fondé de normes d’action, de
buts, de besoins, d’intéréts, et en particulier lorsqu’il y a conflit entre les
exigences des membres de la communauté de communication, alors nous
devons nous efforcer de trouver une solution a laquelle chaque membre de
la communauté de communication étendue a 'infini puisse donner son
assentiment, [c’est-a-dire] un consensus raisonnable.» (RL 207)

S1 nous négligeons pour I'instant la forme hypothétique de la troisiéme
norme, ce qu'on vient d’entendre semble n’étre rien d’autre qu’une formula-
tion nouvelle de I'impératif catégorique, ou plutdt de sa troisiéme version chez
Kant, qui parle «de I'idée de la volonté de chaque étre rationnel congue
comme une volonté générale législative» («Fondements de la métaphysique
des meeurs» — Akademie-Ausgabe 1V 432, 3-4).



6 BERNWARD GRUNEWALD

Une justification transcendantale de normes inconditionnelles?

La pragmatique transcendantale se trouve donc en bonne compagnie avec
le contenu de cette norme. Mais il faut se demander si le but de la justification
de la troisiéme norme, et celui de la justification d’une norme quelconque, est
bien atteint par Kuhlmann. Pourquoi sommes-nous obligés de rechercher
dans des questions pratiques un consensus raisonnable ainsi défini? — La
réponse pragmatique transcendantale est la suivante: parce que les problémes
pratiques sont directement ou indirectement des implications «pragmati-
ques» de I'argumentation, parce que le consensus dans les questions pratiques
est une condition de la solution argumentative de quelque probléme que ce
soit, qu’il soit pratique ou théorique, et parce que la situation de ’'argumen-
tation est pour nous incontournable. Si nous admettons pour I'instant la
conseéquence du passage de la premiére a la seconde, puis a la troisiéme norme,
tout dépend alors de la confiance qu’on accorde a I'idée premiére du caractére
incontournable de la situation argumentative et du sens qu’on lui donne. Cette
situation est-elle aussi incontournable que la pragmatique transcendantale le
prétend?

Il ne se trouvera presque personne pour refuser son approbation a la norme
1. La question se pose pourtant de savoir si, dans sa forme et dans son contenu,
elle exprime une norme éthique, c’est-a-dire une norme absolument obliga-
toire. Formellement, il s’agit dans cette norme (comme dans les deux autres
normes) d’une proposition conditionnelle, dont la proposition antécédente
contient I’expression d’une volonté qui semble de ce fait étre contingente. Il ne
s’en dégagerait donc qu’un «impératif hypothétique» et par la locution «il est
obligatoire» («geboten»), la proposition n’exprimerait, dans la terminologie
de Kant, qu'un «conseil de prudence», donc, en derniére analyse, une néces-
sité théorique. Cela vaut aussi pour I’expression «nous devons» (wir miissen)
dans les deux autres normes.

Kuhlmann essaie cependant de nous montrer que la « volonté d’argumen-
ter rationnellement» est absolument «incontournable» pour nous, parce qu’il
n’existe aucune autre voie pour atteindre le but recherché, ¢’est-a-dire pour
examiner la possibilité de la justification des normes. Il affirme méme que
nous pouvons «nous assurer que cette volonté est notre volonté véritable»
(«eigentlicher Wille»), parce qu’elle est incontournable, si toutefois nous
voulons vraiment savoir quelque chose, que ce soit ce que nous devrions faire
ou ce que nous voulons vraiment. Nous reviendrons plus tard sur la curieuse
expression « volonté véritable». En tout cas, d’aprés Kuhlmann, cette norme
se dégage «comme la réponse premicre et en méme temps absolument
contraignante («verbindlich»), que rien ni personne ne peut contester, sous
peine de se contredire lui-méme», a la question: que voulons-nous vraiment ?
Par conséquent la «norme 1», d’aprés Kuhlmann, pourrait trés bien étre
formulée en un impératif catégorique: «argumente rationnellement!» (RL
185).



JUSTIFICATION DES NORMES 7

Il est tres instructif d’examiner de prés comment Kuhlmann interpréte ici
le caractére incontournable de I'argumentation pour transformer sa régle
hypothétique en impératif catégorique. Nous pouvons remarquer que, en
premier lieu, ce ne sont ni la situation d’argumentation, ni les actes de langage
qu’elle comporte, qui sont incontournables, mais la volonté de savoir quelque
chose, en 'occurrence ce que nous devons faire ou ce que nous voulons
vraiment. Et la volonté d’argumentation rationnelle n’est que la conséquence
de notre volonté de savoir quelque chose. Ainsi la discussion fondamentale ne
porte pas directement sur les actes de langage, mais sur des actes intentionnels,
sur notre vouloir ou notre conscience pratique. Il semble que cette conscience
pratique soit prise par Kuhlmann comme faisant partie de la dimension
«pragmatique» des actes de langage.

Ma premiere question est de savoir st Kuhlmann atteint ainsi une couche
fondamentale de cette dimension «pragmatique», qui mérite d’étre appelée
transcendantale, parce qu’elle transcende toute pratique particuliére et toute
volonté particuliere. Cependant, pourquoi Kuhlmann se limite-t-il ici a la
discussion de la volonté de savoir quelque chose ? — C’est apparemment parce
que nous voulons savoir s’il y a des normes absolues. Mais cela semble n’étre
que le point de départ particulier de notre discussion. Que les «régles d’argu-
mentation» soient incontournables pour celui qui veut savoir quelque chose
qu’il ne sait pas encore, nous pourrons I'admettre facilement. Mais la volonté
de savoir quelque chose est-elle foujours notre volonté véritable, quoi que
nous voulions? Pourquot, lorsque nous voulons quelque chose, ne devrions-
nous pas mettre en pratique cette volonté, plutot que de nous demander ce que
nous voulons véritablement? Cette question Suppose que nous ne savons pas
ce que nous voulons véritablement. Et c’est seulement si nous ne le savons
Jamais que la situation de 'argumentation se trouve étre vraiment incontour-
nable pour toute forme de pratique. Mais qu’en est-il si quelqu’un sait déja, ou
croit savoir ce qu'il veut véritablement, ou simplement s’il veut quelque
chose, par exemple me frapper a terre? Il semble que, dans ce cas, la volonté
d’argumentation ne soit d’aucune fagon incontournable et que, par consé-
quent, la dimension transcendantale d’une régle pour route forme de pratique
ne soit pas encore atteinte. Il manque alors également une justification géné-
rale des deux normes suivantes.

Ma seconde question porte sur le caractére obligatoire d’un impératif
catégorique. Méme si nous admettions que, lorsque nous voulons quelque
chose, nous voulons toujours savoir en méme temps quelque chose que nous
ne savons pas encore, il faudrait encore nous demander si nous serions, de ce
fait, obligés a un effort quelconque. — Bien sir, on peut formuler la question
«Qu’est-ce que je veux véritablement?» sous la forme: «Que dois-je faire?»
Ainsi le voleur pris sur le fait se demande s’il «doit» s’enfuir avec ou sans son
butin — ou s’il «doit» assurer sa fuite en tirant des coups de feu. En réflé-
chissant ainsi, il ne se pose guére la question d’une obligation morale. C'est



8 BERNWARD GRUNEWALD

pourquoi la question « Que dois-je faire ?» au sens de « Qu’est-ce que je veux
veritablement?» peut, certes, conduire d’abord a I'impératif: «argumente
rationnellement!» (4 savoir: si tu veux trouver cela) — avec la nécessité d’une
conclusion pratique imposant un moyen subordonné a un but donné. Mais
pourquoi s’agirait-il d’'un impératif catégorique, c’est-a-dire de I'expression
d’un devoir inconditionnel ou absolu? Cela ne supposerait-il pas que nous
soyons toujours obligés de savoir ce que nous voulons véritablement — plus
encore: que sur ce dernier point nous ne le sachions pas tout simplement?
Mais comment justifier I’affirmation que ce savoir nous fait défaut, et surtout
I'idée d’une obligation (non celle d’une simple curiosité) d’acquérir un tel
savoir? D’ou viendrait une telle obligation? Qui nous obligerait a cela? La
prétention d’obliger quelqu’un par un impératif catégorique semble engendrer
un acte de langage particulier et digne de notre attention: Pourquoi serait-il
valable pour le destinataire?

[1 est possible que la situation d’argumentation, ainsi que ses conditions de
possibilité, soient incontournables et incontestables pour notre savoir et notre
recherche de la vérité. Cela est particuliérement valable pour le cas ou, et aussi
longtemps que nous nous interrogeons sur la validité des normes et voulons
ainsi acquérir un savoir sur les normes. Mais parce que nous ne¢ pouvons pas
supposer d’emblée la validité de ces normes, les regles pour I’acquisition d’un
savoir sur celles-ci restent conditionnées par notre volonté d’acquérir ce
savoir. Comment, de régles si conditionnelles pourraient découler des obli-
gations absolues? Il faut craindre que I’éthique de I'argumentation soit, en
effet, un systéme de «conseils de prudence», c’est-a-dire d’'impératifs hypo-
thetiques ou de régles pragmatiques (au sens classique du terme). Essayons
maintenant de corriger le point de vue transcendantal pragmatique sans en
perdre les avantages. Au lieu de la «situation d’argumentation», il nous faut,
comme point de départ transcendantal, un « probléme» plus fondamental, qui
serait vraiment incontournable, pour surmonter le caractére hypothétique des
normes.

II. Le probleme pratique et la condition de sa solution

Propositions pratiques et conscience pratique

Qui donc a le droit de nous obliger absolument, sans égard pour ce que
chaque fois nous nous proposons comme but? Qui a le droit de nous donner
des normes, de restreindre nos faits et gestes? Pour nous, qui revendiquons la
liberté, n’est-ce pas une pensée absolument insupportable? — Rousseau
déclare: « Renoncer a sa liberté c’est renoncer a sa qualité d’homme» (Du
contrat social 1, ch. 4), et je pense que cela n’est pas uniquement valable dans le
domaine du droit. Pour notre pratique en général, il n’y a qu’une seule
condition pouvant rendre supportable la restriction de notre liberté par I'in-
troduction d’un devoir, d’une obligation liant notre volonte et notre action: ce



JUSTIFICATION DES NORMES 9

serait de pouvoir démontrer que cette obligation découle déja des conditions
de possibilité mémes de notre vouloir et de notre action. Elle serait alors
supportable et en méme temps inévitable (ou si I’on veut «incontournable»).
Cette obligation serait ainsi non seulement une implication pragmatique d’un
acte spécial et d’ailleurs théorique (a savoir d’un acte d’argumentation), mais
elle serait de surcroit un moment nécessaire de toutes nos intentions prati-
ques, objet d’une recherche vraiment transcendantale de notre conscience
pratique en général.

L’analyse pragmatique de notre langage nous améne, comme nous [’avons
vu aussi en observant le procédé de Kuhlmann, a notre conscience pratique.
Cela ne signifie pas que nous devons passer a la description d’un lieu prive,
voire mystique. Mais cela veut dire que méme dans nos actes de langage
théoriques sont impliquées des fonctions pratigues qui peuvent étre exprimées
par des propositions pratigues. C’est un avantage appréciable du tournant
linguistique en philosophie qu’il nous contraint a partir de propositions et a
formuler en propositions tout ce que nous utilisons dans nos argumentations,
nous empéchant ainsi de nous appuyer sur des «intuitions» occultes et pri-
vées. Mais si nous cherchons un accés «linguistique» aux problemes trans-
cendantaux de notre conscience pratique, il ne faut pas se borner au contenu
donné d’une proposition pratique déterminée. Il faut dégager les présupposi-
tions d’une proposition pratique quelconque: il nous faut dégager, en dernicre
analyse, les implications «pragmatiques» des propositions pratiques.

Nous exprimons notre conscience pratique d’une action non seulement en
disant: «Je fais ceci», ce qui pourrait n’exprimer qu’une conscience théorigue
dans le sens de «Je remarque que je fais ceci», par exemple «Je remarque que
Je me gratte justement la téte (instinctivement)». Nous exprimons notre
conscience pratique par des tournures telles que «Je vewx faire ceci» ou «Je
veux atteindre cela». C’est 1a la forme élémentaire et compléte de ce que
Jappellerai une «proposition pratique subjective». Notons bien. premiére-
ment, qu’en elle on trouve davantage que dans I’'expression d’un simple sou-
hait; deuxi¢émement, dans ces expressions il apparait que nous nous considé-
rons comme la cause de ’action ou du but en question et, troisiemement, que
nous nous sommes deécidés a en étre la cause et que nous y restons décidés.

Or comment une obligation par un autre peut-elle avoir place dans cette
conscience pratique ? Comment, en général, peut-il se trouver, dans ma propre
volonté et dans ma propre action, autre chose que ce que je veux faire ou
atteindre moi-méme? — Le concept d’obligation est une relation a trois
termes: quelqu’'un oblige quelqu'un a quelque chose. Ou: quelqu’un veut que
quelqu’un fasse ou ne fasse pas quelque chose; il exige qu’il le fasse ou non, et il
exige, s’il oblige vraiment, a juste titre. Mais qui m’oblige et de quel
droit?

Facilitons-nous le probléme en renversant la relation: Pourrait-il se trou-
ver, dans ma propre volonté, une exigence envers d’autres personnes, une



10 BERNWARD GRUNEWALD

pretention a /es obliger? — Ma thése est que nous ne pourrions vraiment
vouloir quelque chose, si nous n’avions pas en méme temps une autre inten-
tion pratique, une prétention qui porte sur un autre vouloir. Celle-c1 est une
revendication d’obligation vis-a-vis d’un autre vouloir, ou, pour I'exprimer
d’abord de fagon plus nuancée: une demande adressée a un autre vouloir. En
termes linguistiques: 'expression d’une intention pratique «Je veux que...»
exprime en méme temps une prétention, sans laquelle cette expression ne
serait plus significative, et qui s’adresse expressément a un, autre vouloir par
I’acte de langage d’une demande. A qui ou a quoi cette demande s’adresse-
t-elle ? Elle s’adresse a chaque vouloir dont les intentions peuvent étre impor-
tantes pour mon vouloir actuel.

Essayons de nous expliquer cela: (1°) Que je veuille quelque chose ou, plus
exactement, que je le veuille maintenant, ne garantit pas que cela se réalise et, a
la rigueur, méme pas que, plus tard, I’'occasion venue, je le veuille encore. Mais
le fait que je le veux maintenant est inséparable du fait que je veux maintenant
que je le veuille aussi plus tard. — (2°) Que je veuille quelque chose, ne garantit
pas non plus qu’un autre ne puisse m’empécher de le réaliser, mais ma volonté
est inseparable du fait que je veux qu’on ne m’en empéche pas. Chaque
proposition pratique ¢lémentaire (ou de premier niveau) du type «Je veux
faire x» ou «Je veux atteindre y» doit, pour garder un sens dans les conditions
de notre action (temporalité, intersubjectivité), impliquer ce que nous appel-
lerons des propositions de deuxieme niveau du type «Je veux que A veuille et
qu’il fasse z». Cela signifie qu’elles contiennent ces prétentions que constitue
la fonction illocutoire des actes de langage exprimant des demandes, lorsque
nous nous adressons expressément a leurs destinataires. Ces demandes sont
normalement formulées a 'impératif et je les appellerai «propositions prati-
ques objectives».

Deux aspects de cette analyse nécessitent une explication supplémentaire;
la premiére concerne la question: pourquoi cet impératif s’adresse-t-il non
seulement & une action mais aussi a une volonté? On trouve la réponse dans
I’observation suivante: méme l'ordre accompagné de menaces de violence
doit susciter une décision de I'autre — sinon je pourrais renoncer au détour de
la menace et a la communication en général, et je pourrais causer physique-
ment ’action de I’autre. Mais alors, il ne s’agirait plus d’une action de 'autre
dans le sens de la philosophie pratique.

Le deuxieme aspect a trait a la question qui nous a ramene provisoirement
de la notion de revendication d’obligation a celle plus faible de demande. Lors
de I’expression de notre vouloir, demandons-nous uniquement a I’autre vou-
loir de se préter dans les faits a notre volonté, ou lui demandons-nous de
considérer notre demande comme justifiée (donc qu’il se sente oblige de la
suivre)? Dans le premier cas, il suffirait que la volonté de ’autre exécute notre*
demande, dans la crainte d’'une menace de violence ou dans 'attente d’un
avantage en sa faveur. Cela livrerait cependant notre vouloir au choix arbi-



JUSTIFICATION DES NORMES 11

traire de I'autre dans tous les cas ou il n’y aurait pas de menace de violence
plausible, ou dans les cas ou il n’y aurait pas de moyen d’allécher I'autre
volonté. Un vouloir qui serait conditionné de la facon que nous venons
d’envisager renoncerait donc a lui-méme d’emblée, justement en considéra-
tion des situations qui peuvent le mettre en péril. Ainsi le prisonnier qui n’a
plus les mains libres et n’a rien a offrir a son gardien, demande quand méme
qu’on respecte sa personne, parce qu’il prétend que ¢ 'est son droit. Autrement
son vouloir s’annulerait de lui-méme et n’en serait plus un.

Le probléeme de la validité pratique

La demande contenue dans chaque volonté élémentaire se congoit donc
comme une revendication dont la satisfaction est pratiquement nécessaire,
c’est-a-dire une revendication obligeant la volonté des autres quel que soit
mon état factuel. C’est cette indépendance fondamentale vis-a-vis des faits qui
introduit la prétention d’une validité objective, la prétention a une obligation
inconditionnelle dans mon vouloir, qui sans cela ne se référerait qu’a ses
propres buts.

Ainsi, nous voici parvenus a un point décisif de nos réflexions, a celui ou
apparait le probléme de la validité pratique. Alors qu’a la simple analyse de la
conscience pratique élémentaire et de son expression dans les propositions
pratiques de premier niveau, il n’apparait pas pourquoi celle-ci aboutirait a
une différence entre une volonté juste et une volonté fausse; dans les propo-
sitions pratiques de deuxiéme niveau, si elles sont objectives, cette différence
de validité est tout de suite évidente, si elles prétendent que leur satisfaction
est une nécessité pratique. Il existe beaucoup de sortes de revendications, que
d’autres personnes nous adressent ou que nous adressons a d’autres person-
nes. La question suivante se pose: nous obligent-elles, obligent-elles d’autres a
quelque chose — s’agit-il de revendications valables? — Le probléme de la
validité pratique primordial pour nous (tpog fudg, en tant que théoriciens de
la pratique) est celui de la validité de revendications qui ont la prétention de
posséder une force d’obligation.

Notre vouloir en général est inséparablement lié a des revendications
fondamentales, c’est-a-dire a une volonté de validité différente. Il n’est pas
dans notre pouvoir de vouloir ou de ne pas vouloir; c’est seulement a travers
notre vouloir que nous devenons des sujets pratiques, de méme que par notre
expérience nous devenons des sujets théoriques se référant aux objets. Nous
ne faisons de nous des hommes que par notre expérience et par notre vouloir.
Nous pouvons done formuler maintenant la question qui est le point de départ
systématique de la philosophie pratique de la fagon suivante:

«Quelles sont les conditions pour qu’il soit possible que des revendications

d’obligation, liées inséparablement a notre vouloir en général (et aux pro-

positions pratiques en général), soient des revendications valables, c’est-
a-dire capables d’obliger un autre vouloir?» |



12 BERNWARD GRUNEWALD

Nous avons ainsi abouti a un probléme vraiment «incontournable» (ou
plus simplement dit: inévitable), a partir duquel une philosophie transcen-
dantale peut poser la question des principes ultimes. Ce probléme, c’est la
question de la possibilité des revendications d’obligation. Contrairement a ce
qui se passe avec les actes de langage de «la situation d’argumentation» et
avec la volonté d’argumentation, (1°) avec les actes de revendication nous
sommes d’emblée dans le domaine pratique; (2°) pour des sujets pratiques, il
n'y a pas d’alternative a ces prétentions d’obligation, parce qu’il n'y a pas
d’alternative au vouloir en général et aux revendications qu’il implique — de
méme que pour des sujets théoriques, pour notre connaissance des objets, il
n’y a pas d’alternative a ’expérience et a ses prétentions d’objectivité. Dans les
deux cas, nous sommes guidés par une prétention de validité, qui part d’un
probléme incontournable, pour remonter a ses conditions de validité comme
principes nécessairement valables. Voila le procédé de la méthode transcen-
dantale.

La volonté générale dans toute conscience pratique

Dans quelles conditions, cependant, un vouloir qui a la prétention d’obli-
ger un autre vouloir peut-il devenir un vouloir qui oblige vraiment, et com-
ment nos revendications d’obligation peuvent-elles devenir des actes de lan-
gage fondés? La réponse a cette question ne peut, bien sir, tenir dans un
quelconque rapport de force; non seulement, parce que, comme on peut
I’apprendre chez Rousseau, ce ne serait alors pas I’affaire d’une obligation,
mais celle du simple bon sens de I'autre, d’obéir a nos revendications, mais
aussi parce qu’il y a des obligations dont I’exécution ne pourrait étre forcée par
aucune menace (par exemple des obligations a I’égard de nous-mémes ou celle
d’étre serviable vis-a-vis des autres). Nous ne serions pas plus avanceés si, au
lieu de la menace, nous faisions confiance a I’effet de quelque procédé attractif
ou de quelque récompense promise. Nous prétendons obliger I'autre a faire
quelque chose, méme si nous n’avons plus a notre disposition de moyens de
’allécher ou de le menacer.

Sur la question de I’origine ultime des obligations en général, il n’y a pour
seule réponse que celle qui s’est cristallisée de fagon de plus en plus précise
dans la philosophie du droit des temps modernes, de Hobbes jusqu’a Rous-
seau et Kant — et cette réponse est valable non seulement dans le domaine du
droit, mais aussi dans celui de la pratique en général. Kant I’a formulée ainsi
dans une réflexion (je la cite d’abord de fagon abrégée):

«Personne ne peut obliger 'autre [...] que par le moyen de la propre volonté
de celui-ci.» (Refl. 6954; Akademie-Ausgabe XIX 212,29-213,2).

Mais pour le vouloir de /’autre (ou plus généralement pour /‘autre vouloir,
y compris mon vouloir futur), quelle pourrait étre la raison d’une obligation



JUSTIFICATION DES NORMES 13

envers mon vouloir actuel? 1l n’est pas possible qu’il s’agisse d’un objectif
precis, d’un but fixé pour 'autre vouloir (fiit-il méme si élémentaire que celui
de calmer sa faim). Car dans ce cas ’obligation disparaitrait au moment ou
’autre atteindrait ou abandonnerait son but. Une obligation inconditionnelle
ne peut jamais étre justifiée seulement a partir de la détermination d’objectifs
factuels ou de «besoins naturels». Car la question se poserait aussitot de
savoir pourquoi nous serions obligés, nous-mémes ou d’autres, a prendre en
considération de tels objectifs ou de tels besoins. Ce n’est pas dans un quel-
conque contenu précis de 'autre vouloir que peut étre trouvée la raison de son
obligation, mais seulement dans ce vouloir en tant qu’il est un vouloir. En quoi
consiste cette raison?

Nous reconnaissons facilement qu’un autre vouloir, limité, situé dans le
temps et en relation d’interdépendance avec d’autres sujets, n’est pas du tout
en meilleure position que mon propre vouloir. En effet, pour ne pas dégénérer
en simple souhait, en désir passager et sans suite, il fait inévitablement sienne
la méme revendication d’obligation que mon propre vouloir, une revendica-
tion qui n’est conditionnée par rien, par aucun objectif précis. Et ce qui vaut
pour le vouloir d’autres sujets, vaut également pour mon vouloir futur, car la
revendication de ce dernier ne s’adresse pas uniquement a8 mon vouloir pro-
jeté dans I’avenir, mais précisément aussi 4 mon vouloir présent. Si le vouloir
futur doit pouvoir étre une aspiration vraiment décisive (et non un simple
souhait), il faut alors que mon vouloir actuel laisse certaines conditions
ouvertes et intouchées qui permettront @ mon vouloir futur de prendre des
décisions primordiales pour son action, ou simplement de concrétiser et
d’exécuter mes décisions présentes — et peut-étre aussi de les corriger de fagon
critique a la suite de 'apparition de nouveaux points de vue.

(C’est donc¢ non seulement mon vouloir actuel, mais aussi chaque autre
vouloir qui présente certaines revendications a chaque vouloir semblant
comporter un intérét pour sa propre pratique. Ces revendications, chaque
vouloir doit étre persuadé qu’'elles sont justifiées et aptes a exercer un effet
d’obligation sur I'autre vouloir, s’il veut étre un vouloir véritable. C’est seu-
lement cette généralité illimitée, cette nécessité et cette réciprocité des reven-
dications d’obligation, qui peuvent nous conduire a la raison de leur légiti-
mité. Si d’un c6té, notre vouloir ne peut étre un vrai vouloir qu’en ayant la
prétention d’obliger un autre vouloir et si, de I"autre coté, chaque autre vouloir
anécessairement 'intention d’exercer une obligation sur nous, chaque vouloir
doit alors, simplement en tant qu’il est un vouloir, assumer comme valable
dans chaque pratique cette condition, a laquelle seulement les prétentions
d’obligation individuelles pourront étre valables, et le vouloir en général sera
possible. Or, cette condition n’est autre chose que la validité d’une législation
impérative. C’est exactement cette méme pensée que Kant formulait dans la
réflexion déja citée, extrayant ainsi la quintessence de la philosophie pratique
des temps modernes. Je cite maintenant ce texte en entier:



14 BERNWARD GRUNEWALD

«Personne ne peut obliger I'autre que par [...] I'accord nécessaire de la
volonté d’autrui avec la sienne propre, d’aprés des régles générales de la
liberté. Ainsi il ne peut jamais obliger 'autre qu’au moyen de la propre
volonté de celui-ci.» (Refl. 6954; Akademie-Ausgabe XIX 212,29-
213,2).

La condition de possibilité d’un vouloir obligeant chaque autre vouloir est
la validité d’une législation générale, établissant des relations d’obligation
réciproque entre les étres humains. Cette validité, seule solution imaginable a
un probléme qui nous est posé par notre vouloir en général, engage elle-méme
notre volonté d’une fagon pratique inconditionnelle. De notre vouloir méme
nait un devoir absolu. — Bien sir, la condition de possibilité d’un vouloir qui
a valeur d’obligation, restreint également le contenu des revendications fon-
dées, donc le contenu d’une obligation absolue. Seules les revendications qui
remplissent les conditions de la généralité et de la réciprocite sont liées au
vouloir en général et sont ainsi absolument valables. Et comme I'obligation, la
restriction est générale et réciproque. Ce n’est qu’ainsi que les lois pratiques
absolues peuvent étre des «regles générales de la liberteé». — Si I'on voulait
énoncer la loi fondamentale de toutes les normes absolues, on pourrait se
référer a 'impératif catégorique de Kant ainsi qu’a la «norme 3» de Kuhl-
mann (en transformant la communauté d’argumentation en communaut¢
ideale de législation)®. Autant dire que la condition de possibilité du vouloir
en géneéral, c’est la volonté générale, prise comme principe de notre morali-
te.

Et I'argumentation? C’est seulement parce que chaque vouloir est obligé
par cette volonté générale (au sens large), que nous pouvons, le cas échéant,
étre obligés d’argumenter envers nous-meémes ou envers nos ssmblables, pour
atteindre un savoir spécial, le savoir moral. — Le cas échéant, c’est-a-dire: s/
nous ne savons pas ce que nous sommes obligés de faire, soit en général, soit en
particulier. Dans tous les autres cas, I’argumentation est un acte de langage
servant a un but arbitraire, un acte ni incontournable ni obligatoire. — Certes,
si 'on part de la linguistique, c’est dans la dimension pragmatique du langage
que I’on trouve la couche transcendantale de notre action. Pourtant ce n’est
pas de la pragmatique d’un acte spécial, fut-1l de langage, que se dégagent des
obligations absolues. Celles-ci se dégagent de la réflexion transcendantale sur
les propositions pratiques et sur le vouloir en général, qui seule peut justifier
ces actes normatifs de revendication, dont la fonction illocutoire est une
obligation fondée sur la volonté générale de toute conscience pratique.

S Pour le rapport de ces idées au probléme kantien d’une «déduction de la loi
morale» cf.: B. GRUNEWALD, Praktische Vernunft, Modalitdit und transzendentale Ein-
heit. Das Problem einer transzendentalen Deduktion des Sittengesetzes, dans: H. Oberer
et G. Seel (ed.), Kant, Analysen - Probleme — Kritik, Wirzburg, 1988 (Konigshausen und
Neumann), p. 127-167.



	Justification des normes : transcendantale ou pragmatique?

