Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 4

Artikel: Société romande de philosophie : séance du 20 mai 1989 : langage et
raison : philosophie, linguistique et ce qui leur ressemble

Autor: Nicolet, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 353-375

Société romande de philosophie
Séance du 20 mai 1989

LANGAGE ET RAISON*
Philosophie, linguistique et ce qui leur ressemble

DANIEL NICOLET

La question que je voudrais traiter est celle des rapports de I'investigation
wittgensteinienne sur le langage avec la possibilité d’une science du langage
en général, a propos notamment de certains développements spécifiques de
la linguistique contemporaine. Pour que le probléme puisse réellement se
poser, il faut bien slir postuler d’abord I’existence d’une science empirique
du langage; c’est donc ce que je demande. Je demanderai également que
soient reconnus comme représentants authentiques de cette science certains
linguistes que je citerai, choisis de maniére inévitablement arbitraire. —
Plagant mon discours sous une hypothese, je parlerai donc ici selon 'opinion
probable. — Ces points accordés, nous sommes devant une tdche d’une
certaine difficulté, car Wittgenstein n’a abordé la question du rapport de
ses propres recherches avec la recherche scientifique qu’a propos des mathé-
matiques, qui ne sont pas empiriques, et d’autre part de la psychologie, qui
n’avait a ses yeux rien ou presque de scientifique. A propos de la possibilité
d’une approche scientifique du langage, Wittgenstein, & ma connaissance,
n'a rien dit. Cependant, son insistance a rejeter, s’agissant du langage,
explication causale et toute analogie mécaniste a pu lui faire attribuer de
différents cotés une attitude antiscientifique, ou du moins radicalement
empiriste (behavioriste), en opposition avec les développements les plus
significatifs de la linguistique saussurienne. Je voudrais au contraire montrer
que non seulement la position de Wittgenstein, a la différence de celles de
ses adversaires, n’est incompatible avec aucune recherche scientifique au

* Liste des abréviations:

AL = O. Ducrort, L’Argumentation dans la Langue; DD = O. DUCROT, Le Dire et
le Dit; EA = O. DUCROT, Les Echelles Argumentatives; EFS = N. CHOMSKY, Essais
sur la forme et le Sens; F = L. WITTGENSTEIN, Fiches; FW = M. DUMMETT, Frege
and Wittgenstein, in 1. BLock (ed.), Perspectives on the Philosophy of Wittgenstein,
IP = L. WITTGENSTEIN, [nvestigations Philosophiques; RPP = L. WITTGENSTEIN,
Remarques sur la Philosophie de la Psychologie (I); RR = N. CHOMSKY, Reégles et
Représentations; T = L. WITTGENSTEIN, Tractatus Logico-philosophicus.



354 DANIEL NICOLET

sujet du langage, mais en outre qu’elle présente une grande force interpré-
tative et critique relativement a I’ensemble de la question.

Ce discours aura donc trait a ce qu’on appelle la (ou les) «théorie(s) de
la signification». Par la il se rapporte a un nceud de questions tres enchevé-
trées, a un cercle bien connu depuis Platon au moins, et je rappellerai le
«cercle logico-linguistique»: il consiste grossierement en ceci que si les
productions linguistiques doivent obéir aux principes (lois, catégories) a
priori de la pensé€e, nous ne connaissons pourtant ces principes qu’au travers
des productions linguistiques. De la, traditionnellement, une double entrée
dans le probleme de la signification: par en haut et par en bas, pour ainsi
dire, par la logique ou par la langue. Mon propos n’est pas, bien entendu,
de dresser ici un tableau complet de la question «logique et langage»; il
vise seulement a réunir dans une vue d’ensemble quelques distinctions
essentielles pour éclairer le champ de cette problématique, ol régne, me
semble-t-il, une certaine confusion.

Il ne s’agira donc pas ici de problemes scientifiques, mais des turbulences
obscures, pour ainsi dire, de l'intellect autour de problemes scientifiques.
Pour en parler, je ne peux me situer ailleurs que dans cette obscurité méme,
qui est comme 1'élément de la pensée dans son effort d’autocritique et
d’autoélucidation, dans son aspiration a la lumiere. Sans commune mesure
avec le tdtonnement ou I’erreur intra-scientifiques, ces turbulences sont pour
nous hautement dignes de préoccupation et de discours: des non-sens d’'une
grande importance, telle est la lecon de Wittgenstein au sujet de la philoso-
phie, que je voudrais illustrer d’une nouvelle maniére, car aucune lecon,
peut-étre, de Wittgenstein n’a été aussi peu comprise et davantage ignorée,
voire rejetée avec irritation, comme le faisait par exemple Ramsey. — Soit
dit en passant, ce geste de rejet me parait définir toute une attitude philoso-
phique, car la distinction la plus radicale passe peut-€tre entre les hommes
qui cherchent & conforter I'image recue du langage, ceux donc pour qui le
but de la pensée, comme Wittgenstein le disait de Ramsey justement, est
de «mettre de 'ordre dans les affaires d’'une communauté donnée», et ceux
qui, comme Wittgenstein, indépendamment de toute préoccupation pour
I’état supposé des affaires et animés d’un autre souci, mettent cette image
en question.

Science et philosophie

Sous le titre global de «théorie de la signification», on trouve en fait
deux types de recherches, imbriquées de bien des maniéres, d’une part des
analyses philosophiques, d’autre part des théories a caractére ou a vocation



LANGAGE ET RAISON 355

scientifique. Les premieres poursuivent le projet d’établir ce que I'on pourrait
appeler la «grammaire logique du langage», dans la tradition de Frege, de
Russell, de Carnap. Elles posent par exemple des questions de ce genre:
quelles sont les regles syntaxiques qui déterminent un énoncé comme
«pourvu de sens»? Est-il possible de définir le sens des phrases en termes
de leurs conditions de vérité ? Les noms propres ont-ils un sens, ou seulement
une dénotation? Les propositions a priori sont-elles toutes nécessaires ou y
en a-t-il de contingentes? Dans quelle mesure les propriétés logiques des
propositions sont-elles modifiées par la subordination grammaticale? etc.
Selon Ayer, «le traitement de ces problémes s’approche du traitement
scientifique. On avance des hypothéses et on les éprouve par des exemples
linguistiques.» Ce que je voudrais suggérer ici, c’est que ce rapprochement
est trompeur, et que cette grammaire logique n’est pas un domaine de la
connaissance objective. De son coté, la linguistique est engagée vis-a-vis du
langage dans ce que Chomsky appelle, reprenant une expression de Husserl,
une recherche de «style galiléen», c’est-a-dire dans la construction de
modeles explicatifs abstraits, destinés a rendre compte des phénomenes
linguistiques. Etant admis que la grammaire logique est destinée a jouer le
role de paradigme pour le traitement des questions traditionnelles de la
philosophie premiére, on pourrait d’emblée distinguer les deux types de
recherche en disant que la premiere vise, & travers 'étude du langage,
quelque chose d’autre que la connaissance du langage lui-méme, tandis que
la seconde, plus immanente, séjourne auprés de son objet et a en un certain
sens sa fin en lui. Néanmoins, la question que je voudrais poser n’est pas
celle d’'une caractérisation exacte des deux disciplines, ni par conséquent
d’un critere de distinction entre elles, car une telle distinction risque fort
d’étre stérile étant donné leur imbrication de fait au niveau des recherches
effectives. La question qui m’intéresse, étant admise simplement I'existence
de ces deux disciplines, est une question non de fait, mais de droit: quel
est, relativement au langage, leur droit respectif, et quels sont, en droit,
leurs rapports? Entre science et philosophie, le partage traditionnellement
reconnu est celui d’une sorte de division du travail: a la science la certitude
relative des phénoménes, a la philosophie 'essence réelle et cachée des
choses, a I'une la mathématique, la connaissance du deuxiéme genre, la
pensée calculante, a l'autre la dialectique, la connaissance du troisiéme
genre, la pensée méditante, etc. (Il est & remarquer que c’est 1a I'image du
partage tel que la philosophie le réfléchit, en s’y donnant un réle prestigieux.
Vue du coté de la science, cette division est simplement celle qui sépare le
domaine scientifique du non scientifique, ou du préscientifique, et n’a donc
qu’un intérét marginal.) Cette solution est encore en vigueur, en un certain
sens, chez Wittgenstein, et je la crois toujours valable, a condition d’exami-
ner soigneusement sur quoi elle est fondée, car elle préte a équivoque.



356 DANIEL NICOLET

La solution wittgensteinienne consiste & distinguer description et explica-
tion, en opposant les recherches portant sur les concepts, dont la méthode
est une présentation synoptique mettant en évidence, dans un but de
clarification, la diversité des usages possibles de tel concept dans le langage,
et d’autre part la recherche d’'une explication causale des phénomenes a
travers un modele ou un mécanisme hypothétique. Dans I'atmosphére
empiriste de la philosophie anglo-saxonne des années 60, cette distinction
entre analyse conceptuelle et explication causale a été mésinterprétée, comme
la distinction de deux réponses possibles et concurrentes a la question
«qu’est-ce que x?», 'une consistant dans 'analyse des usages du mot «x»
dans la langue courante, I'autre dans une recherche des causes de x. C'est
I'objet par exemple de la controverse entre Malcolm et Putnam au sujet du
réve. Controverse en réalité sans objet, car c’est une erreur de croire que
philosophie et science posent des questions semblables: la question i éotiv;
par exemple est purement philosophique; «qu’est-ce qu’une chose?» n’est
pas une question pour le physicien, pas plus que le «probleme de la
référence» n’en est un pour le linguiste. L'un et I’autre posent en revanche
des questions hautement spécifiées et abstraites, sans rapport évident avec
les questions fondamentales de la philosophie. Pour étre insoutenable,
I'interprétation que je viens de mentionner n’en est pas moins instructive,
car elle montre comment la confusion entre recherche empirique et recher-
che conceptuelle se reproduit a 'occasion de la distinction méme qui les
oppose: toute 1’équivoque de la «philosophie du langage ordinaire» est de
traiter empiriquement les recherches conceptuelles, confusion qui faisait
d’ailleurs pour Wittgenstein «!’essentiel de la métaphysique» ! — comme si
aucun probleme philosophique sérieux pouvait jamais se résoudre dans les
formes grammaticales conventionnelles, pour ainsi dire a la surface du
langage! Et de produire ainsi, a c6té des recherches empiriques sur le
langage (ou sur les objets physiques ou psychiques), une recherche qui n’est
ni philosophique ni linguistique (ni physique ni psychologique) mais qui est
tout simplement une pseudo-science.

Pour Wittgenstein, il est clair en tout cas que philosophie et science
naturelle constituent non pas deux réponses a une méme question, mais
deux ordres de questions tout a fait hétérogénes. Sa distinction est bien
plutdt a rapprocher de celle que faisait Kant entre la connaissance par
simples concepts, qu’il attribue a la philosophie, et la connaissance mathéma-
tique, qui procede par construction de concepts. Cependant, chez Wittgen-
stein, la différence est plus grande encore, et sa critique peut étre considérée
sur ce point comme une radicalisation de la critique kantienne. Pour Kant,

I F 458; RPP I, 949.



LANGAGE ET RAISON 357

en effet, comme pour toute la tradition, la philosophie est un type de
connaissance, et philosophie et science sont comme les espéces d'un genre
commun: la pensée théorique. La philosophie consiste alors essentiellement
en théories, qui ont la propriété commode d’étre a la fois des théories parmi
d’autres (et donc scientifiques), et cependant des théories plus compréhen-
sives, ou plus fondamentales, ou plus profondes que les théories scientifiques
(donc extra ou supra scientifiques). Mais si elles sont des théories, c’est-a-
dire des descriptions rigoureuses de relations externes au sens de Wittgen-
stein, alors elles sont des théories scientifiques comme les autres; et si elles
sont extra-scientifiques, elles ne sont pas du tout des théories. Il n’existe
pas, en d’autres termes, de production générale de la vérité, dont science
et philosophie seraient des modalités. Entre la vérité des philosophes et les
vérités scientifiques, il n’y a guére de rapport qu’homonymique. Mais
reste-t-il alors un espace pour une recherche spécifiquement philosophique,
ou celle-ci doit-elle étre réduite a n’étre plus qu’un commentaire critique
du discours de la science? Nous y reviendrons.

Il ne s’agit donc pas de délimiter, dans un espace homogene, qui serait celui
par exemple de la pensée théorique, deux types d’interrogation, mais bien de
mettre en évidence la scission a priori de tout questionnement en deux ordres
de recherches radicalement (?) hétérogénes. S’il existe une science du langage,
une linguistique scientifique, alors la question du langage, ou de la signification,
est justiciable, elle aussi, de ce partage. Pour banale qu’elle soit, la dichotomie
entre philosophie et science n’en produit pas moins des conséquences assez
curieuses, deés qu’elle est poursuivie avec rigueur. Et elle doit I'étre, car entre
les deux disciplines, il n’existe pas de terrain neutre commun, lequel serait
immédiatement I'objet d’une interrogation de troisieme type, qui naturellement
ne peut exister. L'une de ces conséquences est que tout discours qui prend
la science ou la philosophie comme l'un de ses objets se trouve dans
alternative ou d’étre lui-méme déja-encore-toujours philosophie, ou d’étre
une nouvelle science: non pas science philosophique, ni philosophie comme
science des sciences, mais science (d’)elle-méme et de la philosophie. Je ne
parlerai pas ici de cette seconde branche de I'alternative, qui est illustrée
par la non-philosophie de F. Laruelle, et qui demanderait un exposé a part,
et sans doute bien plus qu’un exposé, mais je me contenterai, comme je 1’ai
dit au début, d’explorer la premigre, encore intraphilosophique. Une autre
conséquence est que le probléeme du partage science/philosophie, s’agissant
du langage ou de n’importe quel objet, ne peut étre traité sous le theme
geénéral de la «raison» ou de la «rationalité», car alors la philosophie raméne
infailliblement tout 2 elle dans un discours dont la science n’a que faire,
dans ce dialogue halluciné, dont parle Laruelle, entre «une philosophie
bavarde et sourde, et une science muette mais qui n’en pense pas moins.»



358 DANIEL NICOLET

. L’étude de ces questions doit donc étre menée non pas dans un discours
philosophant de style général, métaphysique ou épistémologique, car nous
n’avons plus désormais d’espace ou le tenir, mais dans les lieux mémes ol
elles se posent, c’est-a-dire a la périphérie turbulente des sciences. C’est ce
qu’a fait Wittgenstein en étudiant par exemple les «fondements des mathé-
matiques», c’est-a-dire la situation des mathématiques relativement au
«fondement», qui est chez lui la coappartenance du langage et de la vie,
autrement dit 'insertion des jeux mathématiques dans I'ensemble des jeux
de langage, ou bien la «philosophie» de la psychologie, dont il soumet les
concepts fondamentaux & un examen critique.

S’agissant maintenant du langage, la distinction doit étre maintenue avec
la méme rigueur. Il suit immédiatement de la bipartition par exemple qu’il
ne saurait exister de théorie philosophique du langage, pas plus que les
spéculations philosophiques n’ont leur place, en tant que telles, dans les
théories du langage. Par théorie, j’entends en effet la description de relations
externes. Or cette description est I’objet propre des sciences empiriques, et
les relations internes ne peuvent étre décrites, comme I’a montré Wittgen-
stein, et c’est pourquoi il ne peut exister de théorie en philosophie. Dés
lors, si linguistes et philosophes semblent marcher dans les traces les uns
des autres, il s’agit nécessairement d’une illusion, car il n’y a pas de sol
commun pour les porter. Cette conséquence parait contraire a I'expérience,
qui nous enseigne qu’au sujet du langage les théories concurrentes, d’origine
aussi bien philosophique que scientifique, multipliant les emprunts mutuels,
pratiquent une sorte de libre-échange, qui ignore les anciennes frontiéres.
Une partition rigoureuse parait ainsi négliger le trés grand nombre de
travaux contemporains qui ont pour objet 'interface, comme on dit, de la
philosophie, de la linguistique, de la logique, de la mathématique, etc. Il
est vrai que j’écarte provisoirement, du point de vue du droit, I’ensemble
de ces faits: non seulement parce que, comme le remarquait Kant, le
chevauchement des frontiéres dans les sciences est toujours signe pour le
savoir d’une perte de rigueur et de substance, mais bien plus parce qu’en
régime de scission, cette frontiere est en réalité un abime, ou s’engouffrent
en vain maints efforts intellectuels.

La stratégie argumentative de Chomsky contre des objections d’origine
philosophiques qui lui ont été faites pourrait illustrer ce point. Ces réponses
sont principalement de deux sortes: les unes de style plutdt philosophique,
dont je parlerai plus tard; les autres, que je considére comme scientifiques,
et qui consistent a prendre au sérieux dans leur prétention scientifique les
idées directrices de «théories» comme celles de Dummett, de Quine, de
Putnam, de Montague et Thomson, et de beaucoup d’autres, en les interpré-



LANGAGE ET RAISON 359

tant comme des hypothéses explicatives. Il suffit alors a Chomsky de les
soumettre a une critique méthodique, en montrant que, méme dans les cas
ou elles sont décidables empiriquement (ce qu’elles doivent étre selon leur
prétention théorique et ne sont en fait que par accident), ces «hypotheses»
ne sont pas discriminantes, ou n’expliquent pas les faits qu’elles prétendent
expliquer, ou ne les expliquent pas mieux que I’hypothése inverse, etc.
Ainsi, traitées comme hypothéses et amenées au contact des faits, ces
théories philosophiques se révelent inconsistantes et s’évaporent comme de
simples spéculations. Cela n’a rien d’étonnant, car elles ne constituent pas
un cadre théorique tel qu’il est nécessaire d’en constituer un en vue de toute
explication, et d’abord de toute détermination des faits. Il semble que pour
ces philosophes, les faits linguistiques, les phrases de la langue ou les énoncés
du discours soient simplement donnés, indépendamment de toute théorie.
Mais cette naiveté se justifie aussi peu dans le cas de la langue que pour
n'importe quel objet d’une recherche de «style galiléen», qui doit étre
construit. Ces philosophies pourraient certes bien se défendre en admettant
que 'explication des faits n’est pas leur affaire. Mais il leur faudrait alors
renoncer a toute prétention scientifique, ce qui est la conclusion recherchée.
Or cette conclusion me parait difficile a éviter: dans toute «théorie philoso-
phique», il faut donc distinguer entre sa prétention, qui se trouve inévitable-
ment en concurrence, et donc, a plus ou moins long terme, en contradiction
avec les théories scientifiques existantes, et d’autre part sa réalité, sans
commune mesure avec ces mémes théories.

J'ai, bien entendu, schématisé a 'extréme cette argumentation, car
chacun sait bien qu’une science ne consiste pas uniquement en hypotheses
explicatives directement applicables & un corpus de faits bien déterminé.
Les sciences sont, comme on I’a dit, des descriptions «denses», oll intervien-
nent des éléments hétérogeénes: justifications et réfutations, interprétations
et auto-interprétations, considérations historiques et vulgarisation, etc. Par
ces aspects, le discours scientifique présente de nombreuses ressemblances
avec celui du philosophe. Ainsi celui de Chomsky, qui est émaillé d’énoncés
bizarres, qui paraissent philosophiques, débouchant méme sur I’affirmation
d’une position apparemment métaphysique que 1'on pourrait qualifier de
«rationalisme matérialiste» par exemple. Ces énoncés, avec les réfutations
des objections inévitables qu’ils ont soulevées chez les philosophes, occupent
une large place dans le discours chomskyen, au point qu'un livre comme
Regles et Représentations y parait par exemple entierement consacré. Et il
est vrai que certains d’entre eux sont irrésistiblement provocants 2. De tels
énoncés cependant doivent-ils &tre pris comme des sortes de stigmates

2 RR 122, 226.



360 DANIEL NICOLET

dénoncant 'appartenance de la science a la métaphysique? Plutdt que de
s’arréter a constater leur présence, en les prenant pour les théoremes d’une
sorte de science imaginaire, il convient de s’interroger sur leur sens, c’est-a-
dire sur leur usage réel. On verrait alors aussitdot ? qu’ils ont dans la
construction scientifique une fonction qui ne doit rien au paradigme méta-
physique, et qui est, en premicre approximation, celui d’une sorte de mythe
euristique, d’ailleurs ouvert et non contraignant, qui appartient a I'imagina-
tion du savant et non a sa pensé€e théorique. Il aurait plutdt pour role de
protéger celle-ci contre des inquiétudes de type philosophique. Comme
toutes les opinions philosophiques, a plus forte raison celles des savants
sont-elles indifférentes: s’il s’agit bien de non-sens, ce sont des non-sens
sans importance. Ce qui importe philosophiquement en effet est 'articula-
tion qu'ils proposent entre leur science, les banlieues modernes de la ville
du langage, et la vie non scientifique de son centre historique. J'arréterai
la ce préambule, ma tache n’étant pas, comme je I’ai indiqué en commencgant,
de mettre de 'ordre dans les idées d’'une communauté donnée, serait-elle
idéale, mais de soulever les unes aprés les autres les difficultés que comporte
mon sujet.

Ces considérations sont toutefois suffisantes pour résoudre la partie
négative, pour ainsi dire, de la question du rapport entre les recherches de
Wittgenstein et celles de Chomsky. L’entreprise de Chomsky est en effet
I'exemple d’une théorie linguistique qui parait violer tous les «interdits
wittgensteiniens» au sujet du langage: explication causale et recours a des
hypothéses, construction de modeles, recherche du caché et du sous-jacent,
analogie de la grammaire avec un mécanisme producteur d’énoncés, etc.
Aussi a-t-on abondamment usé d’un auteur pour «réfuter» 'autre. Or c’est
seulement si les remarques de Wittgenstein sont réinterprétées dans le cadre
d’une épistémologie empiriste qu'on peut imaginer un conflit entre elles et
la mythologie rationaliste-matérialiste de Chomsky (erreur qu’il arrive a
Chomsky lui-méme de commettre). Mais ce conflit est alors celui d’une
mésinterprétation théorisante de Wittgenstein avec une (auto-)interpréta-
tion philosophante de Chomsky. En réalité, si les arguments de Wittgenstein
contre I’explication causale en philosophie sont interprétés comme des
principes épistémologiques portant sur la connaissance objective (du langa-
ge), alors ils nient la possibilité méme d’une science (du langage), ce qui
est absurde. Il est donc clair qu’une fois neutralisées les fausses interpréta-
tions, ces pensées ne s’opposent en rien et que leur conflit supposé est
enticrement a mettre au compte de 1’équivoque de la philosophie, et en
particulier de la philosophie dite du langage ordinaire.

3 RR 87, 238.



LANGAGE ET RAISON 361

Sens et vérité

C’est aussi dans le sens d’une division du travail entre science et philoso-
phie que parlait Schlick, lorsque, dans le premier numéro de la revue
Erkenntnis, 1l faisait dépendre 'avenir de la philosophie de la distinction
entre sens et vérité. «Durch die Philosophie werden Sétze geklart, durch die
Wissenschaften verifiziert»: aux sciences le domaine de la vérité, a la
philosophie celui du sens... On voit immédiatement que Schlick se meut
dans un double cercle, celui d’'un énoncé contredit par sa propre énonciation,
et celui d’une rupture avec la métaphysique qui reconduit a la métaphysique.
Pour éviter, ou du moins différer ces conséquences, admettons, contraire-
ment a Schlick, que la dichotomie sens/vérité ne recouvre pas celle de la
philosophie et de la science, mais qu’elles dessinent ensemble une configu-
ration quadripartite, ol chacun des deux domaines, celui des énoncés vrais
et celui des énoncés doués de sens sont objets en tant que tels de deux
disciplines, I'une scientifique, I’autre philosophique. Dans un tel schéma,
I'étude scientifique du vrai comme tel est bien entendu la logique, & quoi
je pense qu’il faut adjoindre tout ou partie des mathématiques; tandis que
'approche scientifique des structures de la signification constitue la séman-
tique empirique. (Le schéma annonce d’autre part une opposition forte
entre philosophie du sens et philosophie de la vérité, dont nous ne nous
occuperons pas ici.) Cette quadripartition de la question du langage donne,
me semble-t-il, une vue d’ensemble de la situation: en effet, selon la
premiere dichotomie, il ne peut exister ni théorie philosophique, comme
nous I’avons vu, ni juridiction de la philosophie sur la science; quant a la
seconde, elle laisse prévoir que la logique n’a pas la juridiction du langage
dans son ensemble, et d’autre part qu'une philosophie du sens et une
sémantique non logique peuvent seules coexister sans interférences, comme
je vais tenter de le montrer maintenant.

Si nous admettons ce schéma, la question qui se pose est évidemment
celle de la logicité de la langue. En effet, la quadripartition met en question
un préjugé trés généralement répandu, une véritable «idole de la tribux»:
celui d’une structuration du langage par des régles de type logique. Cest
encore Chomsky qui va m’aider d’abord & combattre ce préjugé, non pas,
naturellement, a titre d’autorité, mais de simple exemple d'une théorie
scientifique qui exclut, me semble-t-il, par la seule configuration de ses
hypotheses, que les réegles grammaticales puissent étre réductibles aux lois
logiques. Chomsky n’étant pas avare de représentations synoptiques de ses
hypotheses, jadopterai par exemple celle-ci, dite de la Théorie Standard
Etendue 4: au niveau le plus profond, qui est aussi le plus abstrait, la

* RR G062, 137-9. [41-2. 148-9.



362 DANIEL NICOLET

grammaire, c’est-a-dire I’ensemble des regles qui articulent forme et sens,
engendre les structures D, qui, par transformation («déplacer a», assortie
d’un ensemble de contraintes), produisent les structures S, auxquelles s’ap-
pliquent, et seulement alors, d'une part les régles de représentation phoné-
tiques et d’autre part les regles de représentation logiques pour former
finalement les syntagmes, c’est-a-dire les parties d’énoncés. Une telle struc-
ture théorique permet, me semble-t-il, de conclure immédiatement au
caractere non logique (alogique) du langage: en effet, si le langage fournit
a la forme logique un matériau déja élaboré selon des lois complexes, il
n’est par conséquent pas structuré fondamentalement par des lois logiques.
(En revanche, l'illusion logicisante trouve une certaine explication dans le
fait que des lois de représentation logique interviennent au dernier stade
de formation des énoncés, et que par suite toute investigation du langage
ne peut manquer de tomber d’abord sur sa forme logique.) En réalité,
comme le remarque Chomsky, commentant Jespersen, «c’est notre igno-
rance de la syntaxe qui rend plausible I'idée que la grammaire n’est rien
d’autre que de la logique appliquée.» 5 Philosophiquement neutre, la posi-
tion de Chomsky suffirait a montrer qu’il existe au moins une théorie
scientifique pour laquelle I'idée d’une structuration logique fondamentale
du langage est intrinsequement contradictoire. Pour éviter un malentendu,
je précise que Chomsky présente une interprétation différente, dans le cadre
de sa conception modulaire de I’esprit humain, selon laquelle il existe divers
systémes mentaux organisés selon des principes différents et tous ouverts a
une investigation de style galiléen. Ainsi Chomsky affirme bien, et c’est 1a
le point qui nous importe, I'indépendance de la syntaxe par rapport aux lois
logiques (these de I’autonomie absolue de la grammaire). Mais le calcul
syntaxique étant purement formel, I’attribution d’un sens n’intervient que
dans la phase finale de I’élaboration des énoncés, si bien que I'interprétation
sémantique se retrouve inextricablement mélée a la forme logique d’une
part, et aux questions de faits et de croyances d’autre part. Nous prendrons
plus loin I'exemple d’une théorie qui ne présente pas cet inconvénient.
L’hypothése modulaire permet donc & Chomsky une sortie indolore du
probléeme du partage, en affirmant ’autonomie de la syntaxe — ce qui est
son véritable but — et laissant en I’état tout le reste, notamment le probléme
d’une sémantique indépendante de I’analyse logique. Mais quel que soit
I'intérét de cette solution, I’hypothése modulaire et lattitude d’ouverture
empirique qui lui est liée n’ont ni 'une ni I'autre leur place en philosophie,
ot les structures fondamentales du langage doivent étre élucidées a priori.
Ce que je voudrais suggérer par cette breve discussion, c’est que le caractére
alogique de la langue n’est pas 'opinion accidentelle de quelques linguistes

* BF837.



LANGAGE ET RAISON 363

(nous venons de voir que Chomsky par exemple ne la partage pas), mais
qu’elle est une condition de possibilité de la linguistique comme science,
c’est-a-dire un présupposé tres général de la linguistique, méme s’il n’est
pas généralement reconnu.

Bien sir, I'argumentation précédente ne réfute pas I'idée (est-elle d’ail-
leurs réfutable?) d’une structure fondamentalement logique du langage,
mais elle nous permet de la serrer de plus prés au moyen de deux questions:
d’une part, existe-t-il un niveau de la langue qui soit un niveau de représen-
tation logique ? d’autre part, les méthodes logico-mathématiques sont-elles
adéquates en sémantique? Or ce sont la des questions empiriques, et il
appartient a la linguistique de les résoudre. Ce que nos considérations nous
permettent en revanche de conclure, c’est qu'une théorie scientifique au
moins, c’est-a-dire une théorie indépendante en principe de toute distinction
a priori, contredit la conception traditionnelle selon laquelle la logique serait
a la base du discours et des productions linguistiques en général: ce qui
montre que celle-ci n’a aucune nécessité et renverse sur ses partisans la
charge de la preuve. Ce n’est donc pas aux sémanticiens ou aux linguistes
en général de prouver qu’ils peuvent produire une théorie aussi puissante
que semble I'étre I'analyse logique du langage, mais bien a ces philosophes
de justifier leur démarche, ce qu’ils seront a mon avis bien en peine de faire,
entre autres pour la raison suivante: lorsque nous thématisons le langage,
nous suivons naturellement les régles de la pensée logique, qui sont les
regles mémes de la pensée. Comment deés lors pouvons-nous remonter en
amont de ces regles, vers les lois de formation sémantiques qui les condition-
nent? La philosophie, qui doit comprendre a priori le fondement de toute
structure, se heurte dans cette voie a la contradiction d’une thématisation
(logique) du prélogique. Or cette thématisation est pourtant nécessaire a
toute analyse du langage, qui se heurte au probleme du sens comme a son
préalable, et se voit donc condamnée a descendre du ciel de la logique sur
la terre ferme de la sémantique. C’est pour éviter cette aporie, en maintenant
le langage pour ainsi dire en orbite dans la sphere du logique, que les
philosophes assimilent structure sémantique et conditions de vérité. Rappe-
lons ici la solution du Tractatus. Pour assurer a une proposition des condi-
tions de vérité, le Tractatus exige, en contraste avec les théories traditionnel-
les, qu’elle ait déja un sens 6. C’est la la fameuse relation interne, constitutive
de la représentation: «La proposition montre son sens» 7. L’antériorité du
sens sur la vérité est donc posée. Mais ce que la proposition montre est «ce
qu’il en est quand elle est vraie» 8: c’est donc le méme ensemble de

6 T. 4.064.
7 T. 4.022.
8 ibidem.



364 DANIEL NICOLET

conditions qui définit d’une part le sens, et d’autre part la vérité de la
proposition. Sens et vérité désignent tous deux le rapport de la proposition
avec I'état de choses qui lui «correspond», mais une fois de maniere interne,
a la maniére d’un accord préalable, antérieur pour ainsi dire a tout usage
de la proposition, et ['autre fois comme correspondance externe °. Sous la
condition de cette distinction, on peut admettre que le langage soit composé
essentiellement de propositions vérifonctionnelles, autrement dit qu’il ait
un usage essentiellement représentatif. Mais il faut alors, sous peine d’inco-
hérence, en admettre les conséquences, dont notamment la vacuité de la
philosophie 1°. (Autrement dit, si 'on admet la description du langage en
termes de conditions de vérité, 'alternative est: le Tractatus, c’est-a-dire
"auto-abolition de la philosophie, ou pas de philosophie.)

Il est donc impossible de saisir sous les regles de la représentation logique
les regles de formation sémantiques qui les précédent et les conditionnent,
sans soumettre celles-ci a une schématisation et a une abstraction arbitraires.
Il est clair, en revanche, que cette objection ne vaut pas contre la linguistique
qui, comme démarche scientifique, entretient avec son objet une relation
d’emblée reconnue comme arbitraire, et qui ne prétend donc pas I’épuiser.
C’est ainsi que Chomsky reconnait, par exemple, reprenant une distinction
du Tractatus, une limite entre ce qui, dans le langage, peut étre objet de
science et traité comme probléme, et «ce que 'on pourrait appeler les
mysteres», lesquels sont hors de portée de I'investigation scientifique. Cette
distinction nous permettra-t-clle de résoudre nos problémes de partage? Si
elle définit bien, dans le Tractatus, les domaines respectifs de la science et
de la philosophie, c’est dans un sens bien différent de celui de Chomsky,
car par les termes de «mystére» ou de «mystique», Wittgenstein n’entend
pas une spheére de questions accidentellement hors de la portée de notre
connaissance, mais le «fait» unique du sens, de ce qui se tient en deca de
toute structure comme sa condition de possibilité. Dans le Tractatus, la
distinction probleme/mystére parait surtout faite pour mettre en évidence,
et pour protéger la sphére de ce qui ne doit a aucun prix étre réduit au rang
d’énoncé objectif, scientifique, a savoir I'éthique et I'esthétique. La forme
logique, I’éthique et I'esthétique composent ainsi «I’élément mystique»,
qui, n’¢tant pas lui-méme une structure, ne peut étre décrit. L’investigation
du Tractatus est donc non seulement négative dans ses résultats, mais fictive
dans son proces: il est en effet impossible de donner une vue théorique de
la forme logique, dont I'immanence se dérobe & toute saisie. Comment
éviter des lors que le prix a payer pour la distinction probleme/mystére ne

?T.4.2et4.3,
0T, 4.11.



LANGAGE ET RAISON 365

soit celui de la disparition de la philosophie? Qu’en est-il en d’autres termes
de la possibilité ultérieure d’une description des relations internes, que Witt-
genstein semble pourtant avoir supposée par la suite sous les titres de
«grammaire», puis de «jeux de langage»?

Au rang de mystere, Chomsky place notamment «['usage créatif du
langage», c’est-a-dire «I’aptitude de toute personne normale a produire du
discours approprié¢ a des situations éventuellement toutes nouvelles et a
comprendre les autres quand ils en font autant» !1. Selon sa distinction
probleme/mystere, et de maniere constante '2, Chomsky exclut donc la
créativité linguistique de la sphere de I'investigation scientifique 3. Or, cette
«créativité», dont la science ne peut rendre compte, ne se pourrait-il pas
qu’elle soit, par un heureux hasard, I’objet propre de la philosophie? C’est
ce que suggere notre schéma, et pour ma part, je trouverais assez stimulant
de définir la philosophie comme la description de 'usage créatif du langage,
a condition naturellement d’opérer les rectifications nécessaires, et tout
d’abord en admettant de laisser a la linguistique tout ce qui, dans le langage,
peut étre (légitimement) objectivé, idéalisé, schématisé, théorisé.

Pour préciser cette notion de créativité, prenons la distinction célebre
d’une structure profonde et d’une structure superficielle du langage, que
Chomsky aurait, selon certains, tirée d’un passage des Investigations Philo-
sophiques 4. Rappelons pourtant que, selon nos principes, nous avons
affaire d’une part a une distinction hypothétique, empirique et abstraite,
d’autre part a une distinction a priori, c’est-a-dire non pas a une mais a deux
distinctions homonymes, qu’il n’y a pas lieu de rapprocher, parce que leur
sens est différent, ni d’opposer, car leurs contextes sont incomparables.
Aussi n’est-il pas question d’entrer ici dans la discussion de la distinction
chomskyenne, qui est centrale et qui a connu un développement complexe.
Il nous suffit de remarquer que méme si la structure profonde de Chomsky
est, comme telle, inobservable, il est clair néanmoins qu’elle appartient a
la face objective ou empirique du langage, ¢’est-a-dire a ce que Wittgenstein
appelle justement sa «grammaire superficielle»! Mais en quoi consiste alors
la«profondeur» du langage? Car Wittgenstein refuse le partage programmé

11 RR 76.

2 RR 10-11, 76-78, 210-11.

13 Cependant, ouvrant par maniére de digression une encyclopédie philosophique
récente, je lis que cette méme aptitude de «créativité linguistique» serait «I'un des
faits fondamentaux que toute théorie de la signification, quelle qu’elle soit, doit
nécessairement expliquer»: entre une telle prétention philosophique et la réalité de

la démarche scientifique, la contradiction ne pourrait étre plus patente.
14 1P 664.



366 DANIEL NICOLET

par la philosophie traditionnelle entre une surface phénoménale, offerte a
la connaissance objective, et une essence cachée qui en serait le fondement.
Toute recherche d’une telle essence, c’est-a-dire d’une structure sous-jacente
expliquant le langage, est illusoire, car il n’y a rien de caché dans le langage,
non pas méme des structures logiques! Qu’est-ce alors que la «Tiefengram-
matik», la grammaire profonde, qui pourrait étre le domaine d’investigation
propre de la philosophie? Il est remarquable que sur les huit passages des
Investigations qui mentionnent les termes de «profond» ou de «profondeur»,
quatre le fassent dans un sens négatif, comme critique de la fausse profon-
deur de la métaphysique, et quatre en un sens positif, mais problématique.
Une fois éliminée la profondeur illusoire d’une structure explicative fonda-
mentale, d’'un ordre a priori du monde, ce qu’il reste de profond, c’est
Pinquiétude humaine qui pousse a la recherche d’une telle chimere. Par un
trait caractéristique de sa philosophie, Wittgenstein nous rameéne brusque-
ment, au détour de considérations logico-sémantiques, a la dimension de
I’éthique. La profondeur qui échappe facilement 13, c’est la diversité des
innombrables maniéres dont le langage s’enchevétre dans nos vies 1. Cest
pourquoi: «Pour pénétrer dans la profondeur, point n’est besoin d’un grand
voyage, tu n’as méme pas besoin de quitter ton environnement le plus proche
et le plus habituel.» V7

Le survol de quelques-unes des positions respectives de Chomsky et de
Wittgensten nous amene donc a reconnaitre leur parfaite compatibilité de
part et d’autre de la ligne de fracture entre science et philosophie, et a
distinguer ce qui, dans le langage, releve de la science, toute sa face
objective, et ce qui, de manieére naturellement encore problématique ici,
s’annonce comme relevant de la seule philosophie: une certaine dimension
profonde, non objective (mais non pas pour cela subjective), du langage.
Cependant, ce domaine postulé de la philosophie n’est pas identique a celui
du sens, qui est, lui aussi, clivé. En effet, il se pourrait bien que ce soit aussi
notre seule ignorance des structures sémantiques qui nous porte & croire
que celles-ci relevent de la philosophie et se laissent analyser en termes de
formes logiques, de faits ou de croyances. Comme les questions de phoné-
tique, de phonologie, de lexique, de morphologie ou de syntaxe, les ques-
tions s€mantiques sont des questions empiriques, et la méthode correcte
pour les traiter est la méthode scientifique. Quant a la profondeur du
langage, si cette expression a un sens, elle se tient en retrait de ce nouveau
domaine de connaissance objective.

15 TP 387.
o TP 111.
17 RPP I, 361.



LANGAGE ET RAISON 367
Sémantique et philosophie

Comme le rasoir d’Occam, les distinctions précédentes nous laissent
donc dans un univers pauvre, ou coexistent, de part et d’autre d’'une aréte
infiniment fine, d’un c6té une investigation (post-) wittgensteinienne, de
lautre toutes les théories scientifiques (vraies), et notamment, par hypo-
thése, la sémantique structurale. Ces distinctions m’amenent par contre a
€carter toutes les théories sémantiques d’origine non empirique, comme
celles de Carnap et de ses successeurs: c’est seulement si elles trouvent abri
sous 'ombrelle d’une théorie scientifique que leurs questions peuvent éven-
tuellement recevoir un sens. Comme exemple de sémantique a caractére ou
a vocation scientifique, je prendrai ici la théorie de ’argumentation dévelop-
pée par O. Ducrot. (Mais alors que la référence a Chomsky m’a servi a
mettre en évidence quelques distinctions que je tiens pour essentielles,
Ducrot va nous amener a rejeter quelques autres distinctions, celles-ci
purement philosophiques, de celles que Condillac aurait appelées frivoles).
Le choix de la théorie de Ducrot n’est pas di entierement au hasard, dans
la mesure ot celle-ci se trouve, par rapport aux exigences énoncées ci-dessus,
dans une sorte d’harmonie préétablie. Contrairement a Chomsky, en effet,
qui se réfere a la distinction aristotélicienne du son et du sens, neutralisée
seulement ensuite dans la notion de grammaire, Ducrot, respectant plus
strictement le principe saussurien de la bifacialité du signe, ne s’empresse
pas de séparer le domaine sémantique de la structure centrale de la langue.
Son propos est justement de montrer que le caractére argumentatif des
énoncés du discours, loin de venir s’ajouter comme du dehors a leur
construction linguistique, en est au contraire une partie constituante essen-
tielle. L’argumentativité, composante sémantique centrale de tout énoncé,
est inscrite dans la langue, et réciproquement, toute argumentation est
Pactualisation de virtualités structurales (thése de I'argumentation dans la
langue). A la différence de celui de Chomsky, le discours de Ducrot est
particulierement avare de spéculations philosophiques, qui ne lui seraient
d’aucune utilité, car sa conception immanente coupe court a toutes sortes
de considérations parasitaires, aussi bien sur les actes ou les états mentaux
du sujet parlant que sur sa structure supposée du monde. Par rapport au
cadre saussurien, 'innovation principale introduite par Ducrot, dans le
sillage de Benveniste, est de considérer 1’énonciation (le dire) comme
constitutive du sens de 1’énoncé (le dit), incluant ainsi dans I’étude de la
langue des éléments qui relevaient pour Saussure de la parole, et rendant
d’autre part impraticable et superflue la distinction (philosophique) célebre
entre sémantique et pragmatique.



368 DANIEL NICOLET

L’autonomie de la structure exclut aussi, et c’est la le point qui nous
intéresse, que le domaine sémantique soit réductible a la logique. C’est du
coté de la structure linguistique, et non des relations entre la valeur de vérité
des énoncés que doivent étre cherchées les lois qui commandent leur
enchainement dans le discours. Ce projet est a I'exact opposé de celui d’un
Davidson, par exemple, qui se propose d’expliciter, en les réduisant a des
formules logiques, le potentiel inférentiel des phrases des langues naturelles.
L’idée fondamentale de la sémantique logique, selon Russell, est de traiter
le signifié des énoncés comme des propositions (au sens logique). Prise
comme hypothese scientifique, cette idée n’a rien d’absurde en elle-méme,
mais il s’agit d’en évaluer le coiit théorique: elle implique 1) la réduction
du contexte, et méme de la langue, puisque, selon Russell: «Une proposition
est quelque chose qui peut se dire dans n'importe quelle langue»; 2) la
description de la phrase en termes de fonctions de vérité; 3) le traitement
de tous les autres composants du phénomene linguistique comme contin-
gents et séparables en droit du noyau sémantique ainsi défini. Or ces
conditions imposent a 1'analyse du discours des contraintes beaucoup trop
fortes, qui détruisent son objet. Pour justifier son opposition a la sémantique
de type logique, Ducrot avance deux raisons: d’une part, les propositions,
au sens des logiciens, sont obtenues en isolant les énoncés de tout contexte;
n’est-il pas alors paradoxal d’analyser le discours au moyen de structures
ainsi dégagées par une sorte d’annulation du discours? D’autre part, le fait
que la plupart des énoncés de la langue n’ont pas de conditions de vérité
assignables n’est pas une contingence réductible: il condamne la sémantique
logicisante, qui énonce ses regles en faisant comme si elle pouvait définir
les conditions de vérité des énoncés élémentaires, ce que pourtant elle ne
peut en général pas 3. (On se rappelle que ce paradoxe est exhibé dans le
Tractatus.) L’idée est donc de définir la valeur sémantique des énoncés, au
moins en partie, par les instructions qu’ils donnent sur la possibilité de
continuer le discours, c’est-a-dire par la facon qu’ils ont de conduire a
certaines conclusions et de détourner de certaines autres, plutdt que par
I'information qu’ils donnent sur leurs éventuelles conditions de vérité.

Contrairement a ce qui était le cas chez Chomsky, le caractére «alogique»
de la langue est donc ici explicitement affirmé, comme 'une des hypotheses
«internes», c’est-a-dire explicatives, faisant partie de I'appareil formel de
la théorie. (Comme philosophe, je ne peux donc ni la discuter, ni méme
probablement I’exposer de maniere pertinente. Car il ne s’agit en aucun cas
d’affirmer une «thése philosophique» homonyme! On ne rappelle jamais
assez cette remarque de Wittgenstein disant que les philosophes sont comme

18 AL 112-3.



LANGAGE ET RAISON 369

des sauvages qui entendraient parler des hommes civilisés et qui en tireraient
ensuite des conclusions étranges: elle ne s’applique que trop au commentaire
philosophique de la conversation scientifique. La mention de cette thése de
la théorie de Ducrot me sert seulement a montrer le caractére problématique
de la «thése» philosophique opposée. Plus exactement, j'entends montrer
que les tenants de celle-ci ne sont pas nécessairement en continuité avec la
démarche scientifique, et seraient méme, dans le cas présent, en rupture
manifeste avec elle.) Cette these exclut donc que la valeur sémantique d’un
énoncé soit descriptible en général au seul moyen de ses conditions de vérité.
Or nier la logicité des relations sémantiques signifie d’une part nier que les
connexions argumentatives soient descriptibles au moyen des connecteurs
logiques, mais aussi nier que les constituants reliés argumentativement
soient de nature essentiellement dénotative (informative, descriptive). Les
énoncés du discours et leurs constituants n’ont aucun «contenu», au sens
ordinaire et d’ailleurs métaphorique du mot: leur valeur sémantique consiste
dans un ensemble d’instructions notamment argumentatives, c’est-a-dire
portant sur la maniere dont le discours peut étre continué. (Ce qui me parait
une interprétation possible de la trop fameuse formule «Meaning is use»,
interprétation certes schématisante, mais qui lui donne aussi un relief
particulier.)

Dans le cadre ainsi esquissé, la distinction de Frege, d’ailleurs tres
généralement recue, entre le sens et la force d’un énoncé, perd donc sa
pertinence. Comme le rappelle bien Dummett (FW), un énoncé pour Frege
est défini d’'une part par son sens, c’est-a-dire son contenu représentatif, et
d’autre part par sa force, c’est-a-dire le type auquel il appartient, soit
Paffirmation, 'ordre, ou encore la question, le conseil, le veeu, ou un petit
nombre de choses du méme genre. Or, selon Dummett, Wittgenstein, en
niant d’une part que le concept de vérité puisse étre tres utile dans 1'analyse
de la langue, et d’autre part, en excluant la possibilité de constituer une
liste finie des divers jeux de langage, en est venu a rejeter complétement la
conception frégéenne du langage. Je ne discute pas icl cette interprétation.
C’est la conclusion de Dummett que je conteste, car c’est a4 ce point qu’il
accuse Wittgenstein d’inintelligibilité, et prétend que, dés que nous commen-
¢ons a tenter une analyse du langage quotidien, «notre premiére pensée est
la nécessité d’une distinction entre sens et force.» Mais qui est ce «nous»
qui se lance ainsi a aventure dans I’analyse du langage quotidien, et surtout
la distinction de Frege ne peut-elle pas se révéler un instrument illusoire
dans une telle entreprise? Le fait qu’elle puisse étre rejetée par une théorie
scientifique devrait sur ce point inciter a la réflexion, et montre au moins
qu’elle n’a rien de nécessaire. En effet, dans le cadre d’une théorie ou le
sens d’'un énoncé est constitué essentiellement par le commentaire de sa



370 DANIEL NICOLET

propre é€nonciation, commentaire déterminant notamment |’orientation
argumentative de I’énoncé, c’est-a-dire les possibilités d’enchainement dis-
cursif a partir de lui, on voit qu’a la fois la «force» de I’énoncé est intégrée
a son sens, et le «sens» est défini en termes de force (illocutoire), ou mieux
que la distinction n’est rigoureusement pas possible. Cette impossibilité n’est
certes que relative, puisqu’elle repose sur des hypotheses théoriques, c’est-a-
dire sur des décisions en un certain sens arbitraires: mais c’est justement
aussi le cas de la position inverse, qui affirme la possibilité de cette distinc-
tion! Ou plutdt il serait a souhaiter qu’il en soit ainsi, et que ses partisans
mettent autant de soin et de rigueur a I'établir que Ducrot en met a élaborer
la théorie qui la rend superflue. Alors seulement une discussion pourrait
étre possible: mais elle devient alors une confrontation d’hypotheses et se
déroule sur le terrain empirique, ot la philosophie n’a aucune part.

On sait que, selon Ducrot, les enchainements des énoncés du discours
ne sont pas, en général, descriptibles en termes de connecteurs logiques, et
que ces derniers sont au contraire des sortes de valeurs limites de certains
connecteurs argumentatifs 19. Cette conclusion doit maintenant étre étendue
a I’ensemble des mots de la langue, ce qui revient a supposer que la valeur
descriptive d’un énoncé dérive d’une valeur argumentative plus fondamen-
tale. Méme si une exposition rigoureuse de ce point est ici hors de question,
admettons un instant 'idée de base selon laquelle le sens d’un énoncé réside
enticrement dans son usage, au sens ol le comprendre signifie non pas
«saisir intellectuellement un contenu», mais «savoir comment continuer».
Ainsi, pour reprendre un exemple cher & Ducrot, comprendre la phrase
«Pierre est intelligent» signifie savoir en gros dans quelles circonstances et
a quelles fins cette phrase est généralement prononcée, c’est-a-dire plus
précisément a quel genre de conclusions son énonciation est censée conduire
I'interlocuteur. Par hypothese, le sens de la phrase ne réside donc en rien
d’autre que dans les instructions qu’elle donne ainsi a toute personne
comprenant le frangais au sujet de ses possibilités d’emploi. D’ol vient alors
I'idée, assurément treés répandue, que par cette phrase, une certaine pro-
priété est attribuée a Pierre, celle désignée par le prédicat «intelligent»?
Car, si la structure de la phrase est bien superficiellement attributive, il est
clair aussi, ou du moins, comme le dit Ducrot, il est a espérer que le terme
«intelligent» ne désigne rien du tout! Et néanmoins, dans les circonstances
normales, cet énoncé est compris comme une description partielle de Pierre,
ce que la structure sémantique de la phrase n’explique pas. Ce serait
pourtant une erreur que d’incriminer ici Aristote ou Port-Royal, ou I’ensei-
gnement traditionnel de la grammaire par exemple: car si I'analyse des

WCEop.ex. La négation in EA 27-47.



LANGAGE ET RAISON 371

propositions comme attributions d’'un prédicat a un sujet a quelque chose
d’illusoire, c’est une illusion bien fondée, produite par un mécanisme interne
du langage, que les théories traditionnelles reprennent a leur compte et
inteégrent sans le voir dans leur description de la langue. Pour I'expliquer,
Ducrot généralise une notion reprise de Benveniste, celle de «dérivation
délocutive». Appelons Sens 1 le sens d’un mot A tel que nous 'avons défini
ci-dessus, soit a partir de I'activité argumentative qui le produit. A un stade
ultérieur, dit Ducrot, par dérivation, le mot en vient a désigner une proprié€té
supposée appartenir aux objets X a partir desquels on argumente en disant
«X est A» 20, Le Sens 2 ainsi produit donne l'illusion que la structure
sémantique uniforme des mots est celle de la désignation d’objets, objets
qui, comme le remarque Ducrot, n’ont d’autre réalit€ que de servir de
support aux discours homonymes 2!, (On se rappelle au passage combien
la critique du scheme objet-désignation est fondamentale dans les Investiga-
tions Philosophiques.)

La description de ce mécanisme nous permet de donner une interpréta-
tion forte de la these alogiciste, qui n’affirme plus simplement que le langage
n’est pas réductible a la logique, ce qu’au fond personne ne conteste, mais
bien que la logique est en un certain sens dérivée du langage. Rappelons
en effet que Chomsky admettait une composante logique intervenant tardi-
vement dans la formation des énoncés, ce qui est, dans le cadre scientifique,
une hypothéese inoffensive, sauf contre la theése strictement logiciste, dont
je doute qu’il existe plus d’un seul linguiste pour la soutenir. Mais cette idée
n’a pas de signification philosophique, car, si penser logiquement et penser
tout court sont strictement synonymes, comme le veut Wittgenstein, on ne
peut pas faire a la logique sa part. La forme logique, comme condition de
possibilité de la structure, ne peut pas coexister simplement avec d’autres
structures, et lorsque, pour Wittgenstein, I’élément logique du langage n’est
plus représenté par une forme unitaire, mais par une diversité de jeux hétéro-
genes, cette exigence est intégralement maintenue. Notre adversaire n’est
donc pas tant le logicisme pur de Frege, par exemple, qui est conscient de
ses limites et des exigences de la pensée, qu'une sorte de logicisme mou,
qui admet, & coté de la logique, une pluralité d’autres manieres de penser,
lesquelles peuvent néanmoins étre décrites au moyen de la logique... a
condition encore que celle-ci soit convenablement assouplie! Les tenants
de cette position, qui connait une infinit€é de nuances, sont d’ailleurs en
bonne compagnie, puisque Aristote, par exemple, la soutient en traitant

% DD, 123,
2 DD, 127,



. T DANIEL NICOLET

I'argumentation comme une sorte de raisonnement plus lache que le syllo-
gisme et coexistant avec lui. Mais cet affaiblissement n’efface enrien’erreur
fondamentale du logicisme, qui est d’aborder le langage pour ainsi dire d’en
haut, a partir de I'un des produits les plus sophistiqués, d’expliquer le
constituant a partir du constitué, le primitif a partir du dérivé. Et encore
une fois, il ne s’agit pas la d’'une simple erreur accidentelle, mais bien d’une
illusion objective, produite par le langage lui-méme dans une sorte d’auto-
interprétation, que ces conceptions reprennent a leur compte. Ce dont il
s’agit au contraire, c’est de montrer comment les contenus apparemment
descriptifs de la proposition et les lois logiques de connexion entre proposi-
tions sont dérivés en quelque manieére de lois sémantiques plus fondamen-
tales. Mais que signifie, étant donné son caractére non relatif, que la logique
puisse étre dérivée? Car les lois logiques ne sont certes pas des forgeries
des logiciens, et cette dérivation n’est le fait de personne. C’est que les lois
logiques sont les regles abstraites de tout symbolisme propre a la description
d’objets, et par la elles présupposent le langage: mais elles sont les décisions
a la base de telles descriptions, et non pas la description de quelque objet,
comme ne cesse de le répéter Wittgenstein. La confusion entre regles
symboliques et lois de la pensée comprises comme les lois d’une supernature
a sans doute beaucoup a voir avec les phénomenes de dérivation délocutive.
Que cette dérivation soit I'objet d'une recherche scientifique me parait donc
trés important.

Ces considérations pourront-elles pourtant nous aider, en philosophie,
a surmonter d’antiques erreurs? Rien n’est moins sir. Réunissons les termes
du probleme: au niveau le plus profond, le langage est coappartenance des
jeux et des formes de vie. La pensée objective ne peut atteindre a ce niveau,
et c’est pourquoi, soit dit en passant, les jeux de langage ne peuvent étre
ressaisis que fragmentairement et sur le mode de la fiction. Il n’existe donc
pas de forme générale des liens du langage et du monde, et il n’est pas
possible de parler sans les schématiser des divers modes de cette liaison.
Une schématisation est ainsi a la base de la science du langage, tandis que
la tiche critique de la philosophie est de rappeler le caractére insuffisant et
provisoire de toute schématisation. Mais ce partage des roles n’est généra-
lement pas respecté, car toute schématisation nous reconduit par définition
au niveau superficiel, ol la description scientifique se trouve en concurrence
avec ce que j’ai appelé I'auto-interprétation du langage en termes de vérité,
et qui est intégrée a la tradition philosophique d’une maniére que je crois
inextricable. Pour expliquer I'illusion logiciste, Ducrot invoque aprés Ben-
veniste une tendance logicisante des langues occidentales, qui sont les
langues de civilisations ot la connaissance et la vérité ont pris une importance
particuliere, et qui pour cette raison tendraient  se représenter elles-mémes



LANGAGE ET RAISON 373

«comme un moyen pour formuler et échanger des connaissances» 22. Malgré
son charme, cette interprétation est philosophiquement insatisfaisante, car
il nous manque un terme de comparaison: quelles que soient les raisons de
ce fait, les seules langues a avoir développé a la fois une philosophie et une
grammaire explicite sont les langues occidentales, et méme si tel n’était pas
le cas, c’est encore dans le cadre de cette culture que nous accueillerions
des contre-exemples €ventuels. Méme si, comme j’essaie de le suggérer, les
formes de pensée philosophique traditionnelles sont au moins aussi éloignées
de rendre compte du réel que la grammaire traditionnelle d’inspiration
logicisante 1'est de la structure sémantique de la langue, elles ne peuvent
pourtant étre simplement relativisées ou négligées, car elles sont, en tant
qu’illusions objectives, incorporées, au moins en partie, au niveau pro-
fond du langage. (De la 'ambivalence du concept de «profondeur» chez
Wittgenstein. )

Il n’est dés lors pas étonnant que la position de Wittgenstein en philoso-
phie, ou celle de Ducrot en linguistique soient 'une et 'autre quasi margi-
nales dans leurs disciplines respectives: c’est qu’elles contestent radicale-
ment, quoique de points de vue fort différents, des formes de pensées
développées précisément pour recouvrir I’abime du langage, et qui sont des
protections illusoires contre les inquiétudes philosophiques. En fin de
compte, si 'on peut remarquer un tel air de famille chez les deux auteurs,
C’est peut-&tre uniquement sur la base de la premiere distinction que j’ai
faite, la distinction éthique entre le penseur «bourgeois», comme Wittgen-
stein appelle Ramsey, et celui dont la tache est de «combattre les mythes»,
selon I'une des définitions du philosophe. C’est pour cette seule raison,
peut-&tre, que ces pensées semblent se répondre, comme les continents
s’emboitent de part et d’autre des océans. Mais il n’y a pas de continent
philosophique, seulement une mer toujours démontée, qui vient se briser
sur les rivages paisibles du savoir. Aussi le discours ambigu qui a associé
ces deux recherches doit-il enfin s’effacer, pour laisser place a la parole plus
univoque, qui assume sans défaillance le retrait de ce dont elle parle.

DISCUSSION

E. Corazza: Si je vous ai bien compris, il me semble que vous défendez,
concernant la notion de «compréhension», la thése suivante: comprendre un énoncé
ne signifie pas saisir son contenu. Suivant Ducrot, vous dites que pour comprendre
un énoncé, il suffit d’étre en mesure de «poursuivre».

Je crois que cette thése est fausse, et j'aimerais soutenir que pour comprendre
un énoncé, il faut en saisir (de quelque facon, peu importe) le contenu. Imaginons

“ DTy, 119,



374 DANIEL NICOLET

une situation a la Perry dans laquelle je re¢ois une carte postale sans signature, sans
timbre et sans image. Sur cette carte postale, il y a le message suivant: «Je suis bien
ici». Si je suis en mesure d’identifier la personne qui a écrit ce message, le lieu et le
moment ot il a été écrit, je ne vois pas comment je pourrais étre crédité de la
compréhension de ce message. Je pense plutdt que, si je suis en mesure de comprendre
le francais, c’est-a-dire si je maitrise les régles linguistiques qui gouvernent les indexi-
caux, alors je serai toujours capable d’interpréter une phrase indexicale. DansI'exemple
en question, je sais que la personne était bien réellement 1a ou le message a été écrit,
lorsqu’il a été écrit. Cependant, si je n’ai pas acceés au référent (au contenu), je ne
peux comprendre ce message. Je crois que c’est la compréhension qui nous permet
d’expliquer le comportement des sujets et donc la facon dont ils «poursuivent». Si je
ne sais pas qui a produit le message, je ne pourrai pas non plus poursuivre, je ne saurai
pas non plus qui remercier et ainsi de suite.

Wittgenstein lui-méme, dans les Philosophische Bemerkungen, en discutant les
indexicaux, donne des éléments qui nous permettent de I'interpréter de la fagcon que
j’ai décrite. Il écrit en effet: «Ce qui est caractéristique dans les phrases de I'espece
‘ceci est...”, c’est que la réalité en dehors du systéme des signes entre en quelque fagon
dans le symbole.» Il semble donc qu’on n’est pas en mesure de se passer du contenu,
au moins lorsqu’on est en présence de phrases comportant des indexicaux.

D. NicoLET: Votre question, de la maniére dont elle est posée, demanderait en
réponse de longs développements, qu’il n’est pas possible d’entreprendre ici. Je me
limiterai a deux remarques.

Je crois que votre intervention décrit bien, hélas! en la reprenant a son compte,
I'illusion que, pour ma part, je critique: celle d'un «contenu» des phrases, qui
expliquerait la manie¢re dont les locuteurs y réagissent dans leurs enchainements
discursifs. D’une part, I'explication causale n’est pas pertinente ici, et les enchaine-
ments discursifs doivent étre considérés méthodologiquement comme premiers. D’au-
tre part, il ne s’agit pas de proposer une quelconque thése au sujet de la compréhension,
mais simplement de ne pas se laisser abuser par le terme métaphorique de «contenu
de la phrase», car il ne désigne peut-étre rien d’autre qu'un double fantomatique...
de cette méme phrase. Il faut en effet se rappeler, c’est la lecon de Wittgenstein, que
le sens d’une phrase n’est nulle part mieux énoncé que dans la phrase elle-méme.

Quant aux «indexicaux», puisque c’est le nom que vous donnez a cette classe de
mots, il serait tout a fait naif d’imaginer qu'il mettent la phrase «en contact» avec la
réalité¢ extérieure (quoi que I'on entende d’ailleurs par 1a). Une telle opération
releverait de la pure magie! C'est justement ce que dit la phrase de Wittgenstein que
vous citez: que cette mise en contact s’opere dans le langage (ou, si 'on préfere, elle
a toujours-déja eu lieu). Il ne s’agit donc plus du tout, chez cet auteur, d’une

confrontation métaphysique, comme celle qu’esquisse votre question, entre «le langa-
ge» et «la réalité».

D. SCHULTHESS: Vous critiquez I'erreur du «logicisme» qui, dans une science du
langage naturel, consisterait, je suppose, a rendre compte des phénomeénes linguisti-
ques en se servant avant tout des instruments de la logique formelle classique. Cette
erreur — si c’en est une — semblerait a rapporter essentiellement a I'influence du
mouvement philosophique qui, depuis B. Russell principalement, s’est servi des
instruments de la logique formelle pour aborder les questions les plus diverses.
Cependant, vous soutenez la thése que Perreur en question tient & une «illusion
objective produite par le langage lui-méme dans une sorte d’auto-interprétation».
Quelle justification pouvez-vous donner de cette thése?



LANGAGE ET RAISON 375

D. NicoLET: Les deux affirmations me paraissent pouvoir étre vraies — ou, pour
parler selon mes principes, pouvoir faire sens — ensemble. Ce qui les relie, bien
entendu, est une these, dérivée de Wittgenstein, sur la nature de la philosophie comme
(més)interprétation des structures langagiéres. Je dis qu’elle est une «auto»-interpré-
tation, mais il ne faut voir 1a aucune démonologie. On pourrait dire aussi bien qu'il
s'agit d'une erreur des usagers au sujet du langage, que les philosophes ne font que
reprendre. Cependant cette erreur est générale, systématique et inconsciente, et toute
explication psychologique est ici sans pertinence. La raison doit donc bien se trouver
dans la structure du langage lui-méme. La question est celle de la description de ce
phénomene d’une interprétation «spontanément» logicisante du langage, une descrip-
tion qui ne reprendrait justement pas cette interprétation a son compte, mais la
neutraliserait pour en dévoiler la structure. Je n’ai, dans I’état actuel de ma recherche,
que peu d’éléments a proposer, et c’est 1a sans doute 'une des faiblesses de mon
exposé. Le plus prometteur me parait étre la théorie de la dérivation délocutive, prise
comme exemple de la création intralinguistique de signes et de sens nouveaux, qui
présentent le caractére remarquable de bloquer en quelque sorte la mobilité d’un jeu
de langage dans le schéma désignation-objet — ce qui est justement pour Wittgenstein
I'erreur classique de la philosophie. Ce concept doit pourtant étre encore analysé et
¢lucidé philosophiquement, ce qui n’a pas été fait a ma connaissance, et je n’en parle
ici que pour indiquer un probléme et une téche.



	Société romande de philosophie : séance du 20 mai 1989 : langage et raison : philosophie, linguistique et ce qui leur ressemble

